# ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

ของ

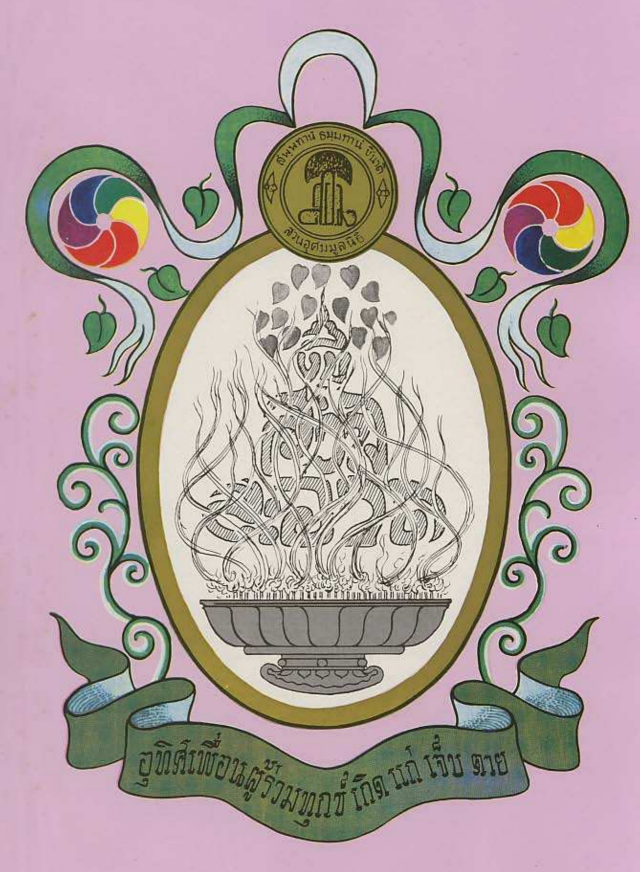
ท่านพุทธทาสภิกขุ

บรรยายวันเสาร์ ภาคมาฆบูชา ๒๕๒๒ ณ ลานหินโค้ง สวนโมกขพลาราม อ. ใชยา



ธรรมทานมูลนิธิ จัดพิมพ์ด้วยทุนธรรมทานปริวรรตน์
ที่ตั้งไว้ทางสวนอุศมมูลนิธิ เป็นอนดับที่สืบสี่แห่งทุนนี้
เป็นการพิมพ์ครั้งแรกของหนังสือเล่มนี้ ซึ่งจัดอยู่ในธรรมโฆษณ์ หมวดห้า
ชุดรวมเรื่องปกิณกะ อันดับ ๔๔ ก. บนพื้นแถบสีม่วง
จำนวน ๑,๕๐๐ เล่ม, ๑ ตุลาคม ๒๕๒๘

[ลิขสิทธิ์ไม่สงวนสำหรับแจกเป็นธรรมทาน สงวนเฉพาะการพิมพ์จำหน่าย]



### อนุใมทาก.

ชื่อปกุคล หรือชื่อสุกลทั้งๆ ก็ขาม, แต่อาน และผลบางที่พี่นั้น มี

विशेषात्रका । विश्ववर्षेत्र विश्वराक्षे

ทุนที่ ๆ ผละ มีประโปชที่เป็นเดยงมกุ ในกรชกปีหับท - ตามบรรถปรกม นุรีดีข้องเมชายๆ ในพระพุทธศาสาก หากรดัด พิมพ์ ดอกมาเผยแพร่ ได้มีใดกัสถาก มีเผยแพร่มากที่น และโดย เรียย์ข้น เป็นแน่นอน. อิกพอ หนือ ก็เป็นโดกส ให้ผู้บริสาๆ กันชี ราย ข่อยๆ แต่มีตามประสงค์ มิงหมาย ให้ได้ ใช้โปใน หิดกรณ์ ชรรม- กุนที่ ทั้งคั่งใช้ กุนมาก โดยตรษ์, คะได้รับ ๆ คามพอใส สมเลๆ หา. และ อิกพบ หนือนั้น เป็น กรสดากแก่กรดังเนิน กิดกรณ์ จายมาใช้ นั้น เพื่อกรณ์ มีหนือ สัง บบส่วน เดือนไปใช้บริสา กากรดังเห็น ที่หนือ สัง บบส่วน ตุบที่มี การปริกรรตน์ในที่มี เพื่อกรณ์ มีมพ์ หน้นได้ยน สับโป. ตุ้งหัน กรปริกรรตน์ในที่มี ส่วนใช้ปริกรรตุ แต่ทุน พฤแต่ เป็น กรปริกรรตน์ แห่ง มีเผ่งแห่ง นั้นด้วย เช่งคุดรดะปริกรรตโป กรบาโลก แห่ง สมอัง มี.

โลกหมียฟ์ ทัศษัทดธรรม โดยเฉพะโนขั้นสัลธรรม ดอง เหตุอพบๆ กัน; คือเกิด การระสาระสาย แล้ว ก็แก้โขเวิกฤตพรรมี พับ ผลาย เพลานั้น โมโด้ : พูดกัน โมราเรียง พ่อพยโชเซาย์ และ ๑ะ -หลาง พลง. รัฐบุล ต่างๆ ในโลกุฬ ต้องหมา แก้โขมัญ แห่งประ-เกตให้มๆ โมโด้ และ พุกรัฐบุล, แม้คะเป็นรัฐบุลที่ เวือกัน ว่า ดี ก็ขับ มีคากร เหมือน กับ การเปลี่ยน หมัก กันจีนมา ลับปรีกะตับ เพ่านั้นเอง, โปคราว หมือๆ. เพละตัดปรดกันโปสกุญ เพโร สิ่ง ละหงิสมัย พี่ทุกคนเข้าใจกันดีนี้ เก ถางกันหมด ภาเราลักต้อยมี ประชาชน พรือประชาชาดโลก พี่ประกอบอยู่ ตัวปลี่ครรม, คื เป็นอยู่โดยธรรม, พี่ช่วยเหลือกันโดยธรรม, ให้สมกับ พัด เส้นรู้ พังหลาย เป็นเพื่อนทุกจ์เกิดแก่เล็บอทย ตัวยกันทั้งหมัก พังส์นี้! มิใช่เกิดมาเพื่อเอารัดเอาเปรียบ กัน เละกันเล้ โดยภิธี เสรีประชาธิปโตย นั้นเลย. สมัยนั้นแหละ พรผลัดกันเป็น ละหมดโปลากโลกเอง.

พริตรามอาศาสา พันละ อันยอนโป ใช่ลักษณะ องเงโง.

บอายาการ ออก เพอง ประจาใหม่ไป ประชาสอง หรือ พอบามาการ เมคา อุนเพลการ เมคา อุนเพลา อุนเพ

श्चिमभाग्य ग्रंम हिंद.

พระพร. และ พุธุรายา เพาะ พุธุรายา ผู้ พระพรายา เละ แก้ประพร เมามา เพาะ เล้า สามารถ เละ แก้ประพร หาย เมามา เพาะ เล้า สามารถ เละ แก้ประพรณ์ เมามา เพาะ เล้า สามารถ เละ แก้ประพรณ์ หาย พระพรายา เละ แก้ประพาสามารถ เละ แก้ประพาสามารถ พฤษุรายา เละ แก้ประพาสามารถ พฤษุรายา เละ แก้ประพาสามารถ พฤษุรายา เละ แก้ประพาสามารถ เละ พฤษุรายา เละ แก้ประพาสามารถ เละ พฤษุรายา เละ แก้ประพาสามารถ เละ พฤษุรายา ผมารถายา เละ พฤษุรายา พฤษุรายา เละ พฤษุรายา เ

Pandolmeral, low

#### คำปรารภ

ธรรมโฆษณ์ฉบับนี้ ท่านอาจารย์ให้ชื่อว่า ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่ พุทธบริษัทควรทราบ, บรรยายประจำวันเสาร์ภาคมาฆบูชา ระหว่างวันเสาร์ที่ ๖ มกราคม ถึง ๓๐ มีนาคม ๒๕๒๒ รวม ๑๒ ครั้ง และได้รวมคำบรรยายที่มีข้อความใกล้ เคียงกับเรื่องที่บรรยายชุดนี้ ผนวกเข้าอีก ๓ ครั้ง รวมไว้สำหรับศึกษาพิจารณาธรรมะ ในรูปแบบเคียวกัน.

การบรรยายชุดนี้ ท่านอาจารย์ได้แจ้งความมุ่งหมายไว้ว่า *ไม่ประสงค็จะทำ* ให้มีการแตกแยกกันระหว่างศาสนิก แต่กระทำไปเพื่อความเข้าใจอันดีของแต่ละฝ่าย.

การจักพิมพ์หนังสือเล่มนี้ สำเร็จไก้ก้วยใช้เงินบริจาคของผู้ศรัทธาผู้หนึ่ง, ผู้ให้กำลังแก่กิจการสวนโมกข์เนื่อง ๆ, ก้วยมีความมุ่งหมายสอกคล้องกับท่านอาจารย์ใน ความประสงค์ที่จะปลูกผังการศึกษาปฏิบัติธรรมอันถูกต้อง ให้แก่เพื่อนผู้ร่วมทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย. ท่านอาจารย์จึงมอบให้คณะผู้จักทำหนังสือธรรมโฆษณ์ดำเนินการจักพิมพ์ โดยใช้เงินของผู้บริจาคนี้ร่วมกับเงินทุนธรรมทานปริวรรตน์ที่ตั้งไว้ ณ สวนอุศมมูลนิธิ.

ค้ายกุศลเจตนาของท่านองค์บรรยายและผู้ร่วมงานทุกผ่าย ขอให้ท่านผู้ ศึกษาเรื่องนี้ จงได้ประสบธรรมรส เบิกบาน, มีสันติสุข, สันติภาพ ค้ายความเข้าใจ อันดีงามทั่วกันทุกท่าน เทอญ.

คณะผู้จัดหนังสือชุดธรรมโฆษณ์

สวนอุศมมูลนิธิ ๗๗ หมู่ ๖ แขวงหนองบอน เขตพระโขนง ถนนสุขุมวิท ชอย ๑๐๓ ๑ ภ.ก. ๒๘

#### สารบาญ

### ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ.

| ล้าด         | กับ                                  |          | 9          |          |       |          |        | หน้า          |
|--------------|--------------------------------------|----------|------------|----------|-------|----------|--------|---------------|
| ۵.           | ประโยชน์ของการศึกษาเปรียบเท็         | ายา      |            |          |       |          |        |               |
| les.         | พระเจ้าในฐานะสิ่งสูงสุกที่มนุษย์     |          | iu<br>iu   | -        |       |          |        | ba            |
| m.           | 4 4 4 4 4                            | ยกว่าพ   | ระเจ้า     |          | 10000 |          |        | <u> </u>      |
| €.           | การเกิดของพระคัมภีร์ในศาสนา          |          |            |          |       |          |        | a,o           |
| ď.           | วิวัฒนาการแห่งความคิดของมนุ          | ษย์เกีย  | วกับสิ่งส  | เปลด     |       |          |        | ଭରଣ           |
| ъ.           | ้<br>บัญหาเกี่ยวกับปาณาคิบาศ ระหา    |          |            | 1        |       |          |        | ೧೮೮           |
| ූ න්         | บัญหาระหว่างพระเป็นเจ้ากับพระ        |          |            |          |       |          |        | 90/m          |
| ಡ.           | ชีวิตนิรันคร                         |          |            |          |       |          |        | ඉස්ත්         |
| ഭ്.          | การได่บาป                            |          |            | _        |       |          |        | le oc         |
| କ୦.          | ความรักพระเจ้า                       |          |            |          |       |          | 200    | boco          |
| ଉକ.          | การสารภาพบาป                         |          |            |          |       | _        |        | mc' <u>ක්</u> |
| <b>e</b> la. | สรุปความ ทำความเข้าใจ                | I Terror |            |          |       | -        |        | <b>छ</b> दद   |
| ภาค          | ผนวก                                 |          |            |          |       |          |        |               |
| 9            | ศาสนาเปรียบเทียบแห่งสากลโลก          |          |            |          |       |          |        |               |
| lon          | พุทธธรรมสำหรับศาสนิกต่างศาส          | 112      |            | 15775    |       |          | ****   | ണ <b>്</b>    |
| m.           | ภาษาคน — ภาษาธรรม                    | n I      | -          |          |       | 5 to 100 | -      | ๓๓๐           |
| €.           | ปาฐกถา เรื่องคริสตธรรม—พทธ           | <br>ธรรม | ที่ จ.ว.   | . เชียงใ | หม่   | _        | _      | සයක<br>සෙක    |
|              | ั้<br>(โปรดดูสารบา                   |          | The Series |          |       | (0       | स्था स | 1000014511    |
|              | (,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | iy we to | JUNILUK    | เนาทยเ   | ш)    |          |        |               |

## สารบาญละเอียด

## ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ.

|                                                                                        | หน้า       |
|----------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| <ul> <li>ประโยชน์ของการศึกษาศาสนาเปรียบเทียบ.</li> </ul>                               |            |
| เค้าเรื่องที่จะบรรยายมีเรื่องมากและยึดยาว                                              | <b>-</b> 0 |
| ศึกษาอย่างไม่เห็นแก่ตัว จะพบตัวธรรมะในทุกศาสนา                                         | _ lø       |
| ความมุ่งหมายในการบรรยายทั้งปณิธานไว้ ๓ ประการ :                                        |            |
| ข้อที่ ๑. จะทำความเข้าใจระหว่างศาสนาให้จนได้                                           |            |
| " 🖢. จะทำให้ทุกคนเข้าถึงหัวใจแห่งศาสนาของคน ๆ                                          |            |
| " ๓. จะช่วยให <b>้</b> ทกคนถอนตัวออกมาเสีย                                             |            |
| จากวัตถุนิยม คือความลุ่มหลงในเรื่องเนื้อหนัง                                           | _ m        |
| ปณิธานนี้ข้อ ๑. จึงต้องทำ, ข้อ ๒. ทุกศาสนาต้องการหมดความเห็นแก่ตัว                     | æ          |
| ต้องเข้าถึงหัวใจแห่งศาสนาของคน ๆ จึงจะประนีประนอมกันได้                                | _ &        |
| ที่จะให้ถอนตัวออกจากวัตถุนิยมนี้สำคัญมาก, เพื่อไม่เป็นทาสกิเลส                         | _ 6        |
| ยกเอามาแค่ศาสนาคริสต์เพราะศาสนาอื่น ๆ มีหลักเกณฑ์ทำนองเคียวกัน                         | _ ๗        |
| ประโยชน์ที่พูด ๑. จะมีผลดีระหว่างชาติต่างๆในโลก                                        | 11 11 72   |
| ๒. จะมีผลดี แม้ภายในชาติเคียวกัน                                                       |            |
| ๓. จะเป็นผลคีระหว่างญาติผู้ถือศาสนาต่างกัน                                             |            |
| <ul> <li>๕ – ๕. เป็นผลดีระหว่างบุคคล, แม้ระหว่างผัวเมีย</li> </ul>                     | _          |
| การเปรียบเทียบ ทำด้วยจิคเป็นธรรม, ไม่ทำให้แคกกัน, แต่เหมือนกันโคยสาระ                  |            |
| <ul> <li>ต้องรู้จักใช้ภาษาธรรม อย่าใช้ภาษาคน, เพราะมีอยู่มากในการเปรียบเทียบ</li></ul> | _ 69       |

|                                                                         |          | หน้า         |
|-------------------------------------------------------------------------|----------|--------------|
| <ul> <li>ต้องที่ความในภาษาธรรมให้ถูกต้องค้วยกันทุกศาสนา</li></ul>       | 34144 () | ele          |
| ไม่ใช่วิธีให้เกิดความต่าง, เอาวิธีที่มีประโยชน์เป็นที่ตั้ง              |          | നെ           |
| มองเห็นอกเขาอกเรา, ทุกศาสนามุ่งสอนให้มนุษย์ใช้สิ่งคี้ที่สุด             |          | <b>ଉ</b> ଣ୍ଟ |
| จะมีพระเจ้ามากหรือไม่มี ศาสนาก็ล้วนทำประโยชน์แก่มนุษย์                  |          | ඉල්          |
| ต้องคึกวามหมายของคำให้ถูกตรงเช่น อ้อนวอน, อธิษฐาน ฯลฯ                   |          | ල්ම          |
| หลักธรรมในศาสนาตรงกันที่ต้องการไม่ให้มีตัวกู — ของกู                    |          | ඉහ           |
| ทุกศาสนาต้องการให้ทุกคนได้สิ่งสูงสุด คือไม่ทุกข์เลย                     |          | ೯೫           |
| วิธีปฏิบัติต่างกันแต่เปลือกนอก เพราะเกิด อยู่กันแต่ละภูมิประเทศ         | -        | ବଟ           |
| จุดปลายทางของศาสนาก็เหมือนกัน แต่ใช้ถ้อยคำต่างกัน                       | 13       | po           |
| การแก้บัญหาพวกหนึ่งใช้สติบัญญา, พวกหนึ่งใช้ศรัทธา, หรือวิริยาธิกะ       |          | <b>ම</b> ක   |
| ต่างคนต่างมีวิธีของตัว ทำจิตให้ไม่รู้สึกเป็นทุกข์จึงไม่ควรทะเลาะกัน     | -        | शिव          |
| อย่าเอาเปลือกนอกเป็นหลัก หัวใจของทุกศาสนาเป็นอย่างเคียวกัน              |          | leen         |
| เคี๋ยวนี้ที่ต่างกัน ก็เพราะวิธีสอน, วัฒนธรรมเหมาะที่จะรับวิธีของบางศาสน | .7       | leace        |
| โลกจึงต้องมีศาสนาหลายรูปแบบ, แต่ใจความนั้น เข้ากันได้ทุกศาสนา           | -        | ka ce        |
| ถ้าถือศาสนาของตนถูกต้องจริง ต้องไม่มีความเห็นแก่ตัว                     | 1        | dख!          |
| เมื่อเห็นความเป็นศาสนาเคียวกันโดยใจความก็ไม่ต้องมีสงครามศาสนา           | -        | කහා          |
| <ul> <li>พระเจ้าในฐานะสิ่งสูงสุดที่มนุษย์มีร่วมกัน.</li> </ul>          |          |              |
| เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบนั้น เพื่อเข้าใจความหมายซึ่งกันและกันค้วย       | 17000    | 12යේ         |
| ท่อเมื่อเข้าใจถึงหัวใจของศาสนาแล้ว จึงจะเข้าใจระหว่างศาสนาใค้           | - Tarret | න අ          |
| พึ่งรู้จักคำ "พระเจ้า" นี้เป็นภาษาไทยหมายถึงภิกษุ                       |          | ពា០          |
| คำวาพระเจ้ามีความน่านหายในสานะเม็นสำสาสต คริสต์นำมาใช้บ้า               |          |              |

|                                                                     |             | หน้า           |
|---------------------------------------------------------------------|-------------|----------------|
| ทุกศาสนาต้องมีพระเจ้า แต่เขาไปบัญญัติว่าถ้าไม่มีพระเจ้า ไม่ใช่ศาสนา | <u></u>     | ണിമ            |
| พระเจ้าท้องเล็งถึงสิ่งสูงสุด มิใช่ถือเอาพระเจ้าอย่างบุคคล           | HE - 11     | តាតា           |
| บางศาสนาสอนว่าพระเจ้ามีรูปร่างอย่างบุคคล, ผ่ายพุทธไม่ถืออย่างนั้น   |             | ៣៤             |
| ชื่อของพระเจ้าก็เรียกต่าง ๆ กัน ผ่ายพุทธต้องพิจารณาตามธรรมะ ๔ ควา   | เมหมาย      | നദ്            |
| สัจจธรรม, พระธรรม, ก็ถือว่าเป็นพระเจ้าผ่ายพุทธบริษัท                |             | a'm            |
| พระเจ้าที่มีในพุทธศาสนา มีข้ออ้างตามพุทธภาษิต เช่น "คถา"            |             | ണഭി            |
| กฎของธรรมชาติเป็นตัวพระเจ้า เพราะมีลักษณะคุจพระเจ้าอย่างบุคคล       | 1           | ពាជ            |
| พุทธบริษัทมีพระเจ้า แต่มิใช่บุคคล, เป็นกฎของธรรมชาติ                |             | ണൺ             |
| สัจจะหรือกฏเป็นสิ่งที่บัจจัยปรุงแต่งไม่ได้ เป็นพระเจ้า เหนือรูปนาม  |             | ೯೦             |
| พระเจ้าแบบพุทธ เป็นปฐมเหตุ, สร้าง, ควบคุม, ทำลาย, ตั้งอยู่ใก้เอง    |             | <b>Œ</b>       |
| คุณลักษณะของพระเจ้า มี ๒ อย่าง บุคคล, กับอย่างมิใช่บุคคล            |             | <b>ৰ</b> জি    |
| บางศาสนายืนยันว่า พระเจ้ามีเมทฑาสูงสุก นี้พระเจ้าอย่างบุคคล         | -0.000S     | <b>∉</b> m     |
| เรามีกฎของธรรมชาติเป็นพระเจ้า; พระเจ้าจะเมศตาหรือทารุณขึ้นอยู่กับม  | มนษย์       | दद             |
| พุทอย่างภาษาคนก็ว่าพระเจ้าทำอะไรก็ได้ตามประสงค์                     | 1           | <b></b>        |
| ถ้าพูดอย่างภาษาธรรม ทุกคนมีพระเจ้าตามความยึดถือของตน                | -           | <b>&amp;</b> 5 |
| ทุกศาสนามีพระเจ้า ซึ่งมีลักษณะทำนองเดียวกัน                         |             | <b>ಡ</b> ಬ     |
| การปฏิบัติต่อความประสงค์ของพระเจ้าคือวิวัฒนาการไปในทางสง            |             |                |
| การทำให้ถูกตามกฎของธรรมชาติ นั้นคือการอ้อนวอน                       |             | <b>ಹ</b> ದ     |
|                                                                     | 2000        | હલ             |
| ศาสนาอื่นเขามีการบุชา อ้อนวอน อธิษฐานก็เป็นการทำตามกฎ               | <del></del> | ₫೦             |
| เรื่องที่พึ่งคือพระเจ้า ก็คือทำให้ถูกตามกฎหรือความประสงค์           |             | <b>රේ</b> ම    |
| ผลที่ได้รับจากพระเจ้า คือสันติภาพทั้งส่วนตัวและส่วนรวม              |             | ď le           |
| ปฏิบัติตามประสงค์ของพระเจ้าแล้ว ไม่มีทางที่จะทะเลาะวิวาทกัน         | 10000       | <b></b> ළී හ   |

|                                                                             | หนา         |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------|
| สวรรค์ของพระเจ้า ต้องอยู่อย่างบริสุทธิ์ มีจิกใจสูง                          | <b>ೆ</b> ೯  |
| "ตายแล้วไปอยู่กับพระเจ้า" ทางพุทธก็คือตายจากบุถุชนเป็นอริยะ                 | હ" હ"       |
| เกี่ยวนี้คนไม่มีพระเจ้าจริง มีแต่เอากิเลสเป็นพระเจ้า                        | ď'b         |
| มีพระเจ้ากันให้ถูกต้องกันทั้งโลก จะไม่มีบัญหาเกี่ยวกับต่างศาสนา             | <b>ಹೆ</b> ಣ |
| กวรทำความเข้าใจในการไปสู่ชีวิตนิรันครซึ่งทางพุทธเรียกว่าโลกุตตระหรือนิพพา   | 14 ಡೆದ      |
| ๑. ปัญหาแตกแยกเกี่ยวกับสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า.                              |             |
| ควรทำความเข้าใจเกี่ยวกับบัญหาการแตกแยกเสียก่อน                              | હેં જ       |
| ที่ว่าในพุทธศาสนาไม่มีพระเจ้านั้นเพราะจำกักความไม่สมบูรณ์                   | oď          |
| โลกนี้มีพระเจ้าเป็นเครื่องยึดหน่วง จึงจำเป็นต้องมีจุดร่วม                   | ඉල්         |
| พระพุทธเจ้าทรงเคารพสิ่งสูงสุดคือพระธรรม, นี้เทียบเท่ากับพระเจ้า             | ale,        |
| ธรรมธาตุนั้นมีความหมายแห่งความเป็นพระเจ้าของผ่ายมีพระเจ้า                   | me'         |
| ที่มีความหมายเคียวกันเช่น ผู้สร้าง มีชื่อต่างๆกัน, ผ่ายพุทธคือกฎของธรรมชาติ | ৯৫          |
| สิ่งที่รักษา ผู้กุ้มครองซึ่งเป็นพระเจ้า, ผ่ายพุทธคือกฎของธรรมชาติ           | 5₫          |
| พระเจ้าให้ชีวิต, เป็นผู้วางหนทาง, ฝ่ายพุทธก็มีกฎฯ เช่นมรรคฯ                 | 99          |
| พระเจ้าที่เขาพูด กับพระเจ้าที่เรามี ก็ต่างกันแต่ชื่อ, ทุกคนมีพระเจ้า        | /ශඅ         |
| ควรทำความเข้าใจเกี่ยวกับพระเจ้าในฐานะเป็นสิ่งสูงสุด                         | ಶಿಷ         |
| จะแยกประเภทพระเจ้าได้เป็น ๒ คือพวก ๑ เกิดขึ้นโดยสัญชาตญาณ                   | 5%          |
| พวก ๒ พระเจ้าตามที่กล่าวไว้ในคัมภีร์ แล้วจำกันไว้ต่อๆ มา                    | ಣಂ          |
| พระเจ้าในคัมภีร์ เป็นผลของการคิดนึกโดยสัญชาตญาณแต่กาลก่อน                   | ත/ ඉ        |
| พวกที่ยอมเชื่อว่ามีพระเจ้าอย่างบุคคล ก็ยังแยกพระเจ้ามีหลายองค์อีก           | ග/ ම        |
| พวกไม่เชื้อพระเจ้าอย่างบุคคล เขาลงมติว่า ไม่มีพระเจา                        | enl en      |

|                                                                         |         | หน้า       |
|-------------------------------------------------------------------------|---------|------------|
| เพราะนักวิทยาศาสตร์พวกนี้ไปไม่ถึงที่สุดแห่งวิชาการของเขา                |         | ಉಷ         |
| ชาวโลกมองธรรมชาติแคบ ไม่รู้ถึงที่สุด ก็จัดให้สิ่งนั้นเป็นศักดิ์สิทธิ์   |         | ಉತ         |
| คนไม่รู้เรื่องอสังชตะ ก็ว่าผ่ายอสังขตะอยู่เหนือธรรมชาติ                 |         | ල් (ග      |
| เรามีธรรมชาติ ๔ ความหมาย, กฎของธรรมชาตินั้นทำหน้าที่พระเจ้า             |         | භ්භ        |
| พูดอย่างบุคคลก็มีพระเจ้าชื่อต่าง ๆ, พูดอย่างนามธรรมก็คือกฏในหน้าที่     |         | <b>ಿ</b> ನ |
| ธรรมชาติมีหน้าที่เหมือนรัฐบาลจัดประเทศของตน                             |         | ಣಕ         |
| กฎธรรมชาติมีอำนาจสูงสุดกว่าสิ่งใด, มียุติธรรม, มีเมตตา กุจพระเจ้าบุคคล  |         | ಚಂ         |
| เจตนาของพระเจ้า ต้องการให้มนุษย์วิวัฒนาการถึงระดับสูงสุด                |         | ශ්ම        |
| ทุกคนจึงเหมาะสำหรับเข้าถึงพระเจ้า เพราะกฎธรรมชาติสร้างมา                |         | ಷಟ         |
| คนเข้าถึงพระเจ้าไม่ได้ เพราะมีอวิชชา กิเลส ตัณหา ที่คนผูกพันไว้         |         | ៤៣         |
| เราต้องรู้จักพระเจ้าทุกรูปแบบ ทั้งภาษาคนภาษาธรรม                        |         | ಚತ         |
| ให้รู้จักพระเจ้าว่าเป็นธรรมชาติเท่านั้น, เป็นสัจจะ, เป็นกฎ              |         | ಷ&         |
| หน้าที่ของคน ๑ รู้จักพระเจ้าทุกแบบแล้ว ๒ ทำตามประสงค์ของพระเจ้า         |         | ಡ'ಏ        |
| ๓. เผยแพร่พระกุณของพระเจ้าคือพระธรรมพร้อมกันไป                          |         | ಡಣ         |
| ทำตนให้เป็นวิหารของพระเจ้า คือมีกาย วาจา ถูกตรงตามคำสอน                 |         | ಡಡ         |
| ควรสนใจทำความเข้าใจศาสนาให้กลมกลืนกันทุกศาสนา                           |         | ಡಣೆ        |
| <ol> <li>การเกิดของพระคัมภีร์ในศาสนาที่มีพระเจ้า.</li> </ol>            |         |            |
| คำบรรยายนี้มุ่งหมายทำความเข้าใจแก่นักเรียน เยาวชนทั้งหลายค้วย           |         | øo.        |
| ศาสนาที่มีพระเจ้าโดยตรง กล่าวไว้ว่าเขียนคัมภีร์ โดยการคลใจของพระเจ้า    | 12-15-5 | ଝବ         |
| คัมภีร์ไบเบิลก็ว่าเขียนค้วยการคลใจของพระเป็นเจ้า                        |         | <b>জ</b> ছ |
| การเขียนคัมภีร์ ถือว่าเขียนด้วยอำนาจพระเจ้าในสวรรค์เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ | 1000    | ග්හා       |

|                                                                            |         | หน้า        |
|----------------------------------------------------------------------------|---------|-------------|
| ส่วนผ่ายพุทธ พระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว สงฆ์ประชุมกันท่องคำสอนไว้            | i       | ଜ' ଉପ       |
| คัมภีร์ฝ่ายคริสต์ศักดิ์สิทธิ์วิจารณ์ไม่ได้, ฝ่ายพุทธวิจารณ์ได้, เปลี่ยนได้ | 200     | ଝଣ          |
| มีหลักสำหรับพิจารณาศึกวามให้เป็นประโยชน์ชัก ๆ จึงจะถือเป็นถูก 🔃            |         | et, 20      |
| คัมภีร์ที่เขียนตามคำของพระเจ้าผิดไม่ได้แม้สักตัวอักษรหนึ่ง                 |         | 1           |
| พุทธศาสนาไม่มีพระเจ้าอย่างบุคคลถือว่ามนุษย์เขียนตามเหตุบัจจัย              |         | } & & &     |
| ธรรมธาตุเป็นกฎตายตัว เป็นพระเจ้าผ่ายพุทธ, ก็จะเปลี่ยนแปลงไม่ได้            |         | <b>೯</b> ದ  |
| กฎตายตัวนั้นเปลี่ยนไม่ได้เพราะเป็นสัจจะอย่างมีเหตุผลอย่างนั้น              | 0222    | बंब         |
| พระเจ้าอย่างบุคคลเขาอธิบายอย่างของเขา เราไม่ควรไปขัดคอ                     |         | 900         |
| ถ้าถือพระเจ้าจริง จะกลัวพระเจ้า ไม่ทำผิดความประสงค์ของพระเจ้า              |         | <b>ଉ</b> ୦ର |
| พุทธศาสนาก็ค้องทำตามกฎธรรมชาติโดยถูกต้องจึงจะรอดชีวิต                      |         | ൈ           |
| กฎของพระเจ้าอันเป็นธรรมชาติ ข้อ ๑. คือ อิทัปบัจจยศา ข้อ ๒. อริยธ           | กัจจ์ d |             |
| ข้อ ๓. กฎเรื่องไทรลักษณ์ อนิจจัง ทุกขัง อนัททา                             |         | ຈວຕ         |
| ทำผิดหลักธรรมมีผลเป็นทุกข์, ทำถูกเป็นสุข, นี่พระเจ้าอยู่ที่ตัวเรา          |         | ବ୦ ଔ        |
| เราอยู่กับพระเจ้า คืออยู่ด้วยประพฤติปฏิบัติถูกต้องตามกฎของพระเจ้า          |         | 600         |
| การศึกษาในโรงเรียนไม่พอ ต้องรู้ตามประสงค์ของพระเจ้าด้วย                    |         | ටෙන්        |
| คือค้องรู้พระธรรมด้วย ไม่ใช่เพียงรู้หนังสือกับวิชาชีพ                      |         | ಂದ          |
| ทุกศาสนาต้องมีพระเจ้า ธรรมธาตุเป็นพระเจ้าในพุทธศาสนา                       | -       | ଭଠରୀ        |
| พระเจ้าในพุทธศาสนาไม่ขัดกับวิทยาศาสตร์ เรียก คลดา, ธรรมธาตุ ฯลฯ            | 222     | <b>@</b> @O |
| พระเจ้าในศาสนาคริสต์ก็มีคุณลักษณะอย่างเคียวกับกฎในพุทธ                     |         | ବରର         |
| พระเจ้าคือธรรมธาตุในพุทธศาสนาเปลี่ยนแปลงไม่ได้                             |         | ବରାଥ        |
| กฎของธรรมชาติเบิ่กโอกาสให้สัตว์วิวัฒนาการไปในทางดี มีประโยชน์              |         |             |
| ให้ทุกคนรอดพ้นจากกิเลส อยู่อย่างสงบ ไม่มีความทุกข์เลย                      | 22.00   | ଭଭଟ         |
|                                                                            | 20000   |             |

|                                                                        |        |               | หน้า         |
|------------------------------------------------------------------------|--------|---------------|--------------|
| แม้แต่พระเจ้าในศาสนาของเราก็ไม่รู้จัก, อย่าไปคูถูกศาสนาอื่น            |        | _             | ଭବଝ          |
| ที่เรียกว่าพระเจ้า เพราะว่าเป็นสิ่งสูงสุด                              | 2.12   | _             | 600          |
|                                                                        |        |               |              |
| <ul> <li>ส. วิวัฒนาการแห่งความคิดของมนุษย์เกี่ยวกับสิ่งสู</li> </ul>   | งสุด.  |               |              |
| หัวข้อที่พูกนี้ เป็นเครื่องช่วยให้สามารถเปรียบเทียบศาสนาได้            | Sathe  |               | ඉඉළු         |
| เราค้องมีสิ่งสูงสุดที่ถูกต้องแล้วเดินไปหาได้ โดยไม่ยาก                 |        |               | ବଳଣ          |
| สิ่งสูงสุดวิวัฒนาการมาตั้งแค่มนุษย์เริ่มคิดได้                         |        |               | ଉଦ୍ଦର୍ଶ      |
| มนุษย์วิวัฒนาการสูงขึ้นมาจากสัตว์สมัยคนป่า                             |        |               | මේහර         |
| คนคิดได้ พูดกันได้ จึงถ่ายความคิดแก่กัน ขยายตัวเรื่อยไม่สิ้นสุด        |        |               | <b>a</b> lga |
| ทั้งต้นจากความกลัวสิ่งที่ไม่เข้าใจ จึงคิดหาที่พึ่งทางจิตใจที่เรียกศาสา | 47     | -             | طعاه         |
| จุดทั้งต้น อยากรู้อยากได้ อยากให้คุ้มครอง แยกเป็น 🖢 ทาง :              | -      |               |              |
| เป็นบุคคลกับเป็นนามธรรม                                                |        |               | മിമന         |
| ความกลัว เป็นเหตุให้แสวงหาสิ่งต้านทานมาช่วยคุ้มครอง                    |        |               | abe          |
| และมีเหตุน่าหวาดเสียวมาทำให้เป็น, เช่น พ้ำผ่า แผ่นดินไหว ฯลฯ           | _      |               | වන්          |
| ความคิดหาสิ่งสูงสุดมาช่วย, หยุดอยู่ที่ผี, เทวดา, พระเจ้าอย่างบุกคล     |        |               | व विवि       |
| อีกพวกหนึ่ง คิดแบบวิทยาศาสตร์ ก็พบเรื่องจิตใจทำให้เป็นทุกข์            | -112   | 2 <u>2222</u> | මුක්ක        |
| พวกหนึ่งพบกฎของธรรมชาติ, อีกพวกหนึ่งมีพระเจ้าสักดิ์สิทธิ์              |        |               | ലെപ്പ        |
| ผ่ายไม่มีพระเจ้ามีแต่กฎของธรรมชาติ ก็ต้องประพฤติถูกตามกฎ ๆ             |        |               | @ la &       |
| พวกถือพระเจ้าก็ไม่ทุกข์ เพราะเชื่อลงไปว่าเป็นความต้องการของพ           | ระเจ้า |               | നെഠ          |
| จุดปลายทางต้องการความรอด ซึ่งทำนองเดียวกับ นิพพาน                      | 12223  | 225           | ຈແລ          |
| แม้ใช้คำต่างกัน ก็มีจุดปลายทางเหมือนกัน อย่าไปดูถูกเขา                 | فسنا   |               | මහානි        |
| ห้าพระเจ้าอย่างบออลหรืออาจะอย่างนิพพาบก็คือสถาพสงสด                    |        |               | സെന          |

|                                                                        |          |        | หน้า          |
|------------------------------------------------------------------------|----------|--------|---------------|
| การพูดเป็นบุคคล ช่วยให้ถือพระเจ้าได้ง่าย ฝากตัวได้ง่าย                 | -        |        | ൈന≪           |
| ผ่ายมีพระเจ้าก็ทำหน้าที่เพื่อเข้าไปอยู่กับพระเจ้า ผ่ายพุทธ ๆ ก็ทำให้ถึ | งนิพท    | งาน    | മനഭ്          |
| เรามีกฎของธรรมชาติควบคุมอยู่ เราก็มีพระเจ้าคุ้มครองคลอดเวลา            |          |        | ඉහ ව          |
| การเข้าถึงความเป็นอันเดียวกับพระเจ้า คือปฏิบัติถูกต้องตามกฎา           |          |        | ഉണ്ട          |
| ทางไปสู่สิ่งสูงสุด ต้องปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์ 🕳 🔔 📥                  |          |        | ඉහස්          |
| เราไม่ปฏิเสธพระเจ้า เพราะเป็นเพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกัน           |          |        | മണജ്          |
| เรามีหน้าที่เข้าถึงพระเจ้า ให้ได้ทันในชาตินี้ ก่อนทำลายขันธ์           |          |        | ೯೯೦           |
| เราคิดถึงสิ่งสูงสุดไม่ได้ เพราะมีสัมมาทิฏฐิไม่พอ ค้องทำใจเสียใหม่      | 1,200.00 |        | ଭଝର           |
| เราไม่ชอบสิ่งสูงสุด เพราะชอบเวียนอยู่ในวัฏฏสงสาร                       |          |        | <b>କ</b> ଙ୍ଗ  |
| อย่ามัวเป็นสัตว์เศรษฐกิจ, สัตว์การเมือง, สัตว์สังคมเลย, จงเป็นคน       | อิสระ    | -      | യെ≪്ന         |
| สิ่งสูงสุดนั้น ผู้รู้กล่าวว่าคือนิพพาน เป็นยอดของวิวัฒนาการ            |          | -      | <b>ब</b> द्ध  |
| <ol> <li>ปัญหาเกี่ยวกับปาณาติบาตระหว่างศาสนา.</li> </ol>               |          |        |               |
| <ol> <li>บะกิน เบเกาแบบ แห่ เผก เผ่ารมา เผ่ม เบ้า เ</li> </ol>         |          |        |               |
| ความมุ่งหมายพูดข้อนี้ เพื่อทำความเข้าใจกันระหว่างศาสนา                 | -        |        | ବଝ ଝ          |
| ถ้าทำความเข้าใจกันไม่ได้ จะเป็นผลร้ายเกิดแก่ โลกเอง                    |          |        | ඉඳ්ර          |
| ที่บรรยายมาแล้วเกี่ยวกับพระเจ้า เพราะค่างฝ่ายซักกันว่าโง่              | -        |        | ବଝ୍ଟା         |
| ไม่ควรจะทะเลาะกันเรื่องมีหรือไม่มีพระเจ้า, เพราะแต่ละผ่ายก็มีของต      | นๆ       |        | ೯೯            |
| สิ่งมีชีวิตล้วนมีพระเจ้า, มีสิ่งสูงสุดมากุ้มครองทั้งนั้น               |          |        | <u> ब</u> द्ध |
| ให้ทุกคนมีพระเจ้าตามพอใจของตน แม้เรียกชื่อต่างกัน                      |          |        | ඉඳ්ර          |
| พิจารณาความท่างกันของคำสอน เช่นกรณีฆ่าสัทว์บาป, ไม่บาป                 |          | ****   | ଭଝିର          |
| <ul> <li>ก้องคถึงคำสอนเรื่องพระเจ้าสร้างโลก รวม ๖ วัน</li></ul>        | Signat.  | Parket | ඉල් න         |

หน้า

|                                                                          |                 | หน้า        |
|--------------------------------------------------------------------------|-----------------|-------------|
| ต้องทำความเข้าใจกันด้วยความหวังคีว่าพระเจ้าคืออะไร? สร้างอะไรอย่าง       | ปัร?            | ଭଙ୍କମ       |
| ศึกษาหลักธรรมให้เข้าใจถูก โดยไม่ยึดว่าเราเท่านั้นถูก เขาผิด              |                 | ଭଟଣ         |
| ทุกศาสนามุ่งไปสู่จุดเคียวกัน คือความไม่มีทุกข์เลย แต่พูดค่างกัน          |                 | ବଝଝ         |
| บัญหาว่าพระเจ้าสร้างพระรัตนตรัย ควรทราบว่า พระเจ้าก็คือพระธรรม           | ****            | ଭଟ'ର        |
| ส. ชีวิตนีรั้นคร.                                                        |                 |             |
| คำว่านิรันคร มีอยู่ในทุกศาสนา, หมายถึงชีวิทแท้จริงอนันตกาล               |                 | ඉස්ත්       |
| ในพุทธศาสนาเล็งถึงสิ่งที่เหตุบัจจัยปรุงแต่งไม่ได้คือนิพพาน               |                 | <u> ೧</u> ೪ |
| ผู้บรรลุธรรมถึงระดับสภาพนิรันคร คือไม่มีคัวกูจะตายอีกต่อไป               |                 | ଭଟଟ         |
| ชีวิตนิรันคร ผ่ายคริสต์ คือหมดบาป                                        |                 | knoo        |
| คัมภีร์ใหม่สอนให้ได้รับชีวิตนิรันคร                                      |                 | laon        |
| โอกาสบรรลุชีวิตนิรันครในคัมภีร์ใหม่มีบอกว่ามีได้คลอดเวลา                 |                 | kaole       |
| ผ่ายพุทธสอนให้รู้จักระงับบุญบาป ๆ แล้วจะสู่ชีวิตนิรันคร                  |                 | laom        |
| หลักเกณฑ์ฝ่ายคริสต์กล่าวไว้คีแล้ว ไม่ขัดกับหลักพุทธศาสนา                 |                 | ೯೦೬         |
| ไม่ยึกถือบุญ—บาป คี—ชั่ว นี่กือบรรลุนิพพาน มีความสงบสุข                  |                 | pog.        |
| กัมภีร์เก่าบรรยายพุ่งไปถึงบาปของแม่เป็นบาปคั้งเคิม ส่งต่อถึงลูกหลาน      |                 | देठाव       |
| พระเยซูสอนให้บริจาคตนให้พระเจ้า นี้ก็เป็นหนทางสู่ชีวิตนิรันคร            | )               |             |
| สาวกโยชั้นก็สอนเช่นเดียวกับพระเยซู ให้บริจาคคน                           | }               | pood        |
| เขาบรรยายสภาพชีวิคนิรันคร เช่นคั้นไม้งคงามสะควกสบาย ฯลฯ                  | -               | boය'        |
| ใบและผลของต้นไม้นี้แก้โรคร้ายได้ ผลกินแล้วไม่ตาย                         | <u> 221/4</u> 1 | Pod.        |
| ผ่ายพุทธสอนให้ถึงนิพพานได้ด้วยศึล สมาธิ บัญญา                            | 2442            | paeo        |
| นิรันครของคริสค์เข้ากันได้กับแนวปฏิบัติของพุทธ                           |                 | <b>ഇ</b> മെ |
| ควรสังเกตพิจารณาดูจิตเมื่อมีธรรมปีติ, อยู่ตามกฎอิทัป ฯ ชีวิตก็อิ่มเป็นสร | U               | ded         |

|                                                                              | หน้า           |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ที่คริสต์พูดถึงเครื่องนุ่งหมสะอาค อุปมากับจิตไม่มีปฏิฆะ, มีสมาธิ บัญญา       | മ്മണ           |
| ปฏิฆะคือหงุดหงิดขัดใจไม่ชอบ ยึดดียึดชั่ว ทำให้มีทุกข์มาก                     | boc            |
| จิตที่คิดจะให้ใกล้ชีวิตนิรันครได้มากกว่าจิตที่คิดจะเอา                       | bod.           |
| คนคั้งค้นมีบาป เมื่อยึดถือในคี—ชั่ว, เข้าใจเรื่องนี้แล้ว จะมีศีล สมาธิ บัญญา | අමෙක්          |
| ศึกษาเรื่องความหลุดพ้นจนจิตเหนือดี—ชั่ว ก็จะว่างเป็นนิพพาน                   | <u>ක</u> නෙ    |
| ถือเอาประโยชน์เรื่องชีวิทนิรันครของคริสต์ โดยไม่ยึกมันถือมันก็เป็นนิรันคร    | <u>ක</u> ිමෙක් |
|                                                                              |                |

### การไถ่บาป.

| มองดูเรื่องสำคัญแห่งศาสนานั้น ๆ แล้วทำความเข้าใจให้ถูกต้อง        | 1212   | (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) | pos.           |
|-------------------------------------------------------------------|--------|---------------------------------|----------------|
| พระเยซูเป็นผู้ใถ่บาปของสัตว์ทั้งปวงค้วยชีวิตของพระองค์            |        | 5 <del>2112</del>               | <u>ම</u> ම්ල ර |
| เครื่องหมายกางเขนก็คือ เครื่องหมายของการไถ่                       |        |                                 | وطط            |
| การไถ่ หรือการช่วยให้รอดนี้ ในพุทธก็มีเป็นอุดมคติของโพธิสัตว์     |        |                                 | le le le       |
| พ่อ แม่ ครู อาจารย์ นี้ต้องทำการไถ่อยู่ตลอดเวลา, ช่วยให้พ้นทุกข์  | 931193 | 7-2/2004                        | മ്പ്ര          |
| การไถ่คนออกจากบาป ผู้ไถ่ต้องมีคุณธรรมสูง ต้องอดทนเสียสละ          | -      | 2.015                           | palac          |
| การไถ่เป็นเรื่องของศาสนาต้องมีการช่วยเหลือให้ออกจากทุกข์          |        | 1921123                         | තිතියි.        |
| ศึกษาการไถ่บาปในศาสนาคริสต์ตามกัมภีร์เริ่มแต่บาปกั้งเดิม          | _      | -                               | दलावा          |
| พระเยซูสั่งสอนใหม่ให้ปล่อยวางแล้วจะได้ชีวิตนิรันคร                |        | -114                            | කුමක්          |
| การไถ่บาปในคัมภีร์ของคริสต์มีวิธีต่างๆเขียนไว้หลายบท              |        |                                 | තු කිය         |
| ใจความสำคัญว่าพระเจ้าให้มนุษย์คืนดีผ่านศรัทธาในพระเยซู            |        |                                 | ත්තය'          |
| พระเยซุได้ทำหน้าที่ต่าง ๆ กระทั่งสละชีวิตเพื่อการไถ่              |        | -                               | lemo           |
| บทบัญญัติมีมากที่พระเยซูเป็นสื่อกลางมีคุณสมบัติสูงเพื่อเป็นผู้ไถ่ |        |                                 | kama           |
| เขาปลูกศรัทธาให้เห็นว่าพระเยซูใช้เลือกของพระองค์ใถ่บาปมนุษย์      |        |                                 | ල් ගල්         |
|                                                                   |        |                                 |                |

|                                                                         | หน้า          |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------|
| พุทธศาสนาก็มีคนทำผิดพลาด พระพุทธเจ้าก็ทรงแนะให้เลิกด้วยหลักกาลามสูตร    | leanan        |
| คำสอนในคัมภีร์มีอีกหลายตอนชี้ให้เห็นการไถ่บาปของพระเยซู                 | løn «         |
| ข้อความเกี่ยวกับพระเยซูสิ้นพระชนม์มีในคัมภีร์ ๔ เล่ม                    | lenc"         |
| พระพุทธเจ้าทรงแสดงกรรมที่ ๔ เพื่อไถ่ให้พ้นกรรม บาป บุญ ด้วย             | ල් ගමු        |
| ครัสสอนเรื่องสุญญูคา, มีนิพพาน, นี้เป็นการไถ่ให้หลุดจากอัคดา            | නගන්          |
| เปรียบคูการไถ่บาปของพุทธกับคริสค์มีแนวที่ครงกันคือต้องลงทุน             | len c         |
| พระพุทธเจ้ายังอยู่ในจิตใจเรา ก็เป็นการไถ่สูงสุด                         | les en ex     |
| พุทธบริษัทควรศึกษาให้ทราบถึงหลักการได่บาปนี้ไว้บ้าง                     | beco          |
|                                                                         | 200           |
| ๑๐. ความรักพระเจ้า.                                                     |               |
| การบรรยายนี้ต้องการให้พุทธบริษัทรู้จักประโยชน์ของการเปรียบเทียบ         | <b>නි</b> ල්ම |
| มีประโยชน์ที่จะผูกพันความรักความสามักคีเป็นพื้นฐาน                      | කියි නි       |
| หลักเกณฑ์ที่สำคัญ คือ "รักผู้อื่น" จะแก้บัญหาได้หมดสิ้น                 | ഉടുന          |
| เพราะรักผู้อื่น จะประพฤติตามศึล ๕ ได้บริสุทธิ์บริบุรณ์                  | bece          |
| รักผู้อื่นเป็นหัวใจของคริสตศาสนา, ต้องการให้รักพระเจ้าเท่าที่พระเจ้ารัก | maa.          |
| เรามีพระเจ้าอย่างไม่ใช่บุคคลซึ่งเป็นกฎก็มีลักษณะเหมือนรักเรา            | pag           |
| เราก็ต้องรักพระเจ้าตอบสนองให้สมความมุ่งหมาย                             |               |
|                                                                         | ම්ල්ක්        |
| ขอให้ยึกหลักกลางระหว่างศาสนา คือคำว่า รักผู้อื่น, จะไม่เห็นแก่ตัว       | <b>बिद्</b> द |
| พุทธบริษัทไม่ควรรังเกียงคำว่ารักพระเจ้า, รักผู้อื่นเท่าพระเจ้ารัก       | mad           |
| พุทธบริษัทกวรถือกฎเกณฑ์อุดมกติของโพธิสัตว์ที่รักผู้อื่นกว่าตน           | മൂർ           |
| เลิกพูดเรื่องว่าใครดีกว่า เลวกว่า หรือเสมอกัน                           | ම්කුල්        |
| คัมภีร์ของคริสต์เขียนว่า ต้องรักพระเจ้าของท่านอย่างหมดจิตใจ             | ක දේ  ක       |

|                                                                          |   | หน้า           |
|--------------------------------------------------------------------------|---|----------------|
| รักผู้อื่นอาศัยรากฐานอยู่บนรักพระเจ้า, ไม่รักผู้อื่นมันผิดกฎของพระเจ้า   |   | ിമര <b>്</b> ണ |
| รักพระเจ้าจนหมดตัวเขาถือว่า ไม่มีตัวเอง, จึงรักผู้อื่นโดยอัตโนมติ        |   | becc           |
| พระเยซูขอให้ทำคนเป็นที่รักของท่าน, ผ่ายพุทธเราก็มีเป้าอยู่ที่พระพุทธเจ้า |   | කිදුල්         |
| กัมภีร์ของเขาว่าพระเจ้าประทานพระจิตมาเต็มอยู่ในจิตเราเพื่อรักพระองค์     |   | ක්දුර          |
| มีคำสอนรูปต่างๆ ที่จะทำให้รักพระเจ้า                                     |   | කරේ භ          |
| ใครมีจิตแยกไป เป็นหน้าที่ของพระเยซูที่จะเรียกมาคืนดีกับพระเจ้า           |   | කිශ්ය          |
| การทำบุญทำทานถ้าไม่รักพระธรรม ไม่รักพระเจ้าจริงก็ไม่มีความหมายอะไร       |   | කඳු ද          |
| เขามีข้อปฏิบัติบัญญัติไว้เพื่อแสดงว่ารักพระเจา                           |   | ०दल            |
| สำหรับพุทธบริษัทกวรถือเป็นหลักสากลว่ารักผู้อื่นเป็นรากฐานของศึลธรรม      | J | ब्दर्ध         |
| รักผู้อื่นแล้วจะมีศีลสมบูรณ์โดยอัตโนมติ                                  |   | बादबा          |
| ๑๑. การสารภาพบาป.                                                        |   |                |
| บางคนมักจะกูหมื่นพิธีล้างบาป แก้บาป สารภาพบาปของคริสต์                   |   | ne'ख           |
| พุทธบริษัทไม่กวรดูหมื่น เพราะทางพุทธก็มีพิธีกรรมด้างบาป                  |   | lesa           |
| ศึกษาเรื่องการล้างบาปในคัมภีร์ศาสนาคริสต์ให้เข้าใจ                       |   | 200            |
| เขามีหลักการสำคัญว่าจะต้องสารภาพบาปก่อนเป็นสมาชิกของศาสนา                |   | ददब            |
| เขาบัญญ์ที่ไว้ว่าเป็นบาป จึงค้องมีการเพิกถอนบาปล้างบาป                   |   | <b>क्षदेख</b>  |
| พิธีล้างบาปมี ๓ ระคับ : สำนึก, ต้องสารภาพ, มีการเพิกถอนล้าง              |   | घटव            |
| การสารภาพบาปต้องทำแก่พระ, ผ่ายพุทธก็มีการแสดงอาบัติ, ขอขมา ฯลฯ           |   | % द ज          |
| การล้างบาป ต้องทำค้วยจิตใจที่กลัวบาป ทั้งบาปคั้งเคิม, บาปปกติ            |   | නුභ/ 0         |
| บาปคั้งเดิมก็เหมือนกันแทบจะทุกศาสนา, การเลิกก็ต้องเลิกเด็ดขาด            |   | කුතු ම         |
| การล้างบาปบางศาสนามีพิธีมาก เช่น อาบน้ำ, บูชายัญ เป็นค้น                 |   | ත් ලක්         |

|                                                                         |        |        | หน้า           |
|-------------------------------------------------------------------------|--------|--------|----------------|
| วิธีของพุทธค้องคั้งหน้าทำแค่กรรมดี จนกลบกรรมชั่ว, นี่คือล้างบาบ         | j.     |        | ්ත ක්          |
| การลาสึกออกไปจากภิกษุ ก็เป็นการสารภาพบาป                                |        | _      | ත්කරු ක        |
| การสำนึกบาป, สารภาพบาป, เป็นเรื่องจำเป็น, ถ้าคนไม่กลัวบาป               |        |        |                |
| โลกจะเลวลงทุกที                                                         | 1517-1 | -      | තු ගැනී        |
| ถ้าถือศีลรักผู้อื่นแล้ว จะทำบาปไม่ได้, ผิดศีลไม่ได้                     |        | _      | ල් 'ලක්        |
| บาปคั้งเคิมคือหลงดีหลงชั่ว, บาปหนาคือบุชาส่วนเกิน                       |        |        | කහ/භ           |
| ผู้ใคใช้เกิน กินเกิน ไม่มีจุดจบนี้เป็นบาป                               | -      |        | තිබ් ය         |
| การแสวงหา ก็อย่าให้เกินสติบัญญา, มีส่วนเหลือก็ช่วยผู้อื่น               | 777    |        | ක්ක) ක්        |
| บาปที่ครอบโลกอยู่ขณะนี้ คือบาปที่กอบโกยส่วนเกิน                         |        | STITE. | <b>ba</b> co   |
| ควรช่วยกันชำระโลกเสียใหม่ค้วยการมีหิริ โอตตัปปะ                         |        | 1000   | la ce          |
| บาปครอบคลุมโลกอยู่ ควรสำนึก สารภาพ และเลิกล้างบาปกันบ้าง                |        |        | le a le        |
| เข้าใจกันให้ถูกในเรื่องสารภาพบาป เขาบัญญักิไว้ก็เพื่ออยู่เป็นผาสุก      |        |        | lø d'm         |
|                                                                         |        |        |                |
| <ul> <li>สรุปความ ทำความเข้าใจ.</li> </ul>                              |        |        |                |
| เรื่องศาสนา, มีความเข้าใจขัดขวางกันอยู่ จึงพยายามพูดให้เข้าใจกัน        |        |        | <b>छिद</b> ंद  |
| ด้วยเจตนาให้พทธบริษัทเข้าถึงใจความแห่งคริสตธรรม                         |        | 2222   | ්තයේ.          |
| ควรทำความเข้าใจกันเรื่องพระเจ้า เพื่อความสุขสวัสดีของโลก, ไม่วิวา       | าทกัน  |        | <b>ब</b> द्ध व |
| ทกผ่ายต้องมีสิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่งความเชื่อ                             |        |        | නය්ග           |
| ้<br>หลักของศาสนาไม่ได้มีอะไรขัดขวางกัน เช่นรักผู้อื่นอย่างเคียวหมดบั้ง | ญหา    | 2000   | <b>නිස්ස්</b>  |
| รักผ้อื่นฝ่ายพทธ ทำลายความเห็นแก่ตัวใต้, ฝ่ายคริสต์ทำตามพระเจ้า         | 500    |        |                |
| ก็มีผลเหมือนกัน                                                         | 200    |        | back           |
| ทกคนที่คตะรางแห่งความเห็นแก่ตัว ออกจากคุกนี้จึงจะรักผู้อื่นได้          |        | 22     | la sto         |
|                                                                         |        |        |                |

|                                                                 |         |                | หน้า          |
|-----------------------------------------------------------------|---------|----------------|---------------|
| ศาสนาคริสต์, อิสลาม ก็เน้นในเรื่องรักผู้อื่น                    |         |                | lg of a       |
| พิจารณาดูให้เห็นหัวใจของทุกศาสนา ปฏิบัติได้แล้วสำเร็จประโยชน์   |         |                | ක දේ  න       |
| ถือศาสนารักผู้อื่น ให้จริง ๆ อย่างเคียวจะได้ผลพอ                | -       |                | lø:s/m        |
| เข้าใจกันในระหว่างศาสนา ไม่เกลียกกัน, จะบ้องกันให้ศาสนาคงอยู่   |         |                | <b>जि</b> दद  |
| ควรมองให้เห็นว่า ทุกคนเป็นเพื่อน เกิด แก่ เจ็บ ตาย, ทุกศาสนา    |         |                | කුශ්රී        |
| การบรรยายนี้มิใค้อยู่ในลักษณะลบหลุ่ แต่ประสงค์จะเข้าเป็นอันเคีย | วกัน    |                | ක්ෂේව         |
| เรามาทำจิดใจให้เป็นกลางเห็นใจทุกคน จะเข้าสู่สันติภาพได้         |         |                | ක්ෂයා         |
| ทุกลัทธิศาสนาด้องการให้มนุษย์รักกันทั้งนั้น                     |         | ****           | මුක්ස්        |
| เมื่อเบียดเบียนกันจนระอา ควรจะต้องตั้งศาสนาใหม่คือรักผู้อื่น    |         |                | lø at at      |
| เราอาจสร้างศาสนาพระศรีอารยเมคไตรยขึ้นโดยหลักรักผู้อื่น          | -       |                | ഩ൦൦           |
| เราช่วยผู้อื่น ให้ผู้อื่น นั้นมันกลายเป็นของเรามีมากขึ้น        |         |                | നഠഭ           |
| ศาสนารักผู้อื่น จำเบ็นที่มนุษย์จะต้องมี นี้มิใช่พูดเพ้อเจ้อ     |         |                | ണഠിമ          |
| พุทธบริษัทอย่ามัวหลับอยู่, ตื่นจากหลับ, คือไม่เห็นแก่ตัว        | 2775    |                | ສວຕ           |
| ภาคผนวก                                                         |         |                |               |
| <ul> <li>ศาสนาเปรียบเทียบแห่งสากลโลก.</li> </ul>                |         |                |               |
| ปรารภเรื่องการสนทนากันกลางคืน ๆ                                 | 41112   |                | ണ <b>െ</b> ഭ് |
| เป็นอยู่ให้กล้ายธรรมชาติ เพื่อรู้เรื่องธรรมชาติโคยง่าย          | 700000  | 70 <u>1444</u> | d'om          |
| การเปรียบเทียบศาสนาทุกศาสนาในโลกมิใช่ให้เกลียคกัน               | 102/201 | 1000           | mom           |
| แต่จะเปรียบเพื่อหาทางทำความเข้าใจกัน                            |         |                | ೯೦ ಡ          |
| ว่าจะเข้าใจกัน, อยู่ร่วมกันอย่างผาสุกได้อย่างไร                 | 22.2    | 0.000          | mosť          |
| แต่ละศาสนามีก็เหมาะสำหรับคนพวกหนึ่งยุคหนึ่ง                     |         |                | กลอ           |
|                                                                 |         |                |               |

|                                                                |               |       | หน้า   |
|----------------------------------------------------------------|---------------|-------|--------|
| ไม่มีศาสนาใหนดีกว่า หรือดีที่สุด, พุทธ ๆ ก็ใช้กับคนโง่ไม่ได้   | <u> </u>      | 100 M | เกอล   |
| หัวใจของทุกศาสนาอยู่ที่ความคับทุกข์                            | -2122         | 222   | നമിമ   |
| ทุกศาสนาเหมือนกันตรงใจกลาง ที่ว่าปฏิบัติแล้วดับทุกข์ได้        |               |       | ດາຈດາ  |
| ทุกศาสนามีคุณค่า ไม่ต้องเปรียบเทียบ มีแต่จะเลือกเอาไปใช้       | 7222          |       | ണഭഭ    |
| ที่เปรียบเทียบก็เพื่อคู่ให้เห็นส่วนดีของศาสนาที่ทำให้คนดี      |               | 2000A | ମାରଣ"  |
| ในอนาคท เมื่อมนุษย์เข้าถึงวิทยาศาสตร์ อาจเหลือศาสนาเคียว       | Topularity    | 2000  | dem    |
| เคี๋ยวนี้ก็มีเหลืออยู่ ๒ คือ เชื่อพระเจ้า กับ ถือตามกฎธรรมชาติ | 10000         |       | ണമസ    |
| แม้เหลืออยู่ ๒ ก็ไม่ควรจะเปรียบว่า อันไหนดีกว่า, ดีที่สุด      |               | 2000  | ണമദ    |
| หลักพุทธศาสนาเป็นธรรมชาติ จึงควรศึกษาความจริงของธรรมชาติ       |               | 200 S | กาลส   |
| ศาสนาในโลก จะต้องเผชิญบัญหาในอนาคตคือวิทยาศาสตร์               |               |       | n lao  |
| ในตัวคนมีทั้งธรรมชาติ, กฎ, และหน้าที่ตามธรรมชาติ               |               | _     |        |
| เมื่อทำหน้าที่ตามธรรมชาติแล้ว ก็ได้รับผลคือไม่เป็นทุกข์        | 2000          |       | யங்க   |
| หลักพุทธศาสนาเป็นไปตามเหตุบัจจัยตามกฎอิทัปบัจจยตา              | ****          |       | ගැන්ග  |
| ถ้ามนุษย์ถือความจริงข้อเคียวกัน ก็จะรักใคร่กัน, หมดบัญหา       |               |       | ണിമണ   |
|                                                                |               |       | ണിയം   |
| ด้วยการปฏิบัติให้ดับทุกข์ได้ แล้วเราจะเป็นสมาชิกของทุกศาสนา    |               |       | ണിമയ്  |
| ปฏิบัติจริงถูกต้อง และดับทุกข์ได้, คนเดียวจะถือได้ทุกศาสนา     |               |       | ദ്യേത  |
| ทุกศาสนาในโลกควรร่วมมือกัน ทำให้ โลกมีสันติภาพ                 |               |       | ග කත්  |
| การเปรียบเทียบศาสนาไม่ใช่คูกวามต่างกัน แต่ควรเพื่อทำความเข้าใจ | กัน           |       | ണിയപ്പ |
| การปฏิบัติศาสนามิใช่มีแค่ความเชื่อ, ค้องปฏิบัติให้เกิดผลด้วย   |               |       | ពា២៩   |
|                                                                |               |       |        |
| <ul> <li>พุทธธรรมสำหรับศาสนิกต่างศาสนา.</li> </ul>             |               |       |        |
| การนั่งกลางดินเป็นสิ่งที่มีความหมายพิเศษสำหรับพุทธบริษัท       | - <u>1774</u> |       | ๓๓๐    |
| พุทธธรรมเกิดอยู่กลางคิน, เป็นเรื่องของธรรมชาติ                 | 2222          |       | ຓຓຨ    |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                    |           | หนา             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----------|-----------------|
| อยู่เหนือคี — ชั่ว นั้นแหละคือความหลุดพัน, ไม่มีความทุกข์                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |           | ೯೯೬             |
| รักผู้อื่นไม่เห็นแก่ตัว, มีสอนในทุกศาสนา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ( <u>100)</u>      | 2000      | ಐಡಿಡಿ           |
| จุกสูงสุกของศาสนายังไม่ประสบความสำเร็จ เพราะคนยังรักคัวกู                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 121121             | 11111     | നമ്മ            |
| ถ้าถอนความรู้สึกว่า "ตัวกู" เสียใก้ จะไม่เห็นแก่ตัวแล้วรักผู้อื่น                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    | -         | ಐಡೆಯ            |
| กขกกา ของพุทธศาสนา ต้องศึกษาตัวธรรมชาติคืออายุตนะ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    | -         | ៣៤៩             |
| ขณะที่สำคัญมากคือ เมื่ออายคนะแต่ละคู่พบกันเรียกว่าผัสสะ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                    | 1000      | ៣៤៤             |
| เมื่อมีผัสสะเราโง่ ก็ต้องเกิดทุกข์ : ต้องไม่ยินดียินร้ายจนเกิดทุกข์                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |           | oďm             |
| เมื่อเราเป็นอิสระจากโลก, จากความยินดียินร้าย, ก็มีโอกาสอยู่กับนิพ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | พาน                | -         | മേദ്മ           |
| อย่าทำผิกตอนมีผัสสะ, จะไม่เป็นทุกข์, เรียกว่าหลุกพัน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <u> </u>           |           | ബരില            |
| มนุษย์หลุครอดจากสิ่งไม่พึงปรารถนา ก็เหมือนอยู่กับพระเจ้า                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 10114              | 1200      | m¢'m            |
| . <u>ภาษาคน ภาษาธรรม</u> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |           |                 |
| เราพั่งข้อความในคัมภีร์ไม่รู้เรื่องเพราะพูดกันคนละภาษา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _                  |           | ಬ್ರಾಡ           |
| ตัวอย่าง "ความตาย" ในภาษาธรรมในคั้มภีร์ไบเบิล                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |           | ന'രെ'           |
| คำสอนของเซ็นท์ปอลในคัมภีร์ มีหลายคำเป็นภาษาธรรม, พุทธบริษ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ัทเข้า             | โขได้     | ണയിര            |
| ตัวอย่างภาษาคน ภาษาธรรม เช่น นกไม่เห็นพ้ำ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |           | எங்க            |
| โลกมีทั้งภาษาคน ภาษาธรรม                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 22125              | 9222      | ආ <i>ලා</i>   ක |
| โลก, นรกสวรรค์, มหาสมุทร, อยู่ที่ตา หู จมูก ลิ้น กายใจ 🔃                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    | 7222      | ണമിണ            |
| กวามหมายคำสำคัญที่เป็นหลักพุทธศาสนาต้องมองข้างใน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 500000             |           | ണായിയ്          |
| ดูกวามหมายของคำว่า "การเต้นรำกืออาการของคนบ้า"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | THE REAL PROPERTY. | Detailed. | നായിര്          |
| ข<br>กูกวามหมายเฉพาะในภาษาธรรมของ นรก เปรต เคร็จฉาน อสุรกาย                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    | HEUTE.    | clam            |
| เปรทคือกวามหิว, อสุรกายคือกวามกลัวอย่างโง่เขลา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2700701140         | DO THE    | භාවත            |
| CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF |                    |           | 01102.02        |

#### [64]

|                                                               |      |           | หน้า |
|---------------------------------------------------------------|------|-----------|------|
| การหลับคือโง่, อยู่ค้วยอวิชชา, เล่นคือเสวยความสุขแปลก ๆ 🔔     |      | -         | ಣಲಿಡ |
| สมรสในภาษาธรรม คือมีความรู้, พอใจ, ปฏิบัติ, ตรงกัน            |      |           | ബലിർ |
| พ่อ — แม่ ภาษาธรรม หมายถึงสิ่งที่ให้เกิดบัญญา                 | -    |           | ೯೯೦  |
| เพื่อน คือธรรมะ, ศัทรูคือการทำผิด กิเลส อวิชชา 🔔 💴            | -    |           | ៣៧១  |
| เวลา, มีความหมายถึงจุดที่เกิดอยากถึงจุดที่สมอยาก              |      | (1-1-1-1) | നദില |
| ในภาษาธรรม ยิ่งเดิน รีบเดิน ยิ่งไม่ถึง เพราะความอยากมีมาก     |      |           | ៣៨៣  |
| ภาษาธรรมในคัมภีร์ทุกศาสนา เขาพูกไว้ถูกค้อง แต่คนไม่เข้าใจก็มี | 2114 |           | ಣಡಡ  |
| ต้องถือความหมายให้ได้ทั้ง 🛭 ภาษาจะได้ประโยชน์ 🔔 🔔             | -    |           | ಣಡಡೆ |
| หวังว่าในอนากตจะมีความเข้าใจภาษาคนภาษาธรรมจนไม่ขักกัน         |      |           | ៣៨៦  |

ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

**一の一** 

b มกราคม ๒๕๒๒

## ประโยชน์ของการศึกษาศาสนาเปรียบเทียบ.

### ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ เป็นครั้งแรกแห่งภาคมาฆบูชาในวันนี้ อาคมา จะได้บรรยายข้อกวามพิเศษ เป็นชุดหนึ่งตามเคย, จะให้ชื่อการบรรยายชุดนี้ว่า ใจความ แห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ; และจะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อย เฉพาะกรั้งที่หนึ่งนี้ เป็นการปรารภเรื่องก่อนว่า ประโยชน์ของการศึกษาศาสนา เปรียบเทียบ. เค้าเรื่องทั้งหมดนั้นจะแสดงให้เห็นว่า ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่ พุทธบริษัทควรทราบ มันก็มีเรื่องมากและยึดยาว พอที่จะพูดกันหลายครั้ง, เฉพาะ ครั้ง ๆ ก็จะมีชื่อต่าง ๆ กันไป ตามที่จะพูดในประเด็นไหน.

## ศึกษาอย่างไม่เห็นแก่ตัวจะพบตัวธรรมะในทุกศาสนา.

พังดูแล้ว, บางคนจะคิดว่า อาทมาจะแสดงเรื่องของพระเยซู เอามาให้ ท่านทั้งหลายนั่งพนมมือไหว้แต้อยู่อย่างนี้ มันก็น่าหัว, ถ้าเข้าใจอย่างนั้น ก็เข้าใจเสียใหม่ ให้ถูกต้อง ว่า เราจะพูดกันเรื่องธรรมะซึ่งเป็นของสากลของธรรมชาติ แม้ที่มีอยู่ ในศาสนาอื่น ๆ, เขาเรียกว่าศาสนาชื่ออื่น; แต่ในนั้นมันก็มีธรรมะ. ถ้าเราไม่เห็น แก่ตัว ไม่ยึดถือคือรั้นค้วยทิฏฐิของตัว ก็จะพยายามมองหาให้พบว่า ธรรมะในศาสนา ชื่ออื่นนั้นมีอยู่อย่างไร. เมื่อพบตัวธรรมะแล้ว เราก็ใหว้ได้สนิทมือ; เช่นเคียว กับว่าในอิฐในหินในปูนในโลหะทองแดง เอามาทำเป็นพระพุทธรูป เราก็ค้นหาจนพบ ธรรมะในอิฐในหิน ในปูนเหล่านั้น, ถึงคุณของพระพุทธเจ้า แล้วเราก็ไหว้ได้ ไม่ใช่ เราไหว้อิฐไว้ปูน.

ทีนี้ ในศาสนาอื่น ก็มีธรรมะที่เราอาจจะพบมองเห็นได้ แล้วเราก็ ใหว้ได้อย่างเดียวกัน.

ทำไมเราจึงมาทำการศึกษาเปรียบเทียบศาสนาต่าง ๆ เพื่อความเข้าใจ อันดีต่อกัน? ทั้งนี้ก็เพราะว่า มันมีความจำเป็นหรือมีเหตุผล ที่จะทำเช่นนั้น. ท่าน ทั้งหลายทุกคนเป็นพุทธบริษัท ท่านก็ตะโกนอยู่แทบจะทุกวันว่า สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อน ทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น, แล้วท่านจะถือว่า พวกที่ถือสาสนา อื่นนั้นไม่เป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย กับเราหรืออย่างไร? ถ้าเราไม่ถือ เราก็จะเป็นคนพูดไม่จริง; ถ้าเราถือ เราต้องถือว่าสัตว์ทั้งหลาย ไม่ว่าเขาจะนับ ถือศาสนาอะไร เขาก็เป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ต่อเรา. ฉะนั้นเราก็ต้อง มีความรัก มีความเมตตากรุณาคบหาสมาคม ช่วยเหลือเกือกูลกัน สุดความสามารถ ที่เราจะช่วยกันได้; ฉะนั้นเราต้องมีความเข้าใจต่อกันและกัน จนไม่มีความรังเกียจกัน.

### ความมุ่งหมายในการบรรยายเปรียบเทียบศาสนา.

เกี๋ยวนี้ท่านลองคิกดูเถิก ว่า เรายังไม่มีความสนิทใจต่อกัน; เมื่อเรา เห็นเขาถือศาสนาอื่น เรารู้สึกว่า เขาเป็นคนนอกศาสนาของเรา, เรามองดูเขาอย่าง เป็นคนที่น่ารังเกี๋ยจ. เอาที่นั่งอยู่ที่นี่แหละทุกคน เมื่อมองเห็นคนถือศาสนาอื่นแล้วท่าน รู้สึกอย่างไร? แล้วท่านใช้คำพูกคำจากับเขาเหล่านั้นอย่างไร? บางที่ท่านจะใช้คำว่า พวกนั้นพวกนี้, แล้วก็ใช้คำว่า มัน; นี้ขออภัยที่ยกตัวอย่างอย่างนี้. พวกชาว พุทธบางคนนี่แหละ จะเรียกว่า พวกคริสเตียนมันว่าอย่างนั้น พวกอิสลามมันว่าอย่างนี้ ใช้คำว่าพวกแล้วยังใส่มันอีกค้วย อย่างนี้มันจะเป็นมิตรเป็นเพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ตาย กันได้อย่างไร.

อาศมามีความมุ่งหมายอย่างนี้แหละ ที่ว่าเราจะเลิกคำว่าพวกอื่น โดยความ เป็นพวกอื่นกันเสียที ; เอามาเป็นพวกเดียวกัน คือเป็นเพื่อน เกิด แก่ เจ็บ คาย ค้วยกันเสียที, แล้วเราก็จะมีความเป็นชาวพุทธมากขึ้น. ถ้าเราเกียดกันคนพวกหนึ่งออก ไว้ในฐานะเป็นคู่ปรบักษ์อย่างนี้ ความเป็นชาวพุทธของเราก็น้อยลง, คือเราไม่สามารถ จะรักใคร่เมศตาปรานีสัตว์ทั้งหลายทั้งปวงโดยแท้จริงได้ ; ฉะนั้นการทำความเข้าใจกัน ให้ดีในข้อนี้ จะมีประโยชน์แก่ความเป็นชาวพุทธของเรานั่นเอง.

สำหรับอาทมานั้น ท่านทั้งหลายก็ได้ทราบ เพราะได้ยืนได้พึ่งมาหลายหนแล้ว ว่า อาตมามีปณิธานที่ตั้งไว้ ๓ ประการ ด้วยกัน :—

ข้อที่ ๑. คือจะทำความเข้าใจระหว่างศาสนาให้จนได้.

ข้อที่ ๒. จะทำให้ทุกคนเข้าถึงหัวใจแห่งศาสนาของตน ๆ.

และ ข้อที่ ๓. จะช่วยให้ทุกคนถอนตัวออกมาเสียจากวัตถุนิยม คือความลุ่มหลง ในเรื่องเนื้อหนัง. อาตมามีปณิธานที่ตั้งไว้อย่างแน่วแน่อย่างนี้ และจนตลอดชีวิต พูดไว้เสีย เลยว่า จนตลอดชีวิต. ฉะนั้น ข้อ ๑. การทำความเข้าใจกันระหว่างศาสนา ก็เป็น สิ่งที่ ต้องทำ และคงจะทำต่อไป แล้วก็ทำมากขึ้น.

แล้ว ข้อ ๒. ข้อที่ว่า ทำให้ทุกคนเข้าถึงหัวใจของศาสนาของตน ๆ. นี่มันสำคัญมาก ถ้าแต่ละคน ๆไม่เข้าถึงหัวใจแห่งศาสนาของตน ๆแล้ว จะเป็นเหตุให้ เขารู้สึกว่า ศาสนาแต่ละศาสนามันแตกต่างกัน จนเป็นข้าศึกแก่กัน; แต่ ถ้าทุกคน เข้าถึงหัวใจแท้ ๆ ของศาสนาของตน แล้วนั้นแหละ จึงจะรู้สึกว่า ทุกศาสนามีความ เหมือนกัน ตรงที่ต้องการให้คนหมดความเห็นแก่ตัว จนกระทั่งหมดตัวคน ไม่มีกิเลส ไปตามอำนาจแห่งตัวตน. เขาจะเข้าใจข้อนี้ได้ ก็ต่อเมื่อเข้าใจถึงหัวใจแห่งศาสนาของแต่ละคน ๆ เท่านั้น.

อาศมาบอกคนที่มาเยี่ยมมาหาจนเป็นเพื่อนฝูงกัน แต่เขาเป็นฝรั่งบ้าง, เป็นคริสเตียน. อาศมายังบอกเขาว่า *ไม้กางเขน* เครื่องหมายกางเขนที่แขวนอยู่ที่คอ ของคุณนั้นแหละ คือหัวใจของพุทธศาสนา. ไม้กางเขนนั้นมันเป็นสัญญลักษณ์แห่งการตัด เสียซึ่งตัวกูและของกู. ไม้อันที่ยืนเป็นเสา คือตัว "I" นั้นแหละ มันคือตัวฉันหรือ ตัวกู, แล้วอันขวางนั้น คือตัดเสียซึ่งฉันและกู. สัญญลักษณ์กางเขนก็คือ สัญญลักษณ์แห่งการตัดเสียซึ่งตัวกูและของกู; นั้นคือหัวใจของพุทธศาสนา. เขาพั่งค้วย ความยินคื ก้วยกวามพอใจ เพราะว่ามันมีผลทำให้รักใคร่กันได้.

เกี่ยวนี้พุทธบริษัทเรา ไม่มองเห็นว่า ไม้กางเขนมันมีความหมายอย่างนั้น กลับรู้สึกรังเกียจ ว่าเป็นสัญญลักษณ์ของศาสนาอื่น, หรือเป็นสัญญลักษณ์ของการจับมา ฆ่าเสียให้คาย. ไม้กางเขนนั้นเขาไว้ทรมานคน ไว้ลงโทษคนที่มีโทษถึงตาย แล้วครึ่ง ไม้กางเขน, เราก็รู้สึกขยะแขยง, แต่ชาวคริสต์เขาถือเป็นสัญญลักษณ์ศักดิ์สิทธิ์ของพระ เยซู ผู้เสียชีวิตเพื่อไถ่บาปของมนุษย์ คือยอมเสียชีวิตเพื่อให้มนุษย์รู้จักพระเจ้า. เขาว่า เป็นบันไดสำหรับไปหาพระเจ้า จะไปหาพระเจ้าต้องไปทางสัญญูลักษณ์ กางเขน. เราก็บอกเขาว่า จะไปสู่นิพพาน หรือสิ่งสูงสุด ก็ต้องไปทางสัญญูลักษณ์กางเขน ก็คือตัดตัวกูเสีย หมดตัวกูแล้วก็ถึงนิพพาน อย่างนี้เป็นต้น.

นื้อาศัยการที่เข้าถึงหัวใจแห่งศาสนาของตนๆเท่านั้น จึงจะทำความ เข้าใจ ประนีประนอมอะไรกันได้ ทำนองนี้. ฉะนั้นจึงเป็นความจำเป็นอย่างยิ่ง ที่คน แต่ละคน จะต้องเข้าใจถึงหัวใจแห่งศาสนาของตนๆ จึงจะทำความเข้าใจกับศาสนาอื่นได้, คือเอาเนื้อหาสาระอันแท้จริงเป็นหลัก. อย่าเอาผิวเปลือกนอก พิธีรีตอง แต่งเนื้อ แต่งตัวอย่างนั้นอย่างนี้เป็นหลัก; นั้นมันไม่ทำให้เข้ากันได้; แต่ถ้าเอาเนื้อในมาเป็น หลัก แล้วมันก็จะเข้ากันได้.

เรื่องนี้เคยเปรียบเทียบให้พังว่า เหมือนกับน้ำทั้งหลาย หลาย ๆ ชนิด น้ำ หวาน น้ำส้ม น้ำบัสสาวะ น้ำคร่ำ น้ำฝน น้ำกลัน น้ำอะไรก็ตาม, ในนั้นมีน้ำทั้งนั้น, มีน้ำอันบริสุทธิ์, ในน้ำบัสสาวะ ในน้ำคร่ำมันก็มีน้ำ อันบริสุทธิ์; แต่มันมีของสกปรกเจืออยู่. นี้เราเอาสิ่งที่เข้าไปเจือนั้นออกเสีย ก็จะเหลือแต่น้ำบริสุทธิ์ใค้ค้วยกันทุกน้ำ.

นี่เราจึงมองเรื่องของศาสนาทั้งหลาย ว่ามันจะผิดกันบ้าง ก็เรื่องของ เปลือกนอก, แต่ เนื้อในแท้ ๆ แล้ว ก็คือธรรมะ สำหรับทำให้คนพ้นจากความ ยึดถือตัวตน แล้วก็ไม่มีความทุกข์ ; นี่มันอยู่ที่ตรงนี้.

ขอให้เราตั้งใจ ที่จะเข้าถึงหัวใจของพระศาสนา ของตน ๆ ด้วยกันทุก ๆ คน ด้วยกันทุก ๆ ศาสนา, แล้วก็จะพบสิ่งที่เป็นน้ำ ที่เหมือนกันหมด แล้วเราก็จะรัก ใคร่กัน. เราก็จะพูดได้สนิทเต็มปากว่า สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น; เพราะว่าเขาจะถือศาสนาอะไรก็ตามใจ แต่เขาก็ มีบัญหา ด้วยความเกิด ความแก่ ความเจ็บ ความตาย ด้วยกันทั้งนั้นแหละ, มัน เหมือนกันอย่างนั้น. นี้เราจะมาหาวิธีที่จะแก้บัญหาเหล่านี้ให้ได้ มันแก้ได้ ก็ต้อง เรียกว่าเหมือนกัน; แม้ว่าวิธีจะต่างกันบ้าง แต่ถ้ามันใด้ผลเป็นอย่างเดียวกันมันก็ใช้ ได้. ฉะนั้นเราจึงต้องเข้าถึงหัวใจของศาสนาของตนเสียก่อน, แล้วจึงค่อยทำความเข้าใจ กันในระหว่างศาสนา, เพื่อทำการเปรียบเทียบ ก็จะทำได้ดี.

ที่นี้ปณิธานใน ข้อที่ ๓ ที่ว่า จะช่วยให้ทุกคนถอนตัวออกมาเสียจาก วัตถุนิยม นั้นแหละยิ่งสำคัญ. ถ้าว่าไม่ถอนตัวออกมาเสียจากวัตถุนิยม, ไปนับถือ ศาสนาวัตถุนิยม แล้วก็ไม่มีศาสนาไหนเลย นอกจากศาสนาเนื้อหนัง. ศาสนาอัน แท้จริง ต้องการจะให้คนไม่หลงในวัตถุนิยม, ทุกศาสนามุ่งหมายอย่างนี้. ผลที่จะ ไก้รับจากทุก ๆ ศาสนา มันก็อยู่ตรงที่คนถอนตัวออกมาเสียจากวัตถุนิยมได้, มาเป็นอิสระ, ไม่ตกเป็นทาสของกิเลส.

ฉะนั้น ปณิธานทั้ง ๓ ข้อนี้ มันเกี่ยวข้องกัน อย่างที่จะแยกกันไม่ได้ ในการที่จะทำการเปรียบเทียบระหว่างศาสนา, คือต้องเอาหัวใจศาสนามาเปรียบเทียบกัน, แล้วก็เปรียบเทียบกันในข้อที่ว่า ทุกศาสนาต้องการจะเอาชนะวัตถุนิยม, นี้จริงไหม?

ทีนี้เมื่อ ปณิธานของอาตมาเป็นส่วนตัว มีอยู่อย่างนี้ ก็ต้องหาโอกาส ทำอย่างนี้, แล้วก็ได้ พยายามทำมาเรื่อย ๆ คราวละเล็กละน้อย ในการทำความเข้าใจ ในระหว่างศาสนา. แต่มาถึง ปีนี้ อยากจะทำจริงสักหน่อย คือ จะบรรยายเป็นคำบรรยาย ทั้งชุดเลย เพื่อการเปรียบเทียบระหว่างศาสนา เป็นครั้ง ๆ ไป, และก็ให้ชื่อของ เรื่องนี้ว่า ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ. ทำไมยกเอามาแท่ศาสนาคริสต์? ก็เพราะเห็นว่ามันพอ คือเอาศาสนาคริสต์ เป็นหลัก ในบรรดาศาสนาที่มีพระเจ้าเป็นเครื่องยึดถือ เราเอาศาสนาคริสต์เป็น หลักศาสนาเดียวก็พอ. ศาสนายิวหรือศาสนาอิสลามก็มีหลักเกณฑ์อย่างเคียวกัน, คือ ในบรรดาศาสนาที่มีพระเจ้าผ่ายตะวันตก นั้น มันก็ มีหลักเกณฑ์อย่างเดียวกัน. ฉะนั้นขอให้เข้าใจว่า มันก็เท่ากับทำความเข้าใจระหว่างศาสนาทุกศาสนา.

#### ประโยชน์ในการเข้าใจกันระหว่างศาสนา.

ที่นี้ก็อยากจะบอกถึงประโยชน์ล่วงหน้า ว่ามันจะมีประโยชน์อะไร ในการ ที่จะทำกวามเข้าใจระหว่างศาสนา. ขอให้คิดภูว่า ถ้าทุก ๆ ศาสนา มีผู้เข้าถึงหวัใจ แล้ว มันเข้ากันได้, ไม่เป็นที่รังเกียจแก่กันและกันนี้ มันจะมีประโยชน์อะไร?

อาตมาอยากจะกล่าวว่า มันมีประโยชน์หลายชั้นทีเคียว ข้อที่ ๑ มันจะ เป็นผลดีในระหว่างชาติ, คือชาติต่าง ๆ ในโลกนี้ก็มีกันหลายสิบชาติ แต่ละชาติก็มี ศาสนาของตน ๆ, แล้วก็ยึกมั่นในศาสนาของตน ๆ, ดูหมื่นดูถูกศาสนาของชาติอื่น ๆ. แล้วบางทีก็เอาศาสนา นั่นแหละ เป็นเครื่องทำความแตกต่าง, ไม่รักไม่สามัคคีกัน ได้. บางทีก็เอาสาสนาเป็นเครื่องมือทางการเมือง เพื่อจะกลืนชาติอื่น ค้วยจิตที่ไม่ เป็นธรรม คือค้วยจิตที่ไม่หวังไก้หวังกีอะไร. นี่คือการที่เรามีศาสนาเป็นปฏิบักษ์ต่อกัน. ถ้ามันกลายเป็นว่า มีศาสนาที่เข้ากันได้ หรือเป็นอย่างเกี่ยวกันโดยหัวใจแล้ว, การกระทำอันเป็นปฏิบักษ์กันอย่างนี้มันก็มีไม่ได้. นี่อาตมาเห็นว่ามันเป็นผลดี ในระหว่าง ชาติต่าง ๆ ที่มีอยู่ในโลกนี้ ถ้าเราทำความเข้าใจกันได้ ในระหว่างศาสนา, แล้วทำให้ ศาสนาเข้ากันได้. ข้อแรก จะมีผลดีในระหว่างชาติต่าง ๆ ในโลก.

ข้อที่ ๒ มันจะมีผลดีแม้ภายในชาติชาติเดียว, ในชาติเกียวก็มีคนถือ ศาสนาหลายศาสนา. บางทีก็ยึกเอาศาสนานั้นแหละเป็นเครื่องมือ สำหรับทำการขัก แย้งค่อกันและกัน; แม้ในประเทศไทยเรานี้ ก็มองเห็นได้ว่า ข้อขักแย้งในทางศาสนา, ก็เป็นเครื่องทำความยุ่งยากลำบาก หรือกระทบกระทั่งเบียดเบียนกันก็มี. เช่นทาง บักษ์ใต้ถือศาสนาหนึ่ง, ภาคกลางภาคเหนือถืออีกศาสนาหนึ่ง, เป็นเหตุให้มองกัน เหมือนกับว่าเป็นคนละพวกหรือเป็นคนละชาติ. แล้วก็อาศัยศาสนานั้นแหละ เป็น เครื่องแบ่งแยกให้มันเป็นส่วนน้อย ๆไป; เช่นเคียวกับที่ประเทศอินเคียถูกแบ่งแยก ออกเป็นเสี่ยง ๆ ตามพวกที่ถือศาสนาอะไร, อย่างนี้เป็นค้น.

ผลคีจะเกิดขึ้นในชาติ แม้ว่าถือศาสนาต่างกัน, แล้วก็ยัง เข้ากันได้สนิท เหมือนน้ำกับน้ำนม; ถ้าไม่อย่างนั้นแล้ว มันก็จะเหมือนน้ำกับน้ำมันเรื่อยไป จะ เอามาใส่ในไหเดียวกัน มันก็ยังไม่เข้ากัน, มันก็มีเรื่อง. ฉะนั้นถ้าเราอยู่ร่วมชาติประเทศ กัน แม้ว่าเราจะถือศาสนาต่างกัน; แต่ ถือหัวใจของศาสนาอันแท้จริง ที่มันเข้า กันได้ บัญหามันก็จะไม่มี, แม้ในทางการเมือง เช่นการจะแบ่งแยกดินแดน เป็นต้น.

ข้อที่ ๓ มันจะเป็นผลดีระหว่างญาติ, คนเราทุกคนย่อมมีญาติ. ที่นี้ บางที่ญาติบางคนถือศาสนาอื่น แล้วก็รู้สึกตะขิดตะขวง บางที่ก็ขยะแขยง; เพราะว่า เราไม่รู้ว่าศาสนาของเขานั้นมันคืออย่างไร, แม้แต่ศาสนาของเราเอง เราก็ยังไม่รู้ว่า เป็นอย่างไร, เราก็ยังไม่เข้าถึงหัวใจแห่งศาสนาของเรา, เราก็ยิ่งไม่เข้าใจถึงหัวใจของ ศาสนาของผู้อื่น แม้ที่เป็นญาติของเรา. ฉะนั้นในหมู่ญาติที่เผอิญไปถือศาสนาต่างกัน มันก็หาความรักใคร่อนแท้จริงไม่ค่อยจะได้. ถ้าเราทำให้ศาสนาเข้ากันได้ มันก็ไม่มี บัญหาในเรื่องนี้.

ที่นี้ก็จะดูถึงว่า ข้อที่ ๔ เป็นผลดีระหว่างบุคคล เราอยู่ในแผ่นคินนี้ มันก็อยู่กันเป็นคน ๆ แต่ละคน ๆ. ไม่ได้เป็นญาติกัน แต่ก็อยู่กันเป็นคน ๆ แล้วก็ถ้ามี ศาสนา ที่มีหัวใจเป็นอันเดียว เรียกชื่อต่างกัน แต่เนื้อแท้เนื้อในเข้ากันได้ ไม่รังเกียจ กัน บัญหาระหว่างบุคคลก็ไม่มี ที่จะมีน้ำใจชนิดที่ไม่สนิทสนม ไม่รักใคร่ไม่กลมเกลียว. ที่นี้ถ้าเราจะมีเพื่อนเข้ามาสักคน แต่พอเห็นว่าเขาถือศาสนาอื่น เราก็นี้กระแวง ไม่ไว้ ใจเสียบ้างแล้ว, เราก็นึกรังเกียจล่วงหน้าเสียบ้างแล้ว, มิตรภาพก็ขยายตัวออกไปไม่ได้ ใน ระหว่างบุคคลที่ถือศาสนาต่างกัน. นี่เราจะเห็นว่า ถ้าทำความเข้าใจกันได้ระหว่าง ศาสนา มันก็มีผลดี แม้ในการสังคมกันระหว่างบุคคลแต่ละบุคคล.

ที่นี้ ข้อที่ ๕ ข้อสุดท้าย จะเป็นผลดีแม้ระหว่างผัวเมีย. ผัวเมียบาง
คู่ไม่ถือศาสนาเคียวกัน ในศาสนาคริสเตียน มีบทบัญญัติ เช่นคำสอนของเปาโลนี้ ก็
อนุญาตให้แต่งงานกับคนต่างศาสนาได้, พวกที่เป็นคริสตศาสนิกชน แต่งงานกับคน
ศาสนาอื่นได้ เขาไม่ได้ท้าม. แต่ลองคิดดูเถิดว่า ผัวเมียกันถือศาสนาต่างกัน, แล้ว
เขาเข้าใจกันไม่ได้ ในความต่างกันระหว่างศาสนา มันจะสนิทสนมกันได้อย่างไร; มัน
ต้องมีเรื่องรบกวนประสาท. ความรักที่มาจากกิเลสหรืออะไรก็ตามที่ มันอยากจะแต่ง
งานกัน; แต่มันมีศาสนาต่างกัน, แล้วก็ผืนแต่งงานกัน, แล้วก็รู้สึกอะไร ๆ ที่ค่อน
ข้างจะไม่สนิทสนมกัน มันก็เป็นโรคประสาทได้. ฉะนั้นถ้าเรา ทำความเข้าใจได้ใน
ระหว่างศาสนาแล้ว ก็จะไม่มีปัญหาอะไร แม้ในระหว่างผัวเมียที่ถือศาสนาต่างกัน.

อาศมาเห็นประโยชน์อย่างนี้ จึงพยายามหาช่องทาง ที่จะทำความเข้าใจกัน ในระหว่างศาสนา ให้เข้าถึงเนื้อในของศาสนา, แล้วเราก็จะกลายเป็นคน ๆ เคียวกันได้, ถือศาสนาเคียวกันได้, ภายนอกจะมีรูปร่างต่างกัน เรียกชื่อต่างกัน ก็ไม่เป็นไร. นี่ คือผลหรืออานิสงส์ ที่อยากจะบอกให้ล่วงหน้า ว่าถ้าเราถือศาสนาที่เข้ากันได้แล้ว มัน จะเป็นผลดีอย่างนี้.

#### พึ่งศึกษาศาสนาเปรียบเทียบด้วยใจเป็นธรรม.

ที่นี้ก็จะพูดถึงการเปรียบเทียบ คือการศึกษาศาสนาเปรียบเทียบ; ถ้า เราไม่ทำการศึกษาเปรียบเทียบ เราก็จะไม่พบความเหมือนกัน. แต่ขอบอกให้ทราบว่า การเปรียบเทียบนั้น มันมีผลเป็น ๒ ทาง; คามปกติ การเปรียบเทียบนี้จะมีผลเป็น ๒ ทาง : ทางหนึ่ง มันเปรียบเทียบให้เห็นว่า แตกต่างกัน แยกกัน เข้ากันไม่ได้. อีก ทางหนึ่ง ก็เปรียบเทียบให้เห็นว่า มัน เหมือนกันโดยสาระสำคัญ แล้วก็เข้ากันได้.

ฉะนั้นระวังให้ดี ที่พูกว่าเปรียบเทียบนั้น มีเป็น ๒ ทางครงกันข้าม : ทางหนึ่งยิ่งเปรียบเทียบยิ่งเห็นความแตกต่าง ; เพราะมันทำก้วยใจที่จะค้นหาความแตก ต่าง, ยิ่งเปรียบเทียบก็ยิ่งเห็นความแตกต่าง ก็เลยเกลียดน้ำหน้ากัน ไม่อยากมอง. อีก ทางหนึ่ง ทำการ เปรียบเทียบ ด้วยจิตใจที่เป็นธรรม หรือก้วยความหวังดีก็ตาม ก็เปรียบเทียบไปในทางที่จะให้มันเข้ากันได้, มันก็เพื่อจะได้ร่วมมือกัน. ฉะนั้นระวัง เถอะว่าการเปรียบเทียบนั้น มันจะให้ผลเป็น ๒ แพร่งอยู่อย่างนี้เสมอไป.

ถ้าจะเปรียบเทียบกันระหว่างศาสนาแล้วละก็ จะต้องทำการเปรียบเทียบให้ดี
ก้วยจิดใจที่เป็นธรรมก่อน แล้วก็ค้วยความหวังดีต่อโลก หวังดีต่อมนุษย์. เรา จะทำ
การเปรียบเทียบระหว่างศาสนานี้ ก็เพื่อให้เป็นประโยชน์ ให้เป็นผลดีต่อทุกคน
ในโลก หรือต่อโลก. ถ้าเราตั้งใจอย่างนี้แล้ว เราจะพบหนทาง หรือพบสิ่งที่มันเข้า
กันได้ กลมกลืนกันไปได้เรื่อย ไม่มีการแตกแยก; ฉะนั้นการเปรียบเทียบที่เราจะทำ
กันเรื่อย ๆ ไปนี้ เป็นการเปรียบเทียบค้วยความหวังดี ต่อมนุษย์ในโลก หรือต่อศาสนา
นั้นเอง.

ทีนี้ก็มาถึงการที่จะเปรียบเทียบนั้น มันขึ้นอยู่กับการที่ความที่ถ้อยคำก็ได้, ที่ความในท้องเรื่องเนื้อเรื่องเป็นประเด็น ๆ ไปก็ได้; มันต้องที่ความให้ถูกต้อง ให้ เหมาะสำหรับจะเอามาเปรียบเทียบ; เพราะมันอาจจะที่ความไปในทางที่ให้ไกลออกไป ๆ ไม่เหมาะที่จะมาเปรียบเทียบ, คือว่ายิ่งเอามาเปรียบเทียบแล้วก็ยิ่งเห็นแตกต่าง ไม่เห็นไปในทางที่จะให้เข้ากันได้. ฉะนั้นเรา จะต้องตีความของหัวข้อของศาสนา หรือ หลัก ธรรมนั้น ๆ ให้ถูกต้อง ให้เหมาะสำหรับจะเอามาเปรียบเทียบ.

## ต้องรู้จักความหมายในภาษาธรรมะด้วย.

และอีกอย่างหนึ่ง ก็ต้องรู้จักใช้ภาษาธรรม, อย่ารู้จักใช้แต่ภาษาคน.
กวามหมายในภาษาธรรมนั้น ก็พูดกันมามากแล้ว คงจะยังจำได้กันอยู่ทุกคน; ว่าใน
ภาษาที่คนเราพูดนี้ มีอยู่สองชนิด ภาษาคนก็มี ภาษาธรรมก็มี โดยเฉพาะ ในทางศาสนา
แล้ว ก็ยิ่งมีเป็น ๒ ภาษา. เช่นว่าความศายอย่างนี้ คายทางเนื้อหนังมังสา เอาไปผัง
เอาไปเผา นี้ก็เป็นศายในภาษาคน; ถ้ามันศายจากความดี ศายจากความหมดดี มีแต่
ความทุกข์ นี้ก็เรียกว่าตายในภาษาธรรม. เกิดจากท้องแม่ นี้ก็เรียกว่าเกิดในภาษา
คน, ถ้าเกิดด้วยอำนาจอวิชชา ศัณหา ว่าตัวกูว่าของกูเป็นอุปาทานอย่างนี้ ก็เรียกว่า
เกิดในภาษาธรรม. คัวอย่างในภาษาคนภาษาธรรมมีอยู่มาก ในพระพุทธศาสนา.

ในศาสนาอื่น โดยเฉพาะศาสนาคริสเตียน ที่เราจะทำการเปรียบเทียบ ก็เป็นอย่างนั้นเหมือนกัน; เช่นคำว่าตายอย่างนี้ ตายอย่างภาษาคนตายก็มี, ตายใน ความหมายภาษาศาสนาก็มี. เช่น พระเจ้าสั่งว่า ผัวเมียคู่นี้อย่ากินผลไม้ของต้นไม้นี้เข้า ไป กินแล้วจะตาย; มันก็ไม่ตายอย่างที่เรียกว่าเอาไปเผาไปผัง; แต่มันตายชนิคที่ เรียกว่ามีบาปเกิดขึ้น สำหรับจะต้องเป็นทุกข์ทรมานต่อไป, คือเขาไปยึดถือเรื่องความดี ความชั่วเข้าแล้วก็ตาย คือมีความทุกข์ตลอดไป อย่างนี้เป็นต้น.

ฉะนั้น เราจะต้องยอมตีความในภาษาธรรม ให้ถูกต้องด้วยกันทุก ศาสนา, แล้วก็เอามาใช้ทำการเปรียบเทียบ. การเปรียบเทียบนั้นก็จะมีประโยชน์อย่าง ยิ่ง, คือเปรียบเทียบสำหรับให้มันเข้ากันได้ ให้มันร่วมมือกันได้ในที่สุด.

จะยกตัวอย่างให้พัง ที่ว่ามันน่าขันก็น่าขัน น่าเศร้าก็น่าเศร้า : เมื่อชาว คริสต์กับชาวพุทธเขามาทำการสนทนากัน เพื่อจะให้เกิดความเข้าใจต่อกัน; พวกที่ เป็นชาวพุทธในประเทศล์งิ๊กาบางคน เขาก็แย้งว่ามันเป็นไปไม่ได้, เช่นว่าท่านมีพระเจ้า เราไม่มีพระเจ้าอย่างนี้ เข้ากันไม่ได้เสียแล้ว. ฉะนั้น อย่ามาพยายามให้บ่วยการ สาสนา ฉันไม่มีพระเจ้า, สาสนาคุณมีพระเจ้า, ก็พูดกันไม่ได้, ก็ไม่ต้องพูดกัน.

บางที่ก็กระแหนะกระแหนมากไปถึงว่าพระศาสดาของคุณเป็นลูกพระเจ้า, พระศาสดาของฉันเป็นลูกคน; ฉะนั้น จะพูดกันได้อย่างไร? นี่เขากระแหนะกระแหน พระเยซูเป็นลูกพระเจ้า, ส่วนพระพุทธเจ้านั้นเป็นลูกคน.

หรือว่าศาสนาของคุณมันพูดลงมาจากข้างบนโน้น, ศาสนาของฉันนี้มัน พูดขึ้นมาจากข้างล่างอะไรนี้ มัน หาแง่ที่จะกระแหนะกระแหน กระทบกระเทียบกันอย่าง นี้มันก็เลยพูดกันไม่รู้เรื่อง. อย่างที่เรามักจะยืนยันว่า ศาสนาพุทธเป็นศาสนาบัญญา, ศาสนาคริสต์นั้นเป็นศาสนาศรัทธา, จะเอามาเปรียบเทียบกันได้อย่างไร. แล้วก็ไม่ยอม ทำการเปรียบเทียบ; แล้วก็มองกันไปในแง่ที่ดูหมื่นถิ่นแคลนซึ่งกันและกัน. ถ้าขืน มองกันอย่างนี้แล้ว มันไม่มีทางจะทำได้ สำหรับการเปรียบเทียบให้รักใคร่ ให้กลมกลืน กัน.

ในข้อที่ยืนยันว่า ฉันไม่มีพระเจ้า แกมีพระเจ้าอย่างนี้; มันก็ต้องพูด เสียใหม่ว่า ฉันก็มีพระเจ้าในความหมายอย่างหนึ่ง. เช่นที่ เราพูดกันที่นี่ว่า มีกฎ ของธรรมะ, สัจจธรรมนี้ เป็นพระเจ้า ก็มีพระเจ้าด้วยกัน คือมีสิ่งที่สร้างสิ่งทั้งปวง มาด้วยกัน, มีสิ่งที่ควบคุมสิ่งทั้งปวง, มีสิ่งที่ทำลายสิ่งทั้งปวง, มีสิ่งที่ดูแลสัตว์โลกตลอด เวลาในที่ทั้งปวง. นี่ก็มีเหมือนกัน อย่างนี้ ก็พูดกันได้ มีพระเจ้าด้วยกัน รูปร่างจะ แตกต่างกันนั้นไม่เป็นไร; แต่เรามีพระเจ้าที่ทำหน้าที่ได้อย่างเคียวกน.

ข้อที่ว่าพระเยซูเป็นลูกพระเจ้า พระพุทธเจ้าเป็นลูกคนนี้ มันก็ไม่แปลก เพราะมันไม่ได้อยู่ที่ตรงนั้น มันสำคัญอยู่ที่ว่าท่านสอนว่าอย่างไร. ถ้าท่านสอนไม่ให้ เห็นแก่ตัวเหมือนกันแล้ว มันก็ควรจะไปด้วยกันได้. ที่จะไปกระแหนะกระแหนว่า แก พูดมาจากข้างบน ฉันพูดขึ้นไปจากข้างล่างนี้; ถ้ามันเรื่องเดียวกัน มันจะเป็นไรไป.

เพื่อให้คำสอนศักดิ์สิทธิ์ขึ้น เขาพูคว่า ธรรมนี้ประทานมาจากเบื้องบน, มาจากพระเจ้าเบื้องบนนี้มันก็ได้เหมือนกัน. นี้เราต้องการจะมีบัญญามองเห็นจริง ไม่ ต้องเชื่ออะไรที่มองไม่เห็นตัว เราก็พูคว่าพระพุทธเจ้านี้เป็นมนุษย์ ท่านครัสรู้ แล้ว ท่านก็พูค พูคอย่างมนุษย์, พูคในเมืองมนุษย์ แล้วส่งขึ้นไปให้ถึงพวกเทวดา เรียกว่า ก็พูคขึ้นไป มันก็ได้เหมือนกัน; เพราะเรื่องที่พูคนั้นมันสามารถที่จะดับทุกข์ของ มนุษย์ได้ หรือเรื่องไม่เห็นแก่ตัวด้วยกัน.

เราอย่าใช้วิธีที่จะแกกคันกัน ให้มันเกิดความแตกต่าง หรือเข้าใจกันไม่ได้ เราใช้วิธีที่เอาผลประโยชน์อันสูงสุดเป็นที่ตั้ง แล้วมันก็พูดกันได้.

# ทุกศาสนามุ่งสอนให้มนุษย์ใด้สิ่งดีที่สุด.

ทุกศาสนาก็ต้องการจะให้มนุษย์ได้รับสิ่งที่ดีที่สุด ที่สูงสุดที่มนุษย์ควรจะได้รับ; ไม่มีศาสนาใหนที่ต้องการให้มนุษย์ได้รับสิ่งที่เลวๆ หรือว่าธรรมดาสามัญ. ทุกศาสนาเขาจะแสดงออกมา ในลักษณะที่จะให้มนุษย์ได้บรรลุ ได้ถึง ได้รับสิ่งที่สูงสุดที่มนุษย์ควรจะได้รับ.

ฉะนั้นเรา **มองเห็นหว้อกเขาหว้อกเรา ว่าล้วนแต่ต้องการที่จะให้ได้รับ** สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์กวรจะได้รับ ด้วยกันทั้งนั้น. เราก็ไม่ต้องหาแง่ที่จะขัดขวางกัน แล้วมีแง่อะไรสักนิดหนึ่งก็เอามาใช้แคกดันประชดประชันกัน เหมือนที่ได้ทำกันมาแต่ ก่อน, มันควรจะเลิกกันเสียที.

ให้ทุกศาสนาสอนเรื่องเคียวกัน ความมุ่งหมายอย่างเคียวกัน คือความจริง ของธรรมชาติ แม้จะใช้คำพูกต่างกัน มันก็เป็นความจริงของธรรมชาติ. เช่น เราต้อง รักกัน ต้องถือว่าเป็นเพื่อนเกิดแก่เจ็บตายด้วยกัน นี้มันเป็นความจริงของธรรม-ชาติ; จะพูกในรูปประโยคอย่างอื่นอย่างไหนก็สุดแท้ หรือว่าใครเป็นผู้พูดผู้สั่งอะไร ก็ได้ทั้งนั้น. แต่ขอให้ทุกคนประพฤติอย่างนี้ก็แล้วกัน. นี้ถ้าเราถือหลักกันอย่างนี้ แล้วเราก็จะทำการเปรียบเทียบระหว่างศาสนาได้ แล้วก็ได้ผล, คือทำให้เข้ากันได้.

## จะมีพระเจ้าอย่างบุคคลหรือไม่มีบุคคล ผลก็เป็นสุขด้วยกัน.

เมื่อพูกถึง ศาสนาคริสต์ กับ ศาสนาพุทธ มันก็มีผู้ที่ได้พูดไว้ว่า มัน มี อะไรเกี่ยวเนื่องกัน คือศาสนาในอินเดียได้เกิดขึ้นนมนานมาแล้ว ถือพระเจ้าอย่าง บุคคล เป็นเทวคา เป็นสัตว์พิเศษอะไร เป็นพระเจ้า, แล้วก็เกิดแบงแยกเป็นว่า พวกหนึ่งพระเจ้านั้นมีแต่องค์เดียว. อีก พวกหนึ่งว่า พระเจ้ามีได้หลายองค์, เรา ต้องมีพระเจ้าหลายองค์ เรามีพิธีที่จะทำให้ถูกใจพระเจ้าทุก ๆ องค์. ที่นี้พวกที่ถือว่ามี องค์เคียวนั้นมันสู้ไม่ได้ก็เลยอพยพไปทางทิศตะวันตก ไปเป็นต้นกำเนิดแห่งศาสนาของ ชนชาติเชมิติค คือศาสนายิวหรือศาสนาคริสเตียน. นี่ในหลวง รัชกาลที่ b ท่านมี ความเห็นอย่างนี้ เขียนไว้อย่างนี้ เชื่ออย่างนี้ อ้างหลักฐานต่าง ๆ มา ว่าศาสนาของพวก เขมิติค คือศาสนายิว ศาสนาคริสต์ กระทั่งลงมาถึง ศาสนาอิสลามนี้ ถือพระเจ้าองค์ เดียว ก็พวกที่แยกตัวออกไปจากอินเดียที่ถือศาสนามีพระเจ้าหลายองค์ อย่างนี้เป็นต้น.

ฉะนั้น เราก็จะมองไปในแง่ว่า มันเคยสัมพันธ์กัน องค์เคียวหรือหลายองค์ ก็ล้วนแต่ให้ทำอะไรเหมือนๆกัน, เพียงแต่ว่าคำสั่งทั้งหมดนั้น มันมารวมอยู่ใน พระเจ้าองค์เคียว หรือว่าแยกเป็นองค์ ๆ, อันนี้มันไม่แปลก.

ทีนี้ เขามีพระเจ้าอย่างบุคคล มีสิ่งสูงสุดเหนือมนุษย์อย่างบุคคล. เกิด ศาสนาพุทธ ขึ้นมาว่า ไม่ใช่บุคคล, เราไม่ถือว่ามีบุคคล. เราถือว่า มีสิ่งหนึ่งที่ ทำหน้าที่อย่างนั้นได้ โดยไม่ใช่บุคคล; สิ่งนั้นคือธรรมะหรือพระธรรม, หรือกฎ ของธรรมชาติ, เช่น กฎของอิทัปบัจจยตา เป็นต้น; ทำหน้าที่สร้างโลก ควบคุมโลก ทำลายโลก อะไรก็ได้ เหมือนกับที่พระเจ้าทำได้. ทางผ่ายนี้ก็แยกตัวออกมามีพระเจ้า อย่างที่มิใช่บุคคล ในเมื่อพวกโน้นสองพวกสามพวก ยังคงมีพระเจ้าอย่างบุคคล.

ทีนีก็มาทำความเข้าใจกันดูเถอะว่า มันจะแปลกอะไร จะบุคคลหรือไม่บุคคล, มันต้องมาดูตรงที่ว่า พระเจ้าต้องการให้ทำอะไร. พอไปดูเข้าจริง พระเจ้าต้องการให้ ทำสิ่งที่เป็นไปเพื่อประโยชน์แก่มนุษย์ทุกคน : ให้ทำลายความเห็นแก่ตน, รับใช้ พระเจ้าค้วยการไม่เห็นแก่ตน แล้วให้เห็นแก่ผู้อื่น, พระเจ้าต้องการให้ช่วยผู้อื่น. เพราะ ฉะนั้น ถ้าใครจะพึ่งคำสั่งพระเจ้า ก็ต้องไม่เห็นแก่ตัว แล้วก็ต้องเห็นแก่ผู้อื่น; ทีนี้เราก็ต้องเชื่อพระเจ้าและทำตามพระเจ้า.

แล้วเขาพูคว่า เรา ต้องอ้อนวอนพระเจ้า; เราก็ที่ความของคำว่าอ้อนวอนให้ถูกต้อง. อ้อนวอนเหมือนกับขอทาน อย่างนั้นมันก็ไปอย่างหนึ่ง, ที่นี้อ้อนวอน
ค้วยทำให้ถูกใจ โดยไม่ต้องอ้อนวอนพิรีพิไร แต่ว่าทำให้ถูกใจ. เราพยายามประพฤติ
ปฏิบัติธรรมนี้ เพื่อให้ถูกใจพระเจ้าอย่างนี้ เป็นการอ้อนวอนยึ่งกว่า. เขาเรียก
ว่า คำอธิษฐาน จะเป็นการ ขอร้อง หรือเป็น การชมเชย หรือเป็นการอะไรต่อพระเจ้า
ก็ต้อง ทำอย่างอธิษฐาน; นี้ แปลว่าตั้งใจมัน ที่จะกระทำให้ถูกใจของพระเจ้า
มากกว่า. ถ้าถือว่าพระเจ้าเป็นคนก็ทำให้ถูกใจคน ถ้าถือว่าพระเจ้าเป็นธรรม เป็นกฎ
ของธรรม ก็ทำให้ตรงตามกฎของธรรม, ประพฤติให้ถูกให้ตรงตามกฎของพระธรรม,
นั้นแหละคืออ้อนวอนพระเจ้า เพราะว่าได้ทำให้ถูกใจพระเจ้า แล้วก็จะได้รับผลตามที่
ต้องการ.

ฉะนั้นไม่เป็นไร ที่ศาสนาผ่ายโน้นเขาจะมีพระเจ้าอย่างคน แล้วก็อ้อนวอน พระเจ้าอย่างขออะไรจากคน, มันก็ได้เหมือนกัน เขามีวิธีการอย่างนั้น. แต่ในที่สุด เขาก็มีการอธิษฐาน, ทำให้ตรงตามความประสงค์ของพระเจ้า คือประพฤติดีนั้นแหละ. ทีนี้ เราก็ไม่มีพระเจ้าอย่างคน; แต่มีพระเจ้าอย่างธรรม อย่างธรรมะ ก็เลยต้อง อ้อนวอนค้วยการปฏิบัติให้ตรง ตามกฎของพระธรรม, แล้ว ผลก็ได้รับมาอย่างเดียว กันแหละ คืออยู่เป็นสุข ผาสุกอยู่ค้วยกัน.

## มีพระเจ้าจริงก็ไม่มีทุกข์ทุกฝ่าย.

หลักธรรมในศาสนามันตรงกัน อย่างนี้; เรามีใจเป็นกลาง ไม่เข้าข้าง ใครกันเสียก่อน แล้วไปศึกษาดูให้เห็นชัก ว่าศาสนาโน้นที่เราเรียกว่า โน้นผ่ายโน้น กับศาสนานี้ คือผ่ายพุทธนี้ ก็ต้องการจะไม่ให้มีตัวกูเป็นของกู. นี้คำนี้พูด หยาบคาย, พั่งดูแล้วหยาบคาย ระคายหู แต่ก็จำเป็นต้องใช้คำอย่างนี้ เพื่อประหยัด เวลา. ถ้าเรามีพระเจ้า เราเชื่อพระเจ้า เราก็ไม่มีตัวกู; เพราะว่าพระเจ้าต้องการจะ เรียกเอาตัวเราหรือตัวกูนี้ไปเป็นของพระเจ้าหมด คือมอบให้แก่พระเจ้าหมด, ตัวเราก็ไม่มีเหลือสำหรับจะเห็นแก่ตัว, ถ้า มีพระเจ้าจริง ๆ นะ.

ถ้าพวกผ่ายโน้นอย่ามีพระเจ้ากันแต่ปาก ถ้าเขามีพระเจ้ากันจริงๆ แล้ว เขาก็จะไม่มีตัวกู—ของกู เหมือนกัน; เพราะยกให้พระเจ้าหมด, ถวายให้พระเจ้าหมด ไปทำตามกำสั่งของพระเจ้าหมด. แม้แต่จะต้องตายอย่างนี้ เขาก็ถือว่าเป็นความประสงค์ ของพระเจ้า; เพราะฉะนั้นเขาไม่เป็นทุกข์ เขาไม่มีบัญหาเพราะความเจ็บใช้หรือความ ตาย เพราะเขายกให้พระเจ้าเสียแล้ว. เขาก็ไม่มีบัญหาเรื่องเจ็บเรื่องตายเหมือนกัน, เขาไม่มีที่วักู เพราะว่าเขาเชื่อ หรือถือพระเจ้า.

ส่วน ชาวพุทธ เรานี้ ก็ถือว่าไม่มีตัวกู เพราะมองเห็นตามที่เป็นจริงว่า มันไม่มีตัวกู; ฉะนั้นเมื่อจะเจ็บจะตายอะไร ก็ไม่ต้องเป็นทุกข์ เพราะว่ามันเป็น ธรรมดา ที่จะต้องเป็นอย่างนั้น, ที่เป็นไป ตามกฎแห่งอิทัปบัจจยตา, หรือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา, ก็ไม่เป็นทุกข์เพราะความเจ็บหรือความตาย. ถ้าเป็นพุทธ-บริษัทจริง มันก็ไม่เป็นทุกข์จริง. ที่นี้ถ้ายังกลัวเจ็บ กลัวตาย ยังร้องโวยวายอยู่ มัน ก็ยังไม่เป็นพุทธบริษัท, ยังไม่เห็นธรรมะจริง, ยังไม่เข้าถึงพระเจ้าที่เป็นธรรมะจริง.
เคี๋ยวมันจะสู้พวกที่เขามีความเชื่อในพระเจ้า แล้วก็ไม่กลัวเจ็บกลัวตายไม่ได้ก็ได้นะ,
ระวังให้ดี.

เคียวนี้เป็นอันว่า จะ ไม่มีตัวกูด้วยกันทั้งนั้น: พวกหนึ่งไม่มีตัวกู เพราะมองเห็นตามที่เป็นจริงว่า มันไม่มี ตัวกู แต่แล้วมันเหมือนกันตรงที่ไม่มีตัวกู สำหรับจะเป็นทุกข์; ฉะนั้นเราก็ควรจะไป ด้วยกันได้ คือแต่งงานด้วยกันได้ ไม่มีความทุกข์. ผัวจะเป็นคริสตงเมียจะเป็นพุทธ-บริษัทอะไรมันก็ได้; ถ้ามันเข้าถึงธรรมะอันแท้จริงอย่างนี้. นีขอให้ลองคิดกันใน รูปนี้.

สิ่งสูงสุกสำหรับมนุษย์ ก็คือความไม่มีทุกข์เลย. ทุกศาสนาต้องการให้ ทุกคนได้รับสิ่งสูงสุด สิ่งสูงสุดนั้นคือไม่มีทุกข์เลย, ไม่อาจจะเป็นทุกข์เลย เหมือน กับได้ของวิเศษอะไรมา แล้วทำให้ไม่ต้องเป็นทุกข์เลย.

เราจะได้ของวิเศษนี้มาจากไหน? ผ่ายโน้นเขาจะถือว่า จากความเชื่อใน พระเจ้า, จากความมอบอะไรทั้งหมดให้พระเจ้า. เราก็พูดได้ว่า เราก็ได้มาจากการ ที่เรารู้จักปล่อยวาง, รู้จักธรรมะ รู้จักสิ่งทั้งปวงตามที่เป็นจริง, รู้จักธรรมะในข้อนี้ แล้วจิตมันก็ปล่อยวาง มันก็ไม่มีทุกข์; เรียกว่าทุกผ่ายไม่มีทุกข์. แม้ว่า วิธีที่จะปฏิบัติ มันเดินกัน คนละรูป; แต่มันก็แต่เพียงวิธีภายนอก. เนื้อแท้ต้องเหมือนกัน คือ ไม่มีตัวกู; ต้องทำให้ถึงจุดที่ว่าไม่มีตัวกูกันเสียก่อน ครงนี้จะเหมือนกัน, แล้วก็ไม่มี ทุกข์. เอาตัวกูไปให้พระเจ้าเสียก็ได้ เอาตัวกูโดยให้สลายทำลายไปเสีย เพราะเห็นว่าโดย แท้จริงมันมีแต่ธรรมชาติ มันไม่มีตัวกู อย่างนี้ก็ได้.

## วิธีปฏิบัติต่างกันเพราะเกิดแต่ละภูมิประเทศ.

ฉะนั้นเรามีวิธีที่จะทำให้หมดตัวกูแตกต่างกันบ้าง ก็ไม่เป็นไร; มันเหมือน กับกินยา, ไม่ต้องกินยาอย่างเดียวกันขนานเดียวกันหมดทุกคน มันก็แก้โรคเดียว ๆ กัน นั้นได้; เพราะมันมีอะไรที่เหมาะสำหรับบุคคลแต่ละคนอยู่แล้ว.

เราถือว่า มัน ต่างกันแต่เปลือกข้างนอก, หรือจุดเริ่มต้น จุดทั้งค้น เพราะว่าเรามันเกิดมาต่างกัน. นี่ช่วยพิจารณาดูข้อนี้ ว่าเรามันเกิดมาต่างกัน โดยภูมิ ประเทศ, เกิดในประเทศที่ต่างกัน, เกิดในยุคสมัยที่ต่างกัน, เกิดในหมู่บุคคลที่มี วัฒนธรรมต่างกัน. เช่นว่าพุทธศาสนาเกิดในประเทศอินเดีย ทั้ง ๒๕๐๐ ปีมาแล้ว, ต่อมาราว ๆ ๕๐๐ ปี คริสศาสนาจึงเกิด, แล้วต่อมาราว ๆ อีก ๕๐๐ ปี ศาสนาอิสลาม จึงเกิด, มันต่างกันตั้ง ๕๐๐ ๆ ปี; แล้วก็ในภูมิประเทศที่ต่างกัน แล้วในหมู่บุคคลที่ ถือวัฒนธรรมต่างกัน. คนอยู่ในประเทศไหนก็ถือวัฒนธรรมของประเทศนั้น, ได้รับ ความรู้ขั้นต้น ขั้นพื้นฐาน ในบ้านในเรือนเป็นขนบธรรมเนียมประเพณีมาต่างกัน.

ต่างกันอย่างยิ่ง ก็ในแง่ของความยึดถือ: ยึดถือผีสางเทวคา มีความ เชื่อในสิ่งที่มองไม่เห็นตัว เป็นพื้นฐานอย่างนั้นมาก่อน น้ำก็พวกหนึ่ง, แล้วอีกพวกหนึ่ง ไม่ยึดถืออย่างนั้น นิยมสติบัญญา ถือเหตุผลเป็นหลัก นี้ก็พวกหนึ่ง, ก็เรียกว่ามัน มีรากฐานแห่งจิตใจต่างกันเสียแล้ว. ฉะนั้นมันจึงต้องมีจุดตั้งต้นที่ต่างกัน; เปรียบ เหมือนกับคนหนึ่งอยู่ทางทิศเหนือ, คนหนึ่งทางทิศใต้, คนหนึ่งทางทิศตะวันออก คนหนึ่งทางทิศตะวันตก, แล้วล้วนแต่จะเดินเข้ามาหาจุดศูนย์กลางตรงกลางค้วยกันทั้งนั้น. แล้วมันจะเดินเหมือนกันได้อย่างไร. เพราะมันมาจากจุดที่ตั้งต้นต่างกัน มันก็ต้องแตก ต่างกันบ้าง; แต่เมื่อเดินมาถึงจุดศูนย์กลางแล้ว มันก็ต้องเหมือนกันทั้งนั้นแหละ มัน

มาถึงจุดกลางแล้ว มันจะเหมือนกันทั้งนั้น ไม่ว่าจะเดินมาจากทิศตะวันออก ตะวันตก ทิศเหนือ ทิศใต้.

ฉะนั้นเราต้องให้อภัย เรา ต้องยืนยอมให้ สำหรับความแตกต่างกัน ในขั้นพิธีรีตอง ในขั้นที่เป็นจุดตั้งต้น หรือพิธีการวิธีการ, แล้วก็มาให้ได้ผลที่ว่า ได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้ มารวมอยู่เป็นจุดกลางที่นั่น คือพอมาถึงนั้น แล้ว ไม่รู้จักเป็นทุกข์อะไรอีกต่อไป, ไม่มีความทุกข์อะไรอีกต่อไป, ทำอย่างไร ๆ ก็ไม่มี ความทุกข์ได้อีกต่อไป.

ที่จุดตรงนั้น พวกหนึ่งเขาจะเรียกชื่อว่า เมืองพระเจ้า ก็ตามใจเขาสิ เขาจะถือว่าบ้านพระเจ้าเมืองพระเจ้า เราเข้าไปหาพระเจ้า ไปอยู่กับพระเจ้าในเมือง พระเจ้า. ทีนี้ เราอยากจะเรียกจุดตรงนั้นว่า พระนิพพาน ก็ต้องตามใจเราบ้างสิ. เราอยากจะเรียกว่าพระนิพพาน เราก็ควรจะเรียกได้; เอากันแต่ว่า ที่ตรงนั้นมันไม่มี ความทุกข์เลย. เมื่อขึ้นมาถึงจุดที่ไม่มีความเห็นแก่ตัวแล้ว มันก็ไม่มีความทุกข์ เลย, ก็เรียกว่า ได้รับสิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้รับ ค้วยกันทั้งนั้น. แล้ว เราจะ ไปดูถูกดูหมืนกันทำไม ให้มันเกิดการแตกแยกเพื่อเป็นศัตรูกัน ในเมื่อมันไม่มีเหตุผล อะไรที่จะเกลียดซังกัน เพื่อเป็นศัตรูกัน; เพราะทุกคนมันก็ตะเกียกตะกายเพื่อให้ได้ สิ่งที่สูงสุดที่ดีที่สุดสำหรับมนุษย์ ด้วยกันทั้งนั้นแล้ว, แล้วศาสนาทุกศาสนาก็มีความมุ่ง หมายอันนี้.

### การแบ่งศาสนาเป็นพวก ๆ.

ที่เขานิยมแบ่งกันให้เห็นชักๆ เขาแบ่งกันอย่างนี้ เรียกพวกที่หนึ่ง ว่า บีญญาธิกะ. พวกนี้ อาศัยสติบัญญาเป็นเบื้องหน้า จะสำเร็จประโยชน์ในการไป ถึงจุดนั้นได้ ด้วยอำนาจของบัญญา. พวกนี้เรียกว่าบัญญาธิกะ. ทีนี้พวกถัดไป เรียกว่า วิริยาธิกะ นี่อาศัยกำลังจิตเป็นเบื้องหน้า. เขาไม่อาศัยบัญญาเขาอาศัยกำลังจิตเป็น เบื้องหน้า. พวกที่สามเรียกว่า สัทธาธิกะ พวกนี้ อาศัยศรัทธาเป็นเบื้องหน้า.

จะยกตัวอย่างให้เข้าใจได้ง่ายๆ ว่า *เมื่อความทุกข็เกิดขึ้น พวกหนึ่งเขา* อาศัยสติบัญญา *คิดแก้ไขด้วยสติบัญญา* ให้ปลงให้วางอะไรทำนองนั้น, ด้วยอาศัย การเห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัทตา ด้วยบัญญา ดับทุกข์ได้.

ทีนี้ อีกพวก ถัดไป เขาทำอย่างนั้นไม่ได้ เขาใช้กำลังจิต, เขามีวิธี ฝึกฝนอบรมจิต ให้จิตเข้มแข็ง ให้รู้สึกไม่เป็นทุกข์ได้. เขามีวิธีอบรมจิต, เขาบังคับจิต ให้เข้มแข็ง, ไม่ให้มีความรู้สึกที่เป็นทุกข์, ให้มีความรู้สึกที่เฉยได้ ที่ปรกติได้ ไม่ เป็นทุกข์. อย่างนี้เป็นพวกที่ใช้กำลังจิต เรียกว่า วิริยาธิกะ.

ทีนี้อีกพวกหนึ่งเขาทำอย่างนั้นไม่ได้, เขาทำสองอย่างแรกไม่ได้, เขาก็ทำตาม วิธีของเขา คือมีศรัทธา, เขา มีความเชื่ออย่างสูงสุดในพระเจ้า ว่าความเชื่อมีใน พระเจ้าคีกว่า. เขาเห็นว่า ความทุกข์นี้มันเป็นการเรียกร้องของพระเจ้า, เป็นความ ต้องการของพระเจ้าแม้แต่ความตายก็เถอะ อย่าว่าแต่ความทุกข์ความเจ็บปวดเลย ความ เจ็บก็ดี ความตายก็ดี ที่มาถึงเรานี้ มันเป็นความประสงค์ของพระเจ้า. เขามีความเชื่อ อย่างนี้เด็ดขาดเต็มที่, เขากลับยินดีเสียอีก เพราะเขารักพระเจ้า เขาบูชาพระเจ้า. เมื่อเป็นความประสงค์ของพระเจ้า เขาก็ดีใจ, เขาก็ไม่เป็นทุกข์เพราะความเจ็บหรือความ ใช้, เขาอาศัยศรัทธา อาศัยกำลังศรัทธาอย่างนี้ ก็ขจัดความรู้สึกที่เป็นทุกข์ได้. นี่ก็เรียก ว่า พวกที่อาศัยศรัทธาเป็นเบื้องหน้า.

ทีนี้เมื่อ ต่างคนต่างมีวิธีของตัว ทำให้จิตไม่รู้สึกเป็นทุกข์ ก็ควร จะถือว่ามันใค้ค้วยกันทั้งนั้น; ฉะนั้น แม้ว่าคนสามพวกนี้มาพบกันเข้า มันควรจะ ทะเลาะกันไหม? ควรจะดูถูกดูหมื่นกันไหม? มัน ควรจะเป็นเพื่อนกันมากกว่า.

ข้อที่ว่า แม้เราจะมีวิธีต่างกัน แต่เราก็สามารถทำให้ได้รับผลอย่างเคียวกัน พังแล้วมันก็ไม่น่าเชื้อ, แล้วเราก็เข้าข้างตัวเสมอ. เพราะว่าเรามันถูกอบรมสั่งสอนมา แต่ในทางของบัญญา เราไม่สามารถจะฝึกฝนจิตให้เข้มแข็ง, บังคับความรู้สึกเด็กขาด ไม่รู้สึกเป็นทุกข์เลย เราก็ไม่สามารถ, หรือว่าเราไม่สามารถจะมีศรัทธาในอะไรชนิดนั้น. เราไม่มีศรัทธาในพระเจ้า เพราะเราไม่ได้รับการสั่งสอนมาอย่างนั้น; ดังนั้นศรัทธาใน สิ่งนั้นก็ไม่มี ก็ไม่อาจจะดับทุกข์ได้ด้วยอำนาจของศรัทธา. เรามีศรัทธาชนิดอื่นเป็น เบื้องต้น เป็นส่วนประกอบของเรื่องบัญญา มันไม่เข้มแข็งเหมือนกับพวกที่มีศรัทธา แข็งกร้าว, เชื่อจนความกิดเป็นอย่างอื่นไม่ได้, คิดได้เพียงอย่างเดียวว่า นี้เป็นความ ต้องการของพระเจ้า แล้วเขาก็ไม่เป็นทุกข์.

ทีนี้สมมุติว่า คนหนึ่งถือศรัทธา เป็นเบื้องหน้า เช่นถือคริสเตียน แล้ว คนหนึ่งถือพุทธเป็นเบื้องหน้า คือบัญญา แล้วเขาจะแต่งงานเป็นผัวเมียกันนี้ มันจะอยู่ ค้วยกันได้หรือไม่? ถ้ามันโง่ มัวแต่จะเอาเปลือกนอกมาวัดกัน มันก็อยู่กันไม่ได้. แต่ถ้าเอาข้างในเนื้อแท้มาเปรียบเทียบกัน มันก็อยู่ค้วยกันได้; เพราะมันอยู่ค้วย จิตใจชนิดที่ไม่เป็นทุกข์ได้ด้วยกัน.

นี้ ประโยชน์ของการทำความเข้าใจกันในระหว่างศาสนา มัน จะช่วย ให้มนุษย์อยู่กันอย่างปกติสุข อย่างนี้ แม้ในเรื่องจิตใจ ซึ่งเป็นเรื่องสูงสุด. ส่วน เรื่องข้างนอก เรื่องสังคม เรื่องทำมาหากิน เรื่องอยู่อย่างโลก ๆ นี้ มันก็ได้, ทำความ เข้าใจกันในระหว่างศาสนาแล้ว ก็ไม่ต้องมีการกระทบกระทั่งอะไร. อย่างที่เดี๋ยวนี้ที่เรา ก็ชอบพูดกันง่าย ๆ สั้น ๆ ทั่วไปว่า ทุกศาสนาต้องการให้ทำดี ถ้าถือเสียเพียงเท่านี้มันก็ หมดบัญหา ว่าทุกศาสนาต้องการให้ทำดี แล้วทำให้มันดี แล้วก็ไม่ต้องมีบัญหา. แต่ เคี๋ยวนี้เราไปไกลถึงกับว่า แม้ในทางจิตใจที่จะไม่รู้สึกเป็นทุกข์ ก็ยอมรับว่า เรามีวิธี ต่างกัน โดยหลักเบื้องต้นมันต่างกัน แล้วก็ไปหาจุดปลายด้วยกัน คือมีจิตใจที่ปราศจาก ตัวกู แล้วก็ไม่เป็นทุกข์.

## เข้าใจหัวใจของทุกศาสนาแล้วเท่ากับมีศาสนาเดียวกัน.

ทีนี้เราดูเป็นข้อสุดท้าย ว่าเราในโลกนี้ เท่าที่มันเป็นอยู่ในเวลานี้ มันแก้ ไม่ได้เสียแล้ว มันช่วยไม่ได้เสียแล้ว ที่จะไม่ให้ถือศาสนาต่างกัน; ในโลกบัจจุบันนี้ ทำไม่ได้แล้ว ที่จะให้มีแต่เพียงศาสนาเดียว มันทำไม่ได้. มันต้องมีถือศาสนาต่างกัน, แล้วเราก็ทำให้มันเป็นศาสนาเดียวกัน โดยหัวใจ โดยเนื้อใน โดยควงวิญญาณ ให้ทุก ศาสนามาเป็นศาสนาเดียวกัน คือเป็นวิธีการที่จะ ทำจิตใจให้ปราศจากความเห็นแก่ตัว ไม่มีตัวกู ไม่มีของกู ก็ไม่เกิดความทุกข์ใด ๆ ได้. นี่มันเหมือนกันได้อย่างนี้; มันก็เท่ากับว่าเราทำให้ทุกศาสนาที่มีอยู่ในโลกนี้ มีหัวใจเป็นอันเดียวกัน หรือทำให้ศาสนา เป็นศาสนาเดียวกัน.

อาคมาเคยพูดเรื่องนี้ ให้หวัข้อว่า *ไม่มีศาสนา* อย่าเอาเปลือกนอกเป็น หลัก เช่นเดียวกับน้ำ เอาน้ำคลองมากลันมันก็ได้น้ำกลัน, เอาน้ำฝนมากลันมันก็ได้ น้ำกลัน, เอาน้ำครำใต้ถุนมากลันมันก็ได้น้ำกลัน, เอาน้ำบัสสาวะมากลันมันก็ได้น้ำกลัน, หรือเอาน้ำอะไรมากลัน ในที่สุดมันก็ได้น้ำกลันทั้งนั้น, แล้วน้ำกลันนั้นมันก็เหมือนกัน หมด.

ฉะนั้นเรา ทำน้ำทุกชนิดให้เป็นน้ำเดียวกัน โดยข้างในนั้นมันมีน้ำกลัน.
ทำศาสนาให้ทุกศาสนาเป็นศาสนาเคียวกัน โดยที่ดับทุกข์ได้ด้วยความไม่เห็นแก่ตัวกู ฉะนั้น ถ้าศาสนาใหนที่มีอยู่ในโลกนี้ในเวลานี้ ที่สอนไม่ให้เห็นแก่ตัวแล้ว มีน้ำกลัน ทั้งนั้น, คือมีเนื้อแท้ของการที่จะดับทุกข์ได้ด้วยกันทั้งนั้น. ถ้าไปสอนให้มีกิเลสมีตัวกู ไม่ต้องเอามารวม เราไม่เรียกว่าศาสนาด้วย; จะวางกฎตายตัวลงไปว่า ถ้าสอนให้เห็น แก่ตัวแล้วไม่ใช่ศาสนา ต้องสอนให้ทำลายความเห็นแก่ตัวแล้วก็เป็นศาสนา; ฉะนั้น เอามาทำให้เป็นศาสนาเดียวกันได้ แม้ว่าจะมีพิธีการที่ต่างกัน. เหมือนกับว่าน้ำทุกน้ำ เอามากลั่นแล้วได้น้ำกลั่น แม้จะใช้เครื่องกลั่นคนละอย่างก็ไม่เป็นไร, เพราะว่าเครื่อง กลั่นน้ำมีหลายแบบ, เอาแบบไหนมาก็ได้, กลั่นน้ำอะไรก็ได้, แล้วก็ออกมาเป็นน้ำกลั่น ก็น้ำเดียวกัน.

นี่เราใช้วิธีที่ฉลาด ปรองคองกัน ให้ทุกคนเอาหัวใจเนื้อแท้ของศาสนา ของตน ๆ มากองลงเป็นเดิมพัน เพื่อจะเปรียบเทียบกัน, แล้วมันก็จะเข้ากันได้, ทุก ศาสนามันเข้ากันได้. มันก็เป็นผลดีแก่มนุษย์ ในระหว่างชาติก็ดี ภายในชาติก็ดี ใน ระหว่างญาติก็ดี ในระหว่างบุคคลก็ดี, แม้ในระหว่างผัวและเมียก็ดี, ถ้าเขามีความเข้าใจ กันได้เกี่ยวกับศาสนา ก็ไม่มีความทุกข์เลย.

เดี๋ยวนี้เรามันจะต้องต่างกัน เพราะได้สอนให้ถือศาสนามาต่างกันหรือ ถือวัฒนธรรมต่างกัน, มันไม่เหมาะที่จะรับวิธีของศาสนาบางศาสนา, มัน เหมาะเพียง แต่จะรับวิธีของศาสนาบางศาสนา คือศาสนาที่เราถืออยู่.

อีกทีหนึ่งเราก็ถูกโลกบีบคั้นทางการเมือง มนุษย์บางกลุ่มถูกบังคับให้ ถือศาสนา ทามที่เขาเชื่อกัน; เช่นศาสนาอิสลามเข้ามาในอินเคีย ก็เปลี่ยนให้ประชาชน ที่ถือศาสนาชินคูอยู่ก่อนนั้น เปลี่ยนมาถือศาสนาอิสลามก็มาก, หรือหมู่เกาะนี้ ชวา สุมาครา แหลมมลายู นี่ ก่อนนี้ถือพุทธ แล้วเพิ่งเปลี่ยนเป็นถือศาสนาอิสลาม เพราะเมื่อ ศาสนาอิสลามเข้ามาชนะบีบบังกับให้ถือศาสนาอิสลาม; อย่างนี้มันก็ต้องถือนะ ไม่ถือ มันตาย. ทีนี้มันเกิกถือศาสนาที่ต่างกันเพราะเหตุนี้ มันช่วยไม่ได้ ช้อนี้มันแก้ไม่ได้ เพราะว่าโลกมันต้องเป็นอย่างนี้.

สรุปความว่า โลกนี้ต้องมีศาสนาหลายศาสนาโดยรูปแบบ, แล้วค่าง พวกต่างก็ถือ. และ ถ้าปัญหามันเกิดขึ้นเนื่องจากศาสนาแล้ว เราอาจจะแก้ได้ โดยทำให้เข้าเป็นศาสนาเดียวกันโดยหัวใจ โดยใจความ, ด้วยวิธีอย่างที่ได้กล่าว มาแล้วอย่างย่อ ๆ. และเราจะได้ศึกษารายละเอียดของศาสนาอื่น ให้เข้าใจจนเห็นว่า มัน เข้ากันได้ทุก ๆ ศาสนา.

## บัญหามีว่าศาสนิกไม่เข้าใจศาสนาอย่างถูกต้อง.

แต่อย่าลึมว่า เคี้ยวนี้พวกเราไม่เข้าใจแม้แต่ศาสนาของตน ๆ เอง. ชาว พุทธยังไม่เข้าใจศาสนาพุทธ พูดอย่างนี้จะว่าอย่างไร. มันจะดูถูกกันมากไป หรืออย่างไร, ในเมื่ออาตมาพูดว่า แม้แต่ ชาวพุทธก็ยังไม่เข้าถึงหัวใจของศาสนาพุทธ, ในเมื่อ ชาวคริสต์ หรือชาว มุสลิม เขา ยังไม่เข้าใจถึงหัวใจของศาสนาของเขา บ้าง, มันก็ควร จะได้รับอภัย; แล้วเราก็ไม่ทะเลาะกันเพราะเหตุนี้.

ที่นี้มาชวนกันใหม่ มา ทุกคนเข้าใจให้ถึงหัวใจของศาสนาของตน ๆ แล้วเอาสิ่งนั้นมาเปรียบเทียบกัน มันก็จะไปด้วยกันได้, คือความไม่เห็นแก่ตน. ศาสนาที่เป็นศาสนาแท้ ๆ จะทำลายความเห็นแก่ตน ให้ไปเห็นแก่สิ่งอื่น: แก่พระ เจ้าก็ได้ แก่ธรรมะก็ได้, มันก็เลยหมดบัญหาที่ว่า เรามันภายนอกถือศาสนาค่างกัน, แต่ภายในเราถือศาสนาเคียวกัน คือไม่มีความทุกข์เลย; ดับทุกข์เสียหมดด้วยความไม่ เห็นแก่ตัว ใครจะอาศัยบัญญาก็ได้, ใครจะอาศัยการบังคับจิตก็ได้, ใครจะอาศัยความ เชื่อก็ได้, ถ้ามันทำลายความเห็นแก่ตัวได้, ก็ใช้ได้ด้วยกันทั้งนั้น.

ฉะนั้นถ้า ใครถือศาสนาของตนจริง มัน ก็เท่ากับถือศาสนาอื่นด้วย. เคี๋ยวนี้จะไม่ยอมละกระมัง, ที่นั่งอยู่ที่นี่คงจะไม่ยอม คืออาคมาจะพูคว่า ถ้าเป็นพุทธจริง มันก็เป็นคริสต์ค้วย, ถ้าเป็นคริสต์จริงมันก็เป็นพุทธค้วย; หมายความว่า ถ้าเป็น คริสต์จริง ต้องไม่มีความเห็นแก่ตัว มัน ก็เป็นพุทธค้วย, ถ้าเป็นพุทธจริง ไม่มี ความเห็นแก่ตัว มัน ก็ต้องเป็นคริสต์ด้วย.

คนที่มีปัญญาเขาก็พูดกันมาอย่างนี้แล้ว, ไม่ใช่อาคมาเป็นคนพูดคน แรก คนที่มีปัญญาในโลก เขาพูดกันมาอย่างนี้แล้ว เช่น มหาตมคานธิ เป็นต้น ถ้าว่า เป็นพุทธจริง ก็เป็นคริสต์จริงโดยอัตโนมติ, ไม่ต้องไปรับนับถือดอก คือมัน ไม่มีความ เห็นแก่ตัว ปฏิบัติเห็นแก่ผู้อื่น เข้ากันได้ เป็นคริสต์ที่ดีได้. ฉะนั้นขอให้จำ ไว้เถอะว่า ถ้าเราเป็นพุทธจริง เราก็จะเป็นศาสนิกอื่นที่ดี ที่จริง ด้วยได้เหมือนกัน, คือทำลายความเห็นแก่ตัว หมดความเห็นแก่ตัว ไม่ยึดถือตัวได้.

เมื่อพระฝรั่งมาใหม่ ๆ มาเมืองไทยมาที่นี่มาใหม่ ๆ เขาแสดงท่าทางเหมือน กับอวก หรือว่าอะไรก็ไม่ทราบ ดูสิฉันเป็นฝรั่ง แล้วก็มาถือพุทธ บวชเหลืองอ๋อยมา อย่างนี้. อาตมาบอก มันบ้า ถ้าคุณเป็นคริสต์จริงคุณก็ไม่ต้องมาบวชเป็นพุทธนี้ เพราะถ้าคริสต์จริงมันทำลายความเห็นแก่ตัว คุณก็ไม่ต้องมาถือพุทธใหม่ ไม่ต้องเปลี่ยน ศาสนาให้เสียเวลา เขาโกรธแล้วเขาค่าอาตมา นี่มันอย่างนี้.

ฉะนั้นถ้าเราเป็นพุทธจริงก็ใช้ได้, ถ้าเราเป็นคริสต์จริงก็ใช้ได้, เราเป็น มุสลิมจริงก็ใช้ได้, ทำลายความเห็นแก่ตัว. ฉะนั้น เรามุ่งหมาย ทำลายความเห็นแก่ตัว เพียงข้อเดียว เท่านั้นแหละ จะทำให้ทุกสาสนาเข้ากันได้, จะเป็นไปในลักษณะที่รวมกันได้, เป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่เจ็บตาย ค้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น. ถ้าเราเห็นแก่ตัว เราก็เป็นกู มึงก็เป็นมึง กูก็เป็นกู เราเป็นเพื่อนทุกข์เกิดแก่เจ็บตายกันไม่ได้ ฉะนั้นเราจงทำลายความเห็นแก่ตัวกู เราก็เป็นเพื่อนทุกข์เกิดแก่เจ็บตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้นได้.

เรื่องราวในวันนี้ เป็นการบรรยายครั้งแรก เป็นการปรารภ เรื่องทำความ เข้าใจระหว่างศาสนา ได้แสดงให้เห็นประโยชน์ของการศึกษาศาสนาเปรียบเทียบ, ศึกษา ศาสนาอย่างเปรียบเทียบ เห็นความเป็นศาสนาเดียวกันโดยใจความ แล้วเราก็รัก กันได้ทั้งโลก ไม่มีใครที่จะถือมึงถือกู มันก็อยู่กันเป็นผาสุก; ไม่ต้องมีสงกราม ศาสนา, ไม่ต้องอาศัยศาสนาเป็นเครื่องแบ่งแยกคินแดน หรือว่าทำอะไรต่าง ๆให้มัน ยุ่ง, ประโยชน์มีอย่างมหาศาล.

หวังว่าท่านทั้งหลายคงจะไม่เห็นว่าเป็นการเสียเวลาเปล่า ที่เราจะมาพูดกัน ถึงเรื่องการเปรียบเทียบระหว่างศาสนา, แล้ว พึ่งดูคล้าย ๆ กับว่า อาตมามาสอน คริสตศาสนาเสียแล้ว ไม่ใช่อย่างนั้น; เป็นแต่เพียงบอกให้มองเห็นธรรมะ หรือ ธรรมะแท้ ที่มีอยู่ในศาสนาใหนก็ได้ คือความไม่เห็นแก่ตัว เท่านั้นเอง. นี่การ บรรยายครั้งแรกนี้ เป็นเพียงการปรารภเริ่มการบรรยาย ที่จะมีค่อไป ค้วยเรื่องความ เข้าใจกันระหว่างศาสนา.

อาตมาขอยุติการบรรยาย ด้วยความสมควรแก่เวลาในวันนี้ ไว้เพียงเท่านี้.

ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

-len -

อก มกราคม ๒๕๒๒

# พระเจ้าในฐานะสิ่งสูงสุดที่มนุษย์มีร่วมกัน.

#### ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ แห่งภาคมาฆบูชาในวันนี้ อาตมาก็จะได้กล่าว ถึง เรื่องที่เป็นการทำความเข้าใจ ในระหว่างศาสนาทั้งหลาย ต่อไปตามเดิม. แต่ก็มุ่ง ถือศาสนาคริสเตียนเป็นที่ตั้ง จึงให้ชื่อของเรื่องว่า *ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธ*บริษัทควรทราบเท่านั้น คือไม่ใช่ทั้งหมด. เท่าที่ควรทราบ ก็เพื่อความเข้าใจซึ่งกันและกัน.

#### [ทบทวน]

การบรรยายในครั้งที่ ๑ นั้น กล่าวโดยหัวข้อว่า ผลดีหรือ อานิสงส์แห่ง การศึกษาศาสนาเปรียบเทียบ ข้อนี้เล็งถึงประโยชน์ ที่จะพึ่งได้รับระหว่างชาติ, คือประเทศทั้งหลายในโลกนี้ ซึ่งมีอยู่เป็นอันมาก ล้วนแค่มีศาสนาประจำชาติต่าง ๆ กัน. ถ้าเรามีความเข้าใจเป็นอันดีต่อกันในระหว่างศาสนา ผลดีก็จะเกิดขึ้น, และรองลงมา แม้ภายในชาติชาติเดียว เช่นประเทศไทยเรานี้ ก็มีการถือศาสนาหลายศาสนา ถ้ามีการ ทำความเข้าใจกันได้ในระหว่างศาสนา ความแตกแยกก็ไม่เกิดขึ้น.

บื้ญหาทางการเมือง ก็มักจะเอาเรื่องทางศาสนามาเป็นชนวน สำหรับ การแบ่งแยกดินแดนเป็นต้น อะไรทำนองนี้; ถ้ามีความเข้าใจในระหว่างศาสนาจน ร่วมกันได้ มันก็จะแก้กันได้, บัญหาก็จะไม่มี.

หรือแม้ที่สุดแต่ใน ปัญหาระหว่างญาติ เครือญาติด้วยกัน แต่บางสกุลถือ ศาสนาอื่น มันก็มีความลำบากยากใจอยู่บ้าง; ถ้าเข้าใจในความที่เป็นอันหนึ่งอันเดียว กันได้ บัญหานี้ก็จะหมดไป. และแม้ระหว่างบุคคล แม้แต่เป็นสามีภรรยากัน ถือ ศาสนาต่างกัน ทำความเข้าใจกันได้ ในบัญหาที่เกี่ยวกับศาสนา ก็ย่อมมีผลดี, ไม่มีเรื่อง กระทบกระทั่ง นั้นบ้างนี่บ้าง อย่างที่มักจะมี. นี่คือประโยชน์ของการทำความเข้าใจใน ระหว่างศาสนา.

อากมาไก้ถือเอาเป็นปณิธานข้อหนึ่ง ในบรรคา ปณิธานทั้ง ๓ ข้อ คือ การทำความเข้าใจระหว่างศาสนา, และ ทำให้ทุกคนเข้าใจศาสนาของตน ๆ ถึงที่ สุด. แล้วก็พยายามจะ ลากเข็นแต่ละคนออกมาเสียจากอำนาจของวัตถุนิยม. เหล่า นี้ก็เป็นสิ่งที่เห็นไก้ว่า พุทธบริษัททุกคนควรจะมีปณิธานข้อนี้.

ถ้ามีความเข้าใจระหว่างศาสนาเป็นอย่างคีแล้ว จะบ้องกันผลเสียได้หลายอย่าง หลายประการ และบัญหาเหล่านี้ก็ย่อมจะเนื่องกันค้วย คือ ต่อเมื่อเข้าใจถึงหัวใจของ ศาสนาของตน จึงจะทำความเข้าใจในระหว่างศาสนาได้. ถ้าไม่เข้าใจถึงหัวใจแห่ง ศาสนาของตนโดยแท้จริงแล้ว ก็ย่อมเป็นความยาก ที่จะทำความเข้าใจในระหว่างศาสนา, และถ้าไม่เข้าใจถึงหัวใจแห่งศาสนาของตนได้แล้ว ก็ยากที่จะถอนตัวออกมาเสียจากอำนาจ ของวัตถุนิยม ที่กำลังครองโลก. ฉะนั้นการเข้าใจถึงหัวใจของศาสนาของตน ๆ จึงมี ประโยชน์มากด้วยเหตุนี้.

#### [เริ่มการบรรยายกรั้งนี้.]

สำหรับในวันนี้ ครั้งที่ ๒ นี้ อาตมาก็จะกล่าวโดยหัวข้อว่า พระเจ้าใน ฐานะสึ่งสูงสุดที่มนุษย์เรามีร่วมกัน. ขอให้ท่านสนใจเป็นพิเศษสักหน่อย; เพราะ กล้ายืนยันว่า เรามนุษย์ทุกคนในโลกมีพระเจ้าร่วมกัน. เกี๋ยวนี้เรากำลังทะเลาะวิวาทกัน เกี๋ยวกับมีพระเจ้าหรือไม่มีพระเจ้า; และที่มีพระเจ้า ก็ยังทะเลาะกันในข้อที่ว่า มีพระเจ้า อย่างนั้น มีพระเจ้าอย่างนี้, มีพระเจ้าแค่เพียงองค์เดียว, มีพระเจ้าพร้อมๆกันได้ตั้ง หลายองค์. นี้เราจะพูดกันในข้อนี้ เพื่อจะให้เห็นตามที่เป็นจริงว่า พระเจ้านั้น จะมีแต่องค์เดียว, และมนุษย์เรามีร่วมกัน และเราจะไม่มีบัญหาที่ว่า คนนั้นมีพระเจ้า คนนี้ไม่มีพระเจ้า.

## พึ่งรู้จักคำ "พระเจ้า" ในฐานะเป็นสิ่งสูงสุด.

สำหรับคำว่า พระเจ้านี้เป็นภาษาไทย ตอนแรก ๆ ทีเกี่ยว, คือจะถือว่า ก่อนที่ศาสนาอื่น เช่นศาสนาคริสเตียน เป็นกัน จะเข้ามานั้น, เราใช้คำว่าพระเจ้า หรือพระเป็นเจ้า ในความหมายอย่างอื่น; ไม่เหมือนกับเกี๋ยวนี้หรือบัจจุบันนี้ ความ หมายของคำว่าพระเจ้ามันเปลี่ยนไป. ถ้าเราอ่าน กฎหมายเก่า ๆ จะมีพบคำว่าพระเจ้า หรือ พระเป็นเจ้า ในตัวบทกฎหมายเหล่านั้น; เช่นคำว่าพระเจ้า หรือแม้พระเป็นเจ้าในที่ นั้น หมายถึงภิกษุธรรมดาๆ นี้ก็มี. แต่มาเกี๋ยวนี้โดยเฉพาะบั่งจุบันนี้ คำว่าพระเจ้า หรือพระเป็นเจ้านั้น ไม่ได้หมายถึงภิกษุธรรมดาเสียแล้ว; แม้จะมีใครบางคนยังใช้คำนี้ อยู่เช่นคำว่าพระผู้เป็นเจ้า กับภิกษุตามธรรมดานี้ ก็แปลว่าเขาใช้คำนี้ไม่ถูกตามกาละ-เทศะแล้ว.

แต่โบราณ โน้น คำว่าพระเจ้า หรือพระเป็นเจ้า ก็มีความหมายสำคัญ ครงที่ว่า เป็นบุคคลที่สูงกว่าธรรมดาหรือสูงสุด. พระ นี้ก็แปลว่า สูงสุด อยู่แล้ว ยังเอา เจ้า เข้าไปอีก ก็ เป็นสองสูงสุด ใช้เรียกบรรพชิต. ครั้นศาสนาคริสเตียน เข้ามา ไม่รู้จะหาคำแปลในภาษาไทย สำหรับคำว่า God ของเขาเป็นค้นนั้นว่าอย่างไร ; จะโดยเหตุใดก็ตาม เขาได้รับเอาคำนี้ไปใช้ คือเอาคำว่าพระเจ้าหรือพระผู้เป็นเจ้านี้ไปใช้ เป็นคำแปลของคำว่า God, คือพระเป็นเจ้าสูงสุดในศาสนาของเขา. คำว่าพระเจ้าก็ ค่อย ๆ เปลี่ยนไป เป็นพระเจ้าสูงสุดในทางศาสนา.

เกี๋ยวนี้อาตมา มีความมุ่งหมายจะให้ทุกคนเข้าใจคำนี้ ในฐานะเป็นสิ่ง สูงสุดที่สุด จนไม่รู้จะใช้คำว่าสูงสุดสักเท่าไหน, และสำหรับ ทุกคนมีตรงกัน ร่วมกัน เป็นองค์เดียวกัน, เพื่อจะตัดบัญหาต่าง ๆ ที่เกิดมาจากการมีพระเจ้าต่างกัน เสียให้หมดสิ้น.

คำว่า "พระเจ้า" มีใช้ในหมู่ศาสนา ที่เขามีพระเจ้ากันอย่างบุคคล. ในศาสนาฮินดู ก็มีพระเจ้าอย่างที่เป็นบุคคล, มีความหมายอย่างบุคคล คือมีความรู้สึก คิดนึกเหมือนคน, มีอารมณ์เหมือนคน. แม้จะเรียกว่า พระอิศวร พระนารายณ์ พระพรหม อะไรก็ตาม, เขาให้คำอธิบายเป็นพระเจ้าอย่างบุคคล. ศาสนาฮิวก็มีพระเจ้าอย่างบุคคล ที่เรียกว่าพระยะโชวาห์, คือมีอารมณ์เหมือนกัน อบก็ได้ไม่ชอบก็ได้ โกรธก็ได้ รักก็ได้ ศาสนาคริสเตียนก็รับเอาพระเจ้านี้มา. ศาสนาฮิสลามก็มีพระอัลเลาะห์ หรือ ที่เรียกว่าพระอาหล่า เป็นพระเจ้า, ให้คำอธิบายอย่างเป็นบุคคล มีอารมณ์ได้เหมือนกน. นี่พระเจ้าในความหมายอย่างนี้ ใช้กับศาสนาที่มีพระเจ้าอย่างบุคคล.

ที่นี้พุทธศาสนาและศาสนาอื่นที่เครือเคียวกัน ไม่พูกถึงพระเจ้าอย่างนี้เลย. กนที่เขาเป็น นกัศึกษาทางศาสนา เขาก็ แยกพุทธศาสนาและศาสนาที่เครือเดียวกัน ออกมาเสียจากศาสนาที่มีพระเจ้า; กลายเป็นว่าในโลกนี้มีศาสนา ๒ ชนิด คือ ศาสนาที่มีพระเจ้า และศาสนาที่ไม่มีพระเจ้า.

พวกที่ถือว่าศาสนามีพระเจ้า เขาบัญญัติลงไปว่า ถ้าศาสนาไหนไม่มีพระเจ้า ศาสนานั้นไม่ใช่ศาสนา. นี่เป็นเหตุให้เขาเรียกพุทธศาสนานี้ว่า ไม่ใช่ศาสนา เป็น เพียงปรัชญา, เป็นเพียงระบบคำสอนอะไรเป็นค้น ไม่ถึงกับเป็นศาสนา. นั้นก็เพราะ ว่าไปยึดถือเอาตัวพระเจ้ากันมากเกินไปนั้นเอง.

## ทุกศาสนาต้องมีพระเจ้า.

ที่น้อาทมาจะมาพูดในวันนี้ พังดูก็เป็นเรื่องแหวกแนว คือถือว่า ทุกคนมี พระเจ้า, และ ทุกศาสนาต้องมีพระเจ้า; เพราะว่าสิ่งที่เรียกว่าศาสนานั้น ไม่ใช่มีไว้ เพียงเพื่อสำหรับให้มีพระเจ้า. แต่ว่า ศาสนานั้นมีไว้สำหรับเป็นระบบสำหรับศึกษา แล้วปฏิบัติเพื่อดับทุกข์; ที่นี้ วิธีดับทุกข์นั้น เราจะดับอย่างว่ามีพระเจ้าก็ได้, อย่าง ไม่มีพระเจ้าก็ได้, ให้มันมีวิธีการดับทุกข์ให้ได้ก็แล้วกัน.

แต่เกี่ยวนี้ยังมีความเห็นอะไรยิ่งไปกว่านั้น ว่าเรามีพระเจ้าด้วยกันทุกศาสนา เพียงแต่ว่ามีพระเจ้าอย่างที่เหมือนบุคคลก็มี, แล้วก็มีพระเจ้าอย่างที่ไม่ใช่บุคคลก็มี; แต่ ไม่ใช่ภูตผีบี่ศาจหรืออะไรทำนองนั้น. นี่เราจะต้องเข้าใจพระเจ้านี้ให้คี ๆ, แล้วก็จะเข้า ใจพุทธศาสนาดี ชนิดที่มีประโยชน์แก่ตน, และมีประโยชน์แก่การที่จะไปคบค้าสมาคม กับศาสนาอื่น ที่เขายืนยันว่ามีพระเจ้าอย่างบุคคลอย่างเต็มตัว.

ขอให้สนใจ พังคำว่า พระเจ้า ชนิดที่มีด้วยกันทุกคน มีร่วมกันทุกคน ในโลก เป็นพระเจ้าองค์เกี่ยวกัน; และถ้าขยายขอบเขตของหน้าที่ออกไปให้กว้างให้ ไกลแล้ว มันจะมีไปถึงสัตว์เคร็จฉาน, แม้แต่ต้นไม้ต้นไล่, คือสิ่งที่มีชีวิตจิตใจ ก็ล้วน แต่อยู่ในขอบเขตที่จะต้องมีพระเจ้าด้วยกันทั้งนั้น, คือมีสิ่งสูงสุดที่เขาต้องเชื่อพั่ง เขา ต้องปฏิบัติตาม.

นี่แหละเราจะต้องรู้ว่า สิ่งที่เรียกว่า พระเจ้า นั้น คืออะไร กันเสียก่อน; อย่าเอาบุคคลหรือมิใช่บุคคลเป็นหลัก. แต่ ให้เล็งถึงสิ่ง ๆ หนึ่ง ซึ่งตั้งอยู่ในฐานะเป็น สิ่งสูงสุด มีอำนาจสูงสุด เป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งปวง เป็นผู้สร้างสิ่งทั้งปวง เป็นผู้ควบ คุมสิ่งทั้งปวง, เป็นผู้เพิกล้างสิ่งทั้งปวงเป็นคราว ๆ มีอยู่ในที่ทั่วไป, มีอย่างครบถ้วนทุกอย่าง ทุกประการ, จะในเรื่องของความรู้ก็ครบถ้วน, จะในเรื่องของอำนาจก็ครบถ้วน.

สิ่งชนิดดังกล่าวมานี้มันมีอยู่ และพุทธศาสนาก็ยอมรับ ว่าสิ่งนี้มีอยู่. เมื่อ ศึกษาหลักพุทธศาสนาโดยทั่วถึงแล้ว ก็ต้องยอมรับว่า สิ่งที่มีลักษณะอาการหรือคุณ สมบัติอย่างนี้มันมีอยู่, เพียงแต่เราไม่เรียกว่าพระเจ้า ด้วยคำ ๆ เดียวกับที่เขาใช้เรียก; แต่ศาสนาที่เขามีพระเจ้า เขาหมายถึงพระเจ้าที่มีคุณสมบัติเหล่านี้. ถ้าถามว่าคุณสมบัติ เหล่านี้มีอยู่ที่ไหน? เขาก็ว่ามีที่พระเจ้า หรือสิ่งที่ควรได้นามว่าพระเจ้า. เมื่อ พุทธ ศาสนาไม่มีคำว่าพระเจ้า สิ่งเหล่านี้จะอยู่ที่ไหน? ก็อยู่ที่ธรรมะหรือพระธรรม ในฐานะที่เป็นกฎ หรือเป็นสัจจะของสิ่งทั้งปวง.

### พิจารณาลักษณะของพระเจ้า.

เรา พิจารณา กันไป ตามลำดับ ๆ จะดีกว่า จะง่ายกว่า. เมื่อจะถามว่า พระเจ้าคืออะไร ? เราก็ชวนกันพิจารณาคำว่าพระเจ้าโดยชื่อที่เรียก, แล้วก็โดยรูปร่าง คามที่เป็นที่ยอมรับกัน, และลักษณะของพระเจ้า แล้วก็คุณสมบัติเป็นต้นของพระเจ้า ลองพิจารณากันสักเล็กน้อยในเบื้องต้น.

ก็อว่าโดยรูปร่าง, พระเจ้ามีรูปร่างอย่างไร? ถ้าคนที่รู้จักพระเจ้าดีถึง ที่สุด เขาก็จะตอบว่า พระจ้านั้นมีรูปร่างชนิดที่พรรณนาไม่ได้; ถ้ายังมีรูปร่างชนิด ที่พรรณนาได้ ยังไม่ใช่พระเจ้า.

แต่เกี่ยวนี้มันมีพระเจ้าของบางลัทธิหรือ บางศาสนา เขาสอนว่า พระ-เจ้านั้นมีรูปร่างเหมือนคนเรา ๆ นี้. เขามีข้อกวามตอนหนึ่งเขียนไว้ว่า เมื่อพระเจ้า เอาดินขึ้นมาจะสร้างเป็นมนุษย์นั้น พระเจ้าก็มีบัญหาเหมือนกันว่า จะสร้างมนุษย์ให้มีรูป ร่างอย่างไร ? แล้วพระเจ้าก็นึกว่าสร้างให้เหมือนรูปเราก็แล้วกัน, คือเหมือนรูป พระ เจ้าเองก็แล้วกัน, แล้วพระเจ้าก็สร้าง.

ผู้ที่ถือเอาข้อความนี้เป็นหลัก เขาก็ถือว่า พระเจ้านี้มีรูปร่างเหมือนกับ คน, หรือคนมีรูปร่างเหมือนพระเจ้า. เขาจึงเขียนรูปพระเจ้าสำหรับให้เก็ก ๆ ศึกษา ยึกถือ รูปร่างเหมือนคนที่มีหนวดยาวถือไม่เท้า, หน้าตาเป็นคนที่มีอำนาจเป็นต้น, นี้ พระเจ้าก็มีรูปร่างอย่างคนไป.

ถ้าพระเจ้ามีรูปร่างอย่างคน อย่างนี้ มันใช้ ไม่ได้กับพุทธศาสนา หรือ ผู้ที่ศึกษาเรื่องพระเจ้าโดยแท้จริง. ผู้ที่รู้จักพระเจ้าจริง จะถือว่า พระเจ้ามีรูปร่างชนิด ที่บรรยายไม่ได้ว่าอย่างไร; แต่ว่าเหมือนคนนั้นมันไม่ได้แน่. ถ้าเหมือนคนก็ไม่ดี กว่าคน; ถ้าตรงกันข้ามจากคน มันก็เป็นคำพูดที่ประหลาดอยู่, เป็นเรื่องมีขอบชีด อันจำกัดมากเกินไป ไม่สมกับที่จะเป็นพระเจ้า. พระเจ้าจะต้องมีอะไรที่บรรยายไม่ ได้, ไม่อยู่ในขอบเขตที่จะบัญญัติอะไรได้ คือไม่มีมิติโดยประการทั้งปวง.

เราก็ต้องคอบว่าพระเจ้ามีรูปร่างไม่เหมือนอะไร นอกจากพระเจ้าเองเท่านั้น, พระเจ้ามีรูปร่างอย่างพระเจ้า ก็ต้องให้คนพยายามเข้าถึงพระเจ้าเอาเอง; แล้วก็จะรู้ ว่าพระเจ้ามีรูปร่างอย่างไร นี้เรื่องรูปร่างของพระเจ้าเป็นอย่างนี้. ก็ไปคำนวณเอาเอง ว่าพระเจ้าจะต้องมีรูปร่างเป็นอย่างไร จึงจะอยู่ได้ในสิ่งทั้งปวง, จึงจะอยู่ได้ตลอดกาลเวลา, จึงจะสามารถสร้างทุกสิ่ง ควบคุมทุกสิ่ง, หรือทำอะไรอย่างพระเจ้าจะทำได้, จะต้องมีรูปร่างอย่างไร, ขอให้เข้าใจพระเจ้าในส่วนนั้นกันเสียก่อน แล้วค่อยวาดภาพเอาเองว่า จะมีรูปร่างอย่างไร; โดยแท้จริงแล้วเราไม่ควรจะพูดว่า พระเจ้ามีรูปร่างอย่างไร, นอก จากรูปร่างอย่างพระเจ้า.

#### พิจารณาเรื่องชื่อของพระเจ้า.

ทีนี้ก็มาถึงพระเจ้าโดยชื่อ พระเจ้านี้จะเรียกชื่อว่าอะไร? ในภาษาไทย เราเรียกว่าพระเจ้า พระเจ้าของ คริสเตียน หรือที่เนื่องกับคริสเตียน ก็เรียกว่า พระ ยะโฮวาห์. ศาสนาอิสลาม เขาเรียกชื่อพระเจ้าว่า อัลลอร์ อัลลอฮะคือพระอาหล่า นี้เขา มีชื่อกันทั้งนั้น ในพุทธศาสนาเล่า พระเจ้ามีชื่อว่าอะไร?

ครงนี้ค้องขอเวลาอธิบายกันสักหน่อย คือขอให้ ย้อนไปพิจารณาจาก เรื่องธรรมะ ๔ ความหมาย :-

ธรรมะ คือตัวธรรมชาติ นี้ความหมายหนึ่ง, ธรรมะ คือกฎของธรรมชาติ นี้ความหมายหนึ่ง, ธรรมะ คือหน้าที่ตามกฎของธรรมชาตินี้ความหมายหนึ่ง, ธรรมะ คือผลที่จะได้จากหน้าที่นั้น อีกความหมายหนึ่ง, รวมเป็น ๔ ความหมาย. พระธรรมในความหมายที่ ๒ คือกฎของธรรมชาติ นั่นเอง เป็นชื่อ ของพระเจ้า, ถ้าเรียกกันสั้น ๆ เราก็ต้องเรียกว่าพระธรรม เป็นชื่อของพระเจ้า. พระธรรมตามกวามหมายที่ ๒ ที่เรากำลังพูกถึงคือกฎของธรรมชาติ; จะใช้คำว่ากฎของ ธรรมชาติเป็นชื่อของพระเจ้า มันก็รุ่มร่าม แต่ที่ถูกมันเป็นอย่างนั้น. ธรรมะหรือ พระธรรมในฐานะที่เป็นกฎของธรรมชาติ นั้นแหละคือพระเจ้า ตามความหมายทาง พุทธศาสนา.

พระธรรมในลักษณะนี้ เป็นที่เการพแม้แก่พระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าท่าน ตรัสขึ้นมาเองว่า ตถาคตก็อยู่โดยมีที่เการพ และธรรมะที่ตรัสรู้ และนำมาสอนนั้น แหละ เป็นที่เการพของตถาคต.

สิ่งที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้และนำมาสอน มันลึกซึ้ง ก็คือความจริงของ ธรรมชาติ ซึ่งเราเรียกกันว่าสัจจธรรม; ฉะนั้น สัจจธรรมจะเป็นชื่อของพระเจ้า ในความหมายนี้ก็ได้; แต่อาตมาชอบคำว่าพระธรรมเฉยๆ หรือธรรมเฉยๆ ว่า เป็นชื่อของพระเจ้า ที่เราจะมีกันในหมู่พุทธบริษัท. พูคง่ายๆ ก็ว่า พุทธบริษัทมี พระเจ้า แล้วก็เรียกว่าพระธรรม.

บางคนอาจจะสงสัยว่า ก็เป็นพระธรรมที่รวมอยู่ในชุดพระรัตนตรัยสามอย่าง
คือพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์นันหรืออย่างไร? ก็อยากจะบอกว่า พระธรรม ใน
ทีนี้ ให้ มีความหมายใกลขึ้นไป ถึงกฎของชาติอันสูงสุด, แล้วก็รวมคำว่าพระธรรม
ในพระรัตนตรัยเข้าไว้ด้วย คือว่าหลักพระธรรมก็ดี การปฏิบัติก็ดี ก็รวมอยู่ในคำว่า ธรรมหรือพระธรรม ในความหมายอันสูงสุดนั้น.

ทีนี้จะชี้ให้เห็นชัคลงไปอีกว่า *ธรรมในที่นี้หมายถึงธรรมเรื่องอะไร, พระ-*ธรรมในความหมายอย่างไร เรื่องอะไร โดยเฉพาะเจาะจงยิ่งขึ้นไปอีก. ทีนี้มันก็จะกลาย เป็นเรื่องของผู้คงแก่เรียน, คนทั่วๆไปจะพั่งไม่ค่อยเข้าใจ เว้นไว้แต่จะพยายามพั่งหรือ ศึกษา.

## พิสูจน์เรื่อง "พระเจ้า" มีในพุทธศาสนา.

เราเคยบรรยาย เรื่องอิทัปบีจจยตา อ้างพระพุทธภาษิตมาให้เห็นชัก ที่
พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า ตถาคตจะเกิดขึ้นหรือไม่เกิดขึ้นก็ตาม, ถถากตทั้งหลายนะ ใน
ลักษณะเป็นพหูพจน์คือมาก, พระตถาคตทั้งหลายจะเกิดขึ้นหรือไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธรรมธาตุนั้นมีอยู่แล้ว ในฐานะเป็น ธัมมัฏฐิตตา ธัมนิยามตา ธรรมธาตุนั้นเป็นตถา
คือมีความเป็นอย่างนั้น, ธรรมธาตุนั้นเป็น อวิตลตา ธรรมธาตุนั้นมีความไม่ผิดจาก
ความเป็นอย่างนั้น อนัญญลตา ธรรมธาตุนั้นมีความไม่เป็นไปอย่างอื่น จากความเป็น
อย่างนั้น. นี่คือชื่อของพระเจ้า หรือจะถือว่า คุณลักษณะของพระเจ้าสำคัญอยู่ตรงที่
คำว่าตถา. คำว่า ตถา แปลว่า อย่างนั้น, ผู้ใดถึงตถา ผู้นั้นเรียกว่า ตถาคต, ถึงตลา
ก็คือถึงพระเจ้า ที่พุกอย่างสมมตินี้เอง. ตลาคือตัวพระเจ้า คือความเป็นอย่างนั้น
เป็นอย่างอื่นไม่ได้, ไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น เป็นกฎเกณฑ์ของธรรมดา เป็นการ
ตั้งอยู่ตามธรรมดา.

ตถา—ความเป็นอย่างนั้น ในทางพุทธศาสนา เล็งถึงเรื่องสำคัญ สามเรื่อง คือ กฎอันเกี่ยวกับอริยสัจจ์ โดยตรง; นี้เราไม่ต้องเปรียบเทียบ. พระพุทธเจ้าได้ตรัส ไว้เองว่า ตถามีอยู่ ๔ อย่าง คือเรื่อง ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค นี้คือตถา. กฎเกี่ยว กับ ๔ อย่างนี้เรียกว่าตถา; นี้คือตัวสัจจะ ที่เป็นพระเจ้า. แล้วก็กฎเรื่อง อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา นี้ก็เป็นตถา. แล้วก็กฎเรื่องปฏิจจสมุปบาททั้งชุด นี้ก็เป็นตถา แต่มักจะเรียกอีกชื่อหนึ่งว่า อิทปบีจจยตา, จะเรียกว่า ตถา ก็ได้, จะเรียกว่า ตถตา ก็ได้, จะเรียกว่า อวิตถตาก็ได้, เรียกว่า อนัญญถตา ก็ได้, เรียกว่า ธัมมัฏฐิตตา ก็ได้, ธัมมนิยามตาก็ได้ ใจความเหมือนกันหมด คือความเป็นอย่างนั้น ตั้งอยู่ โดยความเป็นอย่างนั้น ที่จะเป็นอย่างอื่นไม่ได้.

นี้คือตัวกฎของธรรมชาติ ที่เป็นความหมายของคำว่าธรรมะ ในความหมาย ที่ ๒ เรียกว่า กฎของธรรมชาติ นี่คือตัวพระเจ้าในพระพุทธศาสนา. ทีนี้มันจะ เป็นบุคคลไม่ได้ จะเป็นบุคคล มีลักษณะอย่างบุคคล เหมือนพระเจ้าในศาสนาพราหมณ์ ศาสนายิว คริสต์ อิสลาม ไม่ได้; เพราะว่า เรามีพระเจ้าอย่างแบบที่มิใช่คน.

แล้ว ทำไม่ไปเรียกพระเจ้า? ก็เพราะมีคุณสมบัติ มีลักษณะ มีสมรรถนะ มีอะไรทุกอย่างเหมือนกับพระเจ้าชนิดที่เขาเรียกกันอย่างคน ๆ. พระเจ้าอย่างคนเป็นปฐมะเหตุของทุกสิ่งในสากลจักรวาล, เราก็มี พระเจ้าตถา นี่แหละ เป็นปฐมเหตุของทุกสิ่ง ในสากลจักรวาล; พระเจ้าสร้างโลก เราก็ว่ากฎแห่งตอา หรือตถตานี่แหละสร้างโลก. พระเจ้าควบคุมโลก เพิกออนโลก เราก็ว่ากฎตอตา นี่แหละ ควบคุมโลกและสร้างโลก. พระเจ้าอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง เป็น omnipotent ใหญ่กว่าสิ่งใด เราก็ว่ากฎตอตา นี่แหละ มันใหญ่กว่าสิ่งใด. พระเจ้าเป็นสิ่งที่อยู่ในทุกหนทุกแห่ง เราว่ากฎของธรรมชาตินี่ อยู่ ในทุกสิ่งทุกแห่ง ในทุกปรมาณูของสิ่งทุกสิ่งที่มีอยู่ในโลก, เป็นมนุษย์ก็ได้ไม่ใช่เป็น มนุษย์ก็ได้.

นี่พังคุศี ๆ ว่า *แม้ในปรมาญหนึ่ง ๆ ของร่างกาย* คนที่ประกอบเป็นมนุษย์ นี้ ก็มีพระเจ้าสิงอยู่ พวกโน้นเขาก็ว่าอย่างนี้; แม้*เราก็กล่าวได้อย่างนี้* โดยไม่มีข้อที่ กักก้านไก้ พระเจ้ารู้ทุกสิ่ง หมายความว่าความรู้ต่าง ๆ มันรวมอยู่ในสิ่งที่พระเจ้ารู้และ บันกาลไก้ทั้งนั้น *เราก็มีสิ่งที่ทำได้อย่างนั้น*. เราจึงมีพระเจ้า แต่ไม่ใช่อย่างคน. นี่รวมความว่า พุทธบริษัทมีพระเจ้า แต่มิใช่อย่างคน, ไม่ควรจะเรียกว่า คน ก็เรียกว่าตัวธรรมชาติที่เป็นกฎ ก็คือกฎของธรรมชาติ. นี้แสดงว่ากฎนี้มันมีอยู่ ในภาษาไทย ในภาษาบาลีไม่มีใช้ แต่บังเอิญมีในภาษาไทย, เราใช้กันว่ากฎของธรรมชาติ นี้คือพระเจ้า, แล้วบังเอิญไปเหมาะกันกับคำว่า God ของภาษาฝรั่ง เราถือว่าคำว่า กฎนั้น คือ God, ของเราจะเข้มข้นกว่าเสียอีก ของเขามันออกเสียงยาวเป็น กอด, ของเราทำให้เข้มให้สั้นเข้ามาเป็น กฎ. นี้เรามีพระเจ้าที่เข้มข้นกว่าเสียอีก คือคำว่า กฎ.

ท่านทั้งหลายจะเข้าใจหรือไม่เข้าใจ อาศมาก็ยังลังเลอยู่เหมือนกัน ขอสรุป
กวามว่า ลักษณะทั้งหลายที่มีอยู่ในพระเจ้า ของผ่ายที่มีพระเจ้าเป็นบุคคลนั้น เราก็มี
สึงที่เรียกว่า "ธรรม" ในความหมายที่เป็นตลตา. ตั้งอยู่ในฐานะที่เป็นพระเจ้า คือ
มีคุณสมบัติมีอะไรเท่าเทียมกัน; เพียงแต่เขากล่าวอย่างเป็นคน, เราจะกล่าวอย่างเป็น
ธรรม คือมิใช่คน. นี้เป็นเหตุให้กล่าวได้ว่า พุทธบริษัท หรือพุทธศาสนานี้ก็มี
พระเจ้า พุทธบริษัทก็มีพระเจ้ากับเขาเหมือนกัน, ในพุทธศาสนาก็มีพระเจ้ากับเขา
เหมือนกัน. ถ้าพูกว่าไม่มี ก็เพราะว่าเรามันจะโง่ไปเอง มันไม่มีบัญญาจะมีกับเขา ถ้าเรา
มีบัญญาพิจารณาใคร่ครวญดู เราก็จะเห็นว่า เรามีเหมือนกับที่เขามี, แต่เราไม่ยอม
ถือว่าเป็นบุคคล หรือเป็นพระเจ้าอย่างบุคคล.

ฉะนั้นการที่เขา จัดให้พุทธศาสนาเป็นศาสนาที่ไม่มีพระเจ้านั้น ถูกครึ่ง เดียว เท่านั้น คือไม่มีพระเจ้าอย่างบุคคล แต่มีพระเจ้าอย่างที่มิใช่บุคคล. เราเลยแบ่ง พระเจ้าออกเป็น ๒ ชนิด พระเจ้าอย่างบุคคล เป็น Personal God และพระเจ้าที่มิใช่บุคคล เป็น non—personal God God หรือ พระเจ้า ก็เลย มีขึ้นมา เป็น ๒ ชนิด; เราก็มี กับเขาชนิดหนึ่ง, พวกอื่นก็มีกันอีกชนิดหนึ่ง, ฉะนั้นเราก็มาเป็นเพื่อนกันได้ มาเป็น เกลอกันได้ คือ มีพระเจ้าด้วยกัน แล้วเราก็ไม่ทะเลาะวิวาทกัน ในเรื่องที่ มีพระเจ้า คนละรูปแบบ คือของเราไม่ใช่บุคคล.

ศาสนาคริสเตียนออกจะได้เปรียบ เพราะเขาทำให้พระเจ้ามีถึง ๓ ส่วน คือ พระบิดา พระจิต และพระบุตร พระบิดานั้นก็มีลักษณะอย่างคน, พระบุตร ก็มีลักษณะ อย่างคน; แต่พระจิตนั้น เขาเรียกว่า holy ghost ไม่ใช่คน เป็นวิญญาณ, ถ้าเรียกว่า เป็นผี เกี๋ยวเขาจะโกรธเอา, เราจะไม่ใช้คำว่าเป็นผี เรียกว่าพระจิตหรือพระวิญญาณ ไปตามที่น่าพั่งสักหน่อย. นี่ศาสนาคริสเตียนมีพระเจ้าทั้งขนิดที่เป็นบุคคล และมิใช่บุคคล ก็ได้เปรียบ ที่จะพูดให้มันครอบคลุมไปหมดได้. แต่ศาสนา ผ่ายอินดู นั้น ไม่มีพระเจ้า ขนิดที่อย่างมิใช่บุคคล; นี่กล่าวตามศาสนาชินดูที่เรารู้กันอยู่ทั่วไป.

ทีนี้พุทธศาสนา เรา ไม่มีพระเจ้าอย่างบุคคล เพราะมันเป็นเรื่องเค็ก ๆ มากกว่า ที่จะมีพระเจ้าอย่างบุคคล, ก็เลยมีพระเจ้าอย่างที่เป็นธรรม มันยิ่งกว่า นามธรรมเสียอีก ไม่อยากจะเรียกว่านามธรรม เป็นอสังขตธรรม, ซึ่งไม่ควรจะเรียก ว่านามธรรม คำว่า รูปธรรมนามธรรมนี้ ใช้ได้แต่ในผ่ายสังขตธรรม เท่านั้น คือมีเหตุมี บัจจัยปรุงแต่ง นี้เป็น อสังขตธรรม เหนือเหตุบัจจัยปรุงแต่ง; เหนือที่จะเป็นรูป หรือเหนือที่จะเป็นนาม. อาตมามีความเห็นอย่างนี้; คนอื่นเขาอาจจะมีความเห็นอย่าง อื่นจะเอาสังขตธรรมหรือแม้พระนิพพานไปเป็นนามธรรมก็ได้ตามใจเขา. เราไม่เห็นด้วย. ฉะนั้นเรามีพระเจ้าชนิดที่เหนือไปกว่ารูป แล้วก็เหนือไปกว่านาม, เป็นธรรมะประเภท อสังขตธรรม ตั้งอยู่ในฐานะเป็นกฎ หรือเป็นสัจจะ.

ขอให้เข้าใจว่า ถ้าเป็นสัจจะ แล้วมันก็จะต้องเป็นอสังขตธรรม; ถ้า ไม่เป็นอสังขตธรรม มันจะเป็นกฎอยู่ไม่ได้ มันจะเปลี่ยนแปลง. ฉะนั้น สัจจะก็ดี หรือ กฎก็ดี ต้องเป็นสิ่งที่ปัจจัยปรุงแต่งไม่ได้ มันจึงจะคงตัวอยู่ได้จะไม่เปลี่ยนเป็น อย่างอื่นได้, คือจะจริงอยู่ตลอดไป. เรามีพระเจ้า ที่เป็นธรรม ในฐานะที่เป็นกฎหรือ เป็นสัจจะ ซึ่งควรจะถือว่าเป็นอสังขตธรรมอย่างนี้. นี่พุทธบริษัทมีพระเจ้าอย่างนี้ กันเสียที. บางกนอาจาะคิดว่า นี่เพื่อจะไปต่อรองกับพวกที่มีพระเจ้า เพื่อเอาอกเอาใจ เขาหรืออย่างไร? ก็บอกว่าไม่ใช่อย่างนั้น มันเป็นความจริง, มัน เป็นความจริงอย่างยิ่ง จริงโดยเด็ดขาด ที่มันมีอยู่อย่างนี้ คือเรามีธรรมะในลักษณะนี้ เป็นสิ่งที่ทำหน้าที่ เหมือนกับพระเจ้า ในศาสนาทั้งหลายเขาทำกันได้อย่างไร เราก็ทำกันได้อย่างนั้น.

ฉะนั้นให้ยุติว่า เรามีพระเจ้าตามแบบของชาวพุทธ เป็นปฐมเหตุของ สิ่งทั้งปวง สร้างสิ่งทั้งปวง ควบคุมสิ่งทั้งปวง ทำลายสิ่งทั้งปวง ตั้งอยู่ได้โดยไม่ต้อง อาศัยอะไร อย่างนี้เป็นต้น.

แล้วเมื่อถามว่า พระเจ้าของฝ่ายพุทธศาสนานี้ขื่ออะไร ที่จะไปเข้าแถวกับ กำว่าพระยะโฮวาห์ พระอัลล่าห์ พระอิสวร พระพรหมอะไรได้ ก็กะใช้คำว่า "ตถา" หรือ "ตถตา" นี่จะพอสู้กันได้. ตามที่ได้พึ่งมา คำว่า ยะโฮวาห์ เขาแปลว่าตถา เหมือนกัน, คือ ตั้งอยู่โดยความเป็นอย่างนั้น. พระยะโฮวาห์ คำนี้ แปลว่า ผู้ที่ตั้งอยู่โดยความเป็น อย่างนั้น หรือบางทีก็ผู้ที่มีอยู่ หรือ สิ่งที่มีอยู่อย่างเป็นบัจจุบัน อันไม่มีที่สิ้นสุด. ถ้าใช้ คำว่ามีอยู่ มันต้องกับไม่ได้, คือตายไม่ได้ ดับไม่ได้ จึงจะใช้คำว่ามีอยู่ได้. เมื่อใช้ คำว่ามีอยู่ ก็ต้องเป็นบัจจุบันตลอดไป ไม่เป็นอดีต ไม่เป็นอนาคต; ลักษณะ อย่างนี้แหละ คือคำว่า ตถา หรือความเป็นอย่างนั้น. เรามีสิ่งที่มีความเป็นอย่างนั้น นั้นแหละเป็นพระเจ้า; ฉะนั้น พระเจ้าของพุทธบริษัท เรา คือคำว่า ตถตา นี้ แล้ว มีความหมายอย่างเดียวกับพระยะโชวาห์อยู่แล้ว.

ใน สาสนาอิสลาม ก็มี พระเจ้า มีนามว่า อัลล่าห์ หรือออกเสียงตามภาษาเดิม ว่า อัลลอร์ เขาถือกันว่าแปลว่า ผู้อภิบาล คืออภิบาลสิ่งทุกสิ่ง; เราก็มีตลดานี้ เป็นสิ่งที่ อนุบาลสิ่งทุกสิ่งไม่ว่าอะไร ไม่ว่าอะไรในสากลโลกนี้มันยังน้อยไป, มันต้องทุก ๆ โลก ทุก ๆ จักรวาล คือทั้งหมดจนไม่รู้ว่าจะใช้คำว่าอะไรคี, เป็นผู้อนุบาลสิ่งทั้งปวงก็แล้วกัน. กฎของธรรมชาติ นี่มันอนุบาล, คือมันยึกไว้, มันทรงไว้, มันทำให้มีอยู่ เรียกว่า อนุบาลหรืออภิบาล, อภิบาล จะกึกว่าอนุบาล. พระเจ้าเป็นผู้อภิบาลให้สิ่งต่าง ๆ ตั้งอยู่ใด้; นี้เราก็มี เขาก็มี.

 ถ้าเราอยากจะมีพระเจ้าสำหรับอ้อนวอนกันบ้างก็มีได้ คือ มีธรรมะ นี้แหละ เป็นพระเจ้าสำหรับอ้อนวอน แต่ว่าวิธีอ้อนวอนของเรา มันก็ต้องผิดกันกับวิธี อ้อนวอนของศาสนาที่มีพระเจ้าอย่างบุคคล. เดี๋ยวก็จะได้พูดกันอีกตอนหนึ่ง ว่าเราจะ อ้อนวอนพระเจ้ากันอย่างไร ถ้ามีพระเจ้าอย่างพุทธบริษัท.

เคียวนี้ก็จะพูดกันถึงเรื่องแรก ๆ เช่นว่ามีชื่ออย่างไร, มีรูปร่างอย่างไรกัน ให้เสร็จไปเสียทีหนึ่งก่อน. แล้วก็ได้ความว่า ถ้าพูด โดยลักษณะ แล้ว พระเจ้าก็มีอยู่ ๒ ลักษณะ : คือ พระเจ้าที่มีลักษณะอย่างบุคคล มีความรู้สึก มีอารมณ์อย่างบุคคล นี้พวกหนึ่ง. แล้ว พระเจ้าอีกลักษณะหนึ่งก็มิใช่บุคคล ไม่มีความรู้สึก ไม่มีอารมณ์ อย่างคน. พระเจ้าเกิดมีขึ้นมา ๒ ลักษณะ ; แต่มิได้หมายความว่าจะต้องเป็นปฏิบักษ์กัน เพราะเราถือเอาความหมาย ชนิดที่จะเป็นประโยชน์แก่มนุษย์.

#### ลักษณะหน้าที่ของพระเจ้า.

ทีนี้ถ้าเราจะกูซ้ำอีกครั้งหนึ่งว่า เมื่อกล่าวโดยคุณลักษณะ เราก็จะพบลักษณะ คือ หน้าที่ หรือ ความสามารถของพระเจ้า, พระเจ้าค้องเป็นปฐมเหตุของทุกสิ่ง, ถ้า ถามขึ้นว่า สิ่งทั้งหลายนี้ มันมีที่ออกมาใหม ? มีปฐมเหตุใหม ? โดยสามัญสำนึก ใคร ๆ ก็ต้องตอบว่า มันมี. มีปฐมเหตุ คือต้องมีที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งปวง, สิ่งทั้งปวงจึงจะออกมา. พวกที่มีศาสนาพระเจ้าอย่างบุคคล เขาก็ถือ ว่าพระเจ้าอย่างบุคคล นั้นแหละ เป็น ที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งปวง : ท่านสร้างมันขึ้น, ท่านบันดาลมันขึ้น โดยฤทธิ์เดชของ ท่าน.

ทีนี้ เราไม่มีพระเจ้าอย่างบุคคล แต่ เราก็มีปฐมเหตุ คือกฎแห่ง ธรรมชาติ นั่นแหละเป็นต้นเหตุ เป็นตัวปฐมเหตุ ที่ให้สิ่งทั้งปวงออกมา; แม้เรา จะเรียกชื่อว่าตถา ความเป็นอย่างนั้น ความไม่เป็นอย่างอื่น มันก็ตั้งอยู่ในฐานะที่จะ เป็นปฐมเหตุ ให้สิ่งต่าง ๆ ออกมา, คือมันเป็นกฎของธรรมชาติ ที่บันคาลให้สิ่งต่าง ๆ เกิดขึ้น—ตั้งอยู่—คับไป ๆ เกิดขึ้น—ตั้งอยู่—คับไป. ในตัวเราคนหนึ่งนี้ มีอาการที่เรียกว่า เกิดขึ้น—ตั้งอยู่—คับไป ๆ ทุก ๆ ขณะจิต นี้มันเป็นลักษณะของสิ่งที่พระเจ้าสร้างขึ้น.

ในศาสนาฮินดู เขายกให้ พระพรหมเป็นผู้สร้างขึ้นมา, ยกให้ พระนารายณ์ ควบคุม สิ่งเหล่านี้ไว้, ยกให้ พระอิศวรทำลายหรือดับสิ่งเหล่านี้ เป็นคราว ๆไป. พระเจ้า ๓ องค์นี้ทำงานเป็นรูปสหกรณ์กัน : สร้างขึ้น ควบคุม ทำลาย, มีอาการแห่งการ เกิดขึ้น—ตั้งอยู่—กับไป. นี่เราก็มีสิ่งเหล่านี้อยู่ในตัวเรา เหมือนกับว่ามีพระเจ้าเหล่านั้น อยู่โดยธรรมชาติแล้ว.

ที่นี้บัญหามันไปมีอยู่ที่คำบางคำ คือใน บางศาสนาเขาอื่นยันว่า พระเจ้านั้น เป็นผู้ที่มีความเมตตาปรานีสูงสุด; ถ้าเขาพูดให้พระเจ้าเป็นบุคคล มันก็พูดได้ง่าย. พระเจ้าเป็นบุคคลมีเมตตาปรานีสูงสุด เราก็ต้องอ้อนวอนท่าน ปรนนิบัติท่าน; แต่ ถ้าเรามีพระเจ้าอย่างมิใช่บุคคล คือเป็นเพียงกฎของธรรมชาติ เราจะอธิบายกันอย่างไร ว่ากฎของธรรมชาตินั้นมีความเมตตาปรานี. ตามปกติเราพูดไม่ได้ว่า กฎของธรรมชาติมีความเมตตาปรานีมนุษย์; แต่เราพูดได้ว่า กฎของธรรมชาตินั้นเป็นพระเจ้า มันก็ เกิดปัญหาขึ้นมาว่า พระเจ้าคือกฎของธรรมชาตินี้ จะเมตตาปรานีมนุษย์ได้ อย่างไร?

ขอตอบว่า นี้มันเป็นเพียงวิธีพูดเท่านั้นเอง, มันเป็นวิธีพูดหรือการพูด ในรูปแบบภาษาคนหรือภาษาธรรม ที่ใช้กันอย่างไม่ถูกต้อง. ถ้าพระเจ้ามีเมคตาปรานี มีความรู้สึกรักได้ มันก็โกรธได้ นี้มันชักจะรวนเรเสียแล้ว ถ้าจะเมตตาปรานีโดย ส่วนเดียว มันก็ไม่สมเหตุผล.

ฉะนั้น เรามีกฎของธรรมชาติเป็นพระเจ้าก็หมายความว่า ถ้าสัตว์ ประพฤติ ถูกต้องตามกฎเกณฑ์ เหล่านั้นแล้ว ก็เหมือนกับถูกใจพระเจ้า พระเจ้าก็ตอบแทน ค้วยผลคีถึงที่สุด, คือมีความสุขความเจริญถึงที่สุด, ถ้าเรา ทำไม่ถูกกฎ ของธรรมชาติ ธรรมชาติก็ลงโทษเรา ให้มีทุกข์ร้อนถึงที่สุด, เรา จะพูดเป็นภาษาคนว่า พระเจ้านี้รู้จักรักรู้จักเกลียด ก็ได้เหมือนกัน, มันขึ้นอยู่ที่บุคคล จะปฏิบัติต่อ พระเจ้าอย่างไร; ถ้าบุคคลทำให้มันผิด ผิดใจของพระเจ้า พระเจ้าก็ลงโทษให้, ทำถูกใจ ก็ให้รางวัล.

ฉะนั้น การที่ พระเจ้าจะมีเมตตา ปรานี หรือมีความทารุณ โหคร้าย มันก็ ขึ้นอยู่ที่มนุษย์ต่างหาก. พระเจ้าจะรู้สึกอย่างนั้นไม่ได้; พระเจ้าจะมีความรู้สึกเป็น คู่ ๆ, เช่นรักหรือเกลียดอย่างนี้ไม่ได้, พระเจ้าไม่เหมือนใคร พระเจ้าเหมือนพระเจ้า เท่านั้น. ฉะนั้นพระเจ้าก็ทำไปตามหน้าที่ของพระเจ้า, คือว่าถ้าทำอย่างนี้ก็เกิดผล อย่างนี้; ถ้าทำอย่างนี้ก็เกิดผลอย่างนี้; ส่วนที่มันจะไปถูกใจมนุษย์หรือไม่นั้น มัน ก็แล้วแต่มนุษย์. มนุษย์ก็ไปบัญญัติ ที่ถูกใจมนุษย์ว่าพระเจ้าเมตตาปรานี, แล้วก็บัญญัติ ที่ไม่ถูกใจมนุษย์ว่า พระเจ้าลงโทษ. เช่นว่าถ้าพ้าฝนดี ก็พระเจ้าเมตตาปรานี, ถ้าว่า โรคระบาดหรือแผ่นดินถล่มหรือน้ำท่วมโลก อย่างนี้ก็ว่าพระเจ้าพิโรธ.

พระเจ้าไม่ได้มีความรู้สึกที่จะเมคตาปรานี หรือว่าจะจงเกลียดจงชังอะไร พระเจ้าต้องให้เป็นไปตามที่มันจะเป็น คือ เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ; ฉะนั้น เราควรจะให้ความเป็นธรรมแก่พระเจ้า; ไม่ถือว่าพระเจ้าจะลงโทษเรา. พระเจ้ามี หน้าที่ทำหน้าที่ของพระเจ้า ควรจะถือว่าเป็นความประสงค์ของพระเจ้าก็ได้; เพราะ มันเกิดโรคระบาดตายกันหมดทั้งโลก มันก็เป็นความประสงค์ของพระเจ้า ในความหมาย ภาษาคน; ถ้าภาษาธรรม มันก็เป็นของเป็นไปตามธรรมชาติเท่านั้นเอง.

นี่ถ้าท่านได้ยินคำในศาสนาอื่น ที่เขาพูดว่า พระเจ้าโกรธหรือพระเจ้าลงโทษ เราก็จะรู้สึกว่าขัดกันกับพระเจ้าหรือหลักธรรมในพุทธศาสนุา. ขอให้อธิบายเสียใหม่ ให้มองความหมายเสียใหม่ว่านี้มันเป็นวิธีพูดของคน, มันขึ้นอยู่กับการพูด, เป็นเพียง วิธีการพูด ที่ใช้พูดสำหรับเรื่องที่มันไม่เป็นไปตามความประสงค์ของมนุษย์ หรือว่า บางเรื่องมันเป็นไปตามความประสงค์ของมนุษย์.

นะนั้นถ้า เราจะเรียกพระเจ้าว่า เป็นผู้อภิบาลโลก ก็ได้ เหมือนกัน ;
เพราะทุกสิ่งในโลกเป็นไปตามกฎของพระเจ้า, จะเรียกว่าเป็นไปตามความประสงค์ของ
พระเจ้า ก็ได้เหมือนกัน, ที่มันตั้งอยู่ได้นี้ ก็เพราะมันเป็นไปตามกฎของพระเจ้า.
ควงอาทิตย์ ควงจันทร์ โลกนี้ สากลจักรวาลนี้ มันตั้งอยู่ได้เพราะมันเป็นไปตามกฎของ
พระเจ้า, มันจึงเหมือนกับพระเจ้านี้คุ้มครองโลกนี้อยู่ หรืออภิบาลรักษาโลกนี้อยู่. แต่
แล้วก็มิได้หมายความว่า จะเป็นอย่างเดียวกันตลอดไป, อาจจะอภิบาลในรูปอื่น, หรือว่า
มัน ถึงคราวที่จะยุบเลิก กันเสียที่ เอ้า, ก็ยุบ เลิกกันเสียที่ แล้วก็สร้างแบบอื่นขึ้นมา
ใหม่. นี้ก็เรียกว่าอภิบาลได้เหมือนกัน คือทำให้ยังมีอยู่.

ถ้าเขาพูดว่า พระเจ้าเป็นผู้อภิบาลโลก เราก็อย่าคัดค้านเขาเลย; เราก็ มีพระเจ้าที่อภิบาลโลก เรามีพระเจ้าที่จะโปรดปราน เราก็มีพระเจ้าที่จะลงโทษ แล้ว แต่เราได้กระทำลงไปอย่างไร ต่อกฎธรรมชาตินั้น. พอมาถึงวิธีของการพุดจา ที่จะมีประโยชน์ทางศีลธรรม ก็อย่าลืมว่า เราก็ชอบพูดให้เป็นคน อย่างนี้ขึ้นมาเหมือนกัน. พุทธบริษัทก็ยังถือเทวดาผีสางที่เป็น อย่างบุคคล มีความรู้สึกอย่างบุคคลอยู่มาก, แล้วก็เลยไปถึงพระเจ้าด้วยก็ได้ เพื่อให้คน มีความหวาดกลัวต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหล่านั้น แล้วก็ตั้งใจทำดี.

นี่แหละ คอยสังเกตดูให้ดีๆ ว่าพูกภาษาคนมันก็พูกได้, ถ้ามันมีประโยชน์ มันก็ควรจะพูด. แต่ถ้าพูดให้จริง ให้ตรงให้จริงกันแล้ว ก็ต้องพูดภาษาธรรม ก็ไป อยู่ในรูปของกฎธรรมชาติ, กฎของธรรมชาติที่เราจะต้องไปเกี่ยวข้องด้วย ในลักษณะ ที่ให้มีแต่คุณโดยส่วนเดียว เรียกว่าทำให้พระเจ้าโปรดปราน.

น้ำท่านกงพอจะมองเห็นได้แล้วว่า มนุษย์ทุกคนมีพระเจ้าเป็นที่ยึดถือ ของตน, เป็นที่ยอมรับของตน ไม่อย่างใดก็อย่างหนึ่ง, ดังหัวข้อที่อาศมาบอกว่า พระเจ้าในฐานะเป็นสิ่งสูงสุด ที่มนุษย์จะต้องมีร่วมกันหมด เลยไปถึงสัตว์เครัจฉาน ถึงต้นไม้ต้นไล่ด้วยก็ได้ จะต้องมีพระเจ้า แล้วองค์เดียวกันด้วย. พระเจ้าองค์เดียว เท่านั้น ไม่มีหลายองค์ได้; เขาจะไปเรียกชื่อกันอย่างไรก็ตามใจ, จะวาดภาพให้เป็น บุคคลก็ได้, จะไม่วาดภาพให้เป็นบุคคลก็ได้ ก็มีพระเจ้าเพียงองค์เดียวเท่านั้น. ถ้าเรา เข้าใจอย่างนี้ เราคงจะรักใคร่เมตตาปรานี ในหมู่มนุษย์กันขึ้นมาเป็นอันมากก็ได้.

# ทุกคนมีสิ่งสูงสุดจึงมีพระเจ้าทำนองเดียวกัน.

ทีนี้ก็จะพิจารณากันค่อไปสักนิคหนึ่งว่า เราจะมีพระเจ้าร่วมกันได้อย่างไร? เราทุกคน จะมีพระเจ้าร่วมกันหมดได้อย่างไร? ข้อนี้ต้องเล็งถึงจิดใจของมนุษย์ มนุษย์ ไม่ว่าคนไหน โง่เง่า ฉลาด บ่าเถือน หรือเป็นนักปราชญ์อย่างไร มันก็มีจิตใจชนิดที่รู้สึก ว่า มันมีสิ่งสูงสุดอยู่เสมอไป จะยอมรับ หรือรู้สึกค้วยตนเองแล้วก็ยอมรับ ว่ามันมี สิ่งสูงสุดอยู่สิ่งหนึ่ง, แล้ว พลอยถือว่าสิ่งนั้นแหละคือพระเจ้า.

เรามีกฎธรรมชาติเป็นสิ่งสูงสุด สิ่งนั้นก็ เป็นพระเจ้า หรือจะมี พระเจ้า อย่างบุคคล ที่ว่าไว้ในพระคัมภีร์ของศาสนานั้น ๆ นั้นก็เป็นพระเจ้า เรียกว่ายอมรับว่า มีสิ่งสูงสุด มันขึ้นอยู่กับการศึกษา ว่าจะศึกษากันมาอย่างไร, ให้ถือสิ่งสูงสุดกันอย่างไร.

เคี๋ยวนี้เรามาดูแล้วก็เห็นได้ว่า ในทุกๆ ศาสนาเล็กน้อยอย่างไร มันก็มีสิ่ง
สูงสุด ก็หมายความว่า ในทุกศาสนามีพระเจ้ากันทั้งนั้น, แล้วในโลกนี้จะมีก็ศาสนา
ก็ตามใจ ก็แปลว่ามีพระเจ้ากันทั้งนั้น; นั้นก็หมายความว่า คนทั้งโลกมันก็มีพระเจ้า
ควยกันทั้งนั้น แม้ว่าจะอธิบายต่างๆ กัน. นี้แม้จะพูดอย่างวิทยาศาสตร์ นักวิทยาศาสตร์ก็ยอมรับว่ามีพระเจ้า; จะเป็นนักวิทยาศาสตร์ชนิดใหนมา ก็ก้านไม่ได้ว่ามันมี
สิ่งสูงสุด, มันมีสิ่งสูงสุดที่ทำให้ปรมาณูมันมีขึ้นมา หรือมันประชุมกันมันปรุงแต่งกัน
มันเป็นไปอย่างไร มันมีอำนาจอะไรก็ไม่รู้แล้วมันสูงสุด เราก็เรียกว่าพระเจ้า. ฉะนั้น
พระเจ้านี้มีได้แม้ในหมู่นักวิทยาศาสตร์ ทางวิชาเคมี ทางวิชาวัตถุนี้ก็มีพระเจ้าได้.

ฉะนั้นเรา ทุกคนก็มีพระเจ้า แม้ว่าให้ความหมายแก่คำว่าพระเจ้าต่างกัน; แต่ถ้าพยายามศึกษาไปๆ จะไปบรรจบเป็นพระเจ้าองค์เดียวกัน, คือ อำนาจที่ทำให้ สิ่งต่างๆ มันเกิดขึ้นมา ควบคุมสิ่งเหล่านั้นไว้ แล้ว ให้มันเปลี่ยนแปลงไป แล้วให้มันสลาย ไป ให้มันเกิดใหม่, มีอำนาจอันหนึ่งควบคุมสิ่งเหล่านี้ อยู่ในทุกๆ ปรมาณ หรือทุก ส่วนย่อยที่มันจะแบ่งออกได้. นี้ข้อที่ว่าเรามีพระเจ้าด้วยกันทุกคน, แล้วก็มีพระเจ้าโดย แท้จริง สิ่งเคียวกัน; แม้ว่าเราจะให้ชื่อต่างกัน, อธิบายอะไรให้มันต่างกันบ้าง ตาม ความพอใจของคน.

### การปฏิบัติให้ถูกความประสงค์ของพระเจ้า.

ทีนี้พิจารณากันค่อไปอีกนิคหนึ่งว่า เราจะค้องปฏิบัติค่อพระเจ้าอย่างไร เมื่อทุกคนมีพระเจ้า ก็มีบัญหาว่า จะปฏิบัติต่อพระเจ้าอย่างไร ? ก็ตอบอย่างกำบั้น ทุบคินว่า การทำให้ถูกความประสงค์ของพระเจ้า.

นี้คงจะมีคนค้านว่า เมื่อพระเจ้าไม่มีจิ๊ก ไม่มีความรู้สึก ไม่มีอารมณ์ จะ มีความประสงค์ได้อย่างไร? เรา ก็ดูกันในภาษาธรรมบ้าง ว่ามันมีมีอำนาจอะไร อัน หนึ่ง ซึ่งเรามาใช้เรียกว่า พระเจ้านั้นเอง *มันมีลักษณะอาการที่เหมือนกับว่า มุ่งหมาย* จะให้สิ่งต่างๆ มี วิวัฒนาการไปในทางสูงสุด. คำว่า สูงนั้นคือสุดและจบ, ถ้าไม่สูงก็ ไม่สุด, ไม่สุดก็ไม่จบ.

ฉะนั้น วิวัฒนาการทั้งหลาย มันจะเป็นไปแต่ในทางสูง แล้วก็สุด แล้วก็จบ, นี่คือประสงค์ ของพระเจ้า; แม้จะเป็นทั่วธรรมชาติ เป็นตัวกฎของ ธรรมชาติ มันก็เห็นได้ชัดว่ามันมีเหมือนกับความรู้สึก, มีเหมือนกับความตั้งใจ, ที่ให้มี วิวัฒนาการเป็นไปจนถึงที่สุด แล้วก็จบ แล้วก็สิ้น; จะถือว่า พระเจ้ามุ่งหมายให้ สัตว์ทั้งหลายมีวิวัฒนาการสูงยิ่งๆ ขึ้นไป ที่เรามาสมมติเรียกกันในตอนหลัง ว่าดีว่า เจริญว่าก้าวหน้า แล้วก็เรื่อยๆไป กว่าจะถึงที่สุด. นี่ความประสงค์ของพระเจ้า; แม้จะเป็นกฎของธรรมชาติ มันก็ยังมีเค้าเงื่อนอย่างนี้ กฎของธรรมชาติทำให้มีวิวัฒนาการเป็นไปในทางสูง กว่าจะสุด กว่าจะจบ.

เราก็ ต้องร่วมมือกับพระเจ้า ที่ให้มีวิวัฒนาการที่ดีที่สูง คือคีขึ้นเจริญ ขึ้น หรือมีความสงบสุขซึ่งมันสูงกว่าความทุกข์ ความทุกข์นี้มันค่ำทราม, ความสงบสุข ไม่มีทุกข์นั้นมันสูงสุด, เราก็ให้มันสูง ไปในทางที่จะมีความสงบสุข. ถ้าว่ากฎธรรม- ชาติพูดได้อย่างคน ก็จะพูดว่าต้องการให้ทุกสิ่งเป็นไปถึงที่สุด คือมีสันดิสุข มีสันดิภาพ อันเป็นนิรันคร.

ทุกศาสนาจะพูกถึงคำว่า "นิรันคร" คือเป็นอยู่อย่างนิรันคร. เมื่อถึงที่ สุดแล้ว มันไม่เปลี่ยนแปลงแล้ว มันก็เป็นนิรันคร; เมื่อไม่เปลี่ยนแปลงมันก็ไม่มี ความทุกข์ มันก็ต้องเรียกว่ามีความสุข. ฉะนั้น ธรรมชาติก็มีลักษณะ ที่ให้ทุกสิ่ง มันเป็นไปในทางสูง กว่าจะถึงที่สุด.

ใครจะแย้งว่า ถึงที่สุดต้องเป็นความแตก เป็นความสลาย คนนั้นก็คัน ทุรังว่า, มันสลายเพื่อจะให้มันเกิดอีก เพื่อเกิดอีก เพื่อมีอีก จนกว่ามันจะถึงที่สุด คือ มีอย่างนิรันดร, จุดหมายปลายทางของทุกศาสนา ต้องการให้ไปมือยู่อย่างนิรันดร, มันเป็นสิ่งที่น่าพอใจ ทุกคนก็ยอมรับ. ฉะนั้นเพื่อจะให้ถูกใจพระเจ้า เราก็ทำไปใน ทางที่มันจะเป็นไปเพื่อมีความสุขนิรันดร มีชีวิตอยู่อย่างนิรันดร.

#### การอ้อนวอนให้สำเร็จความประสงค์.

คำว่าอ้อนวอนพระเจ้านั้น เราจะต้องอ้อนวอนด้วยการทำให้ถูกกฎของ ธรรมชาติ หรือความประสงค์ของพระเจ้า; อ้อนวอนแต่ปากนั้นใช้ไม่ได้ จะอ้อน-วอนกันเท่าไรมันก็อ้อนวอนแต่ปากนั้นมันใช้ไม่ได้. คำอ้อนวอนที่ถูกต้องในศาสนา ไหนก็ตาม มันต้องหมายถึงการทำให้ถูกพระทัยของพระเจ้า; ถ้าเรามีกฎธรรมชาติเป็น พระเจ้า เราก็ทำให้ถูกตามกฎของธรรมชาติที่สุด; นั้นแหละคืออ้อนวอน.

ถ้าจะใช้คำว่า บูชา มัน ก็ต้องด้วยการทำให้ถูกตามความมุ่งหมายของกฎ หรือของพระเจ้า อีกนั้นเอง; ไม่ใช่ทำพิธีรีตอง, มัวแต่รีใบตองอยู่นี้มันก็เป็นพิธี มันไม่ใช่บูชาอันแท้จริง; จะบูชาโดยแท้จริง มันก็ต้องทำให้ถูกต้องตามกฎอย่างเคียวกัน ถ้าจะใช้คำว่า อธิษฐาน มันก็ ไม่ใช่เพียงแต่ความคิดนึก, มันต้องตั้งใจ เด็ดขาดลงไป ที่จะทำให้ถูกต้องตามกฎ, แล้วก็ทำจริง ๆ ค้วย นี้จึงจะเรียกว่าอธิษฐาน.

ฉะนั้นการที่ พวกอื่นเขาจะมีการบูชา การอ้อนวอน การอธิษฐาน เราก็ อย่าไปหัวเราะเยาะเขาเลย เรามันจะโง่เอง; ถ้าเราไปมัวหัวเราะเยาะเขา เราก็จะไม่ได้ทำการบูชา อ้อนวอน บวงสรวง อธิษฐาน เพื่อการทำให้ตรงตามกฏ. เรา เองก็ยังทั้งหน้าตั้งตาจะทำให้ถูกตรงตามกฏ อยู่ตลอดเวลา; ฉะนั้น เราก็มีการบูชา อ้อนวอนอธิษฐานตามแบบของเรา, ก็อว่าเข้าถึงจุดใจความสำคัญของคำพูดเหล่านั้น เสียเลย.

นี่เราจะต้องมีการศึกษา มีการปฏิบัติ แล้วก็ถึงสิ่งนั้น ๆ จริง ๆ มีสิ่งนั้น ๆ จริง ๆ จนเป็นนิรันครรวมกัน ฉะนั้นขอให้ทุกคนมีการศึกษาให้รู้จริง, แล้วปฏิบัติให้ ถูกจริง ๆ, แล้วก็มีพระเจ้าอยู่กับเราจริง ๆ มันก็จะถึงสิ่งที่เรียกว่านิรันคร, เราจะชอบ ความหมายของคำ ๆ ไหน เราก็เลือกเอาสิ จะใช้คำว่าบูชา หรืออ้อนวอน หรือทำ อะไร ก็ตาม ทำให้มันถึงตัวกฎ แล้วก็ได้ผลตามกฎ, ถ้าไม่ถูกตามกฎ มันก็ไม่ได้ ถึงกฎ, มันก็มีผลเหมือนกับไม่ได้กระทำ.

ฉะนั้นพวกที่เขามีพระเจ้าอย่างบุคคล เขาก็พูดขู่ไว้อย่างน่าพึ่งว่า จะทำดีทำ ชั่วกันไปถึงไหน ถ้าพระเจ้าไม่รู้, ไม่รับรู้ มันก็เหมือนกับว่าไม่ได้ทำ. นี่พังแล้วมัน ก็น่ากลัว พวกที่เขาถือศาสนาความเชื่อ เขาจะพูกว่า ต้องเชื่อพระเจ้า ทำดีทำชั่วนั้นก็ ไม่เป็นอันทำ จนกว่าเมื่อไรพระเจ้ารับรู้จึงจะเป็นอันทำ. เขาถือพระเจ้ากันอย่างนี้.

นี้เราก็บอกว่า ฉันก็เหมือนกัน ฉัน ต้องทำให้ถูกต้องตามกฎ พระเจ้าก็ รับรู้ คือมันถูกต้องตามกฎ, แล้วกฎมันจะไม่รับรู้อย่างไร? ก็ได้ผลตามกฎ ก็เป็นดี หรือเป็นชั่วตามที่บัญญัติกัน, ว่าอะไรบัญญัติว่าคือะไรบัญญัติว่าชั่ว. พระเจ้านั้นมีหน้าที่ แต่จะให้ความยุคิธรรม, ว่าทำอย่างนี้แล้วผลจะเกิดอย่างนี้, ทำอย่างนี้แล้วผลจะเกิด อย่างนี้ ตามกฎอิทัปบัจจยตา เท่านั้นเอง.

เราจะใช้คำว่า เป็นที่พึ่งกันบ้าง ก็จะเข้าใจดีขึ้น เรามือะไรเป็นที่พึ่ง? เราก็จะตอบว่า มีพระเจ้าเป็นที่พึ่ง, คือถ้าเราอยากจะได้อะไร เราก็ไปหาเอาได้จากการ ทำให้ถูก, ถูกใจของพระเจ้าคือเราทำให้ถูกตามกฎ แล้วก็ได้ผลออกมาตรงตามกฎ. นี่คือที่พึ่งที่ทำให้เราได้อะไร ตามที่เราต้องการ.

เคียวนี้เราพูกกันว่า พึงพระพุทธ พึงพระธรรม พึงพระสงฆ์; แต่ความ จริงนั้น พระพุทธเจ้าท่านหมายถึงว่า ต้องไปทำให้ถูกต้องตามกฎแห่งกรรม. ท่านค้อง ทำให้ถูกต้องตามกฎแห่งกรรม จึงจะได้ที่พึ่ง คือพระพุทธ พระธรรมและพระสงฆ์ เป็น สรณะที่พึ่ง, ไม่สำเร็จด้วยการพูดแต่ปาก หรือทำแต่พิธีรีตอง. ฉะนั้น ที่พึ่งที่แท้จริง ก็คือพระเจ้า ที่เราได้ทำให้ถูกต้องตามประสงค์ของท่าน: ถ้าเราถือกฎเรื่องกรรม เรา ก็ทำให้ถูกต้องตามกฎแห่งกรรม แล้วเราก็ได้สิ่งที่เราควรจะได้.

เราจะต้องปฏิบัติต่อพระเจ้า ให้ถูกใจพระเจ้า, แล้วก็ได้เข้าถึงพระเจ้า, แล้วก็ได้ เป็นนิรันดรด้วยพระเจ้า, คือเรา ตายจากความเป็นมนุษย์ชนิดที่มีอยู่ ก่อน, แล้วไปเป็นมนุษย์ชนิดที่อยู่กับพระเจ้าได้โดยนิรันดร.

หลักธรรมะในพุทธศาสนาก็เป็นอย่างนี้, ถ้าเราปฏิบัติถึงที่สุดกามหลัก ธรรมะแล้ว เราก็จะ ตายจากความเป็นปุถุชน ก็ไปเกิดเป็นพระอริยเจ้า สูง ๆ ขึ้น ไป กว่าจะถึงที่สุด, กว่าจะถึงสภาพที่เรียกว่าไม่ตายเหมือนกับพระเจ้า, นี่เราชวนกันตาย จากความเป็นปุถุชน แล้วก็ไปเกิดใหม่เป็นพระอริยเจ้า. เมื่อไม่ก็วันนี้หนังสือพิมพ์เขาลงว่า มีคนชักชวนให้คนฆ่าตัวเองตายได้ตั้ง ๘๐๐ กว่าคน; นั้นก็เข้าใจว่า เป็นการชักชวนให้ไปอยู่กับพระเจ้า; เพราะว่าเราได้ ทำดีทำถูกจนกว่าเราจะตาย เราก็ไม่มีตกนรก. เราไปอยู่กับพระเจ้า ฉะนั้นเราจะรอ ให้มันช้าอยู่ทำไม เรามาชวนกันฆ่าตัวตายเดี๋ยวนี้, แล้วเราก็ไปอยู่กับพระเจ้าด้วยกัน มี คนเอาด้วยเป็นร้อยคน อย่างที่หนังสือพิมพ์เขาลง. คิกดูซิมันน่าหัวไหม มันน่าขัน ไหม ที่ว่าใครก็อยากจะไปอยู่กับพระเจ้าด้วยกันทั้งนั้น; เหมือนกับว่าเรายึดถือกันอยู่ เวลานี้ว่าอยากจะไปนิพพานกันทั้งนั้น. ถ้ามันมีอะไรมารับประกันแน่นอนว่า ตายแล้ว ได้ไปนิพพาน นี้เราคงจะฆ่าตัวตายกันเดี๋ยวนี้ก็เอา ถ้ามันรับประกันได้ ว่าตายแล้วจะไปนิพพาน.

อย่างไรก็ดี เมื่อยึดถือธรรมหรือพระเจ้าเป็นหลัก ก็ควรจะทำให้เข้า ถึงพระเจ้า โดยการปฏิบัติให้ตรงต่อพระประสงค์ของพระเจ้า. นี้เรียกว่าการปฏิบัติต่อ พระเจ้าปฏิบัติอย่างนี้.

## ผลได้รับจากพระเจ้าคือได้สิ่งที่ดีที่สุด.

ทีนี้ก็จะมีบัญหาค่อไปอีกนิดหนึ่งว่า เราจะได้อะไรจากพระเจ้า? ที่จริง เท่าที่พูดมาแล้ว มันก็พอจะมองเห็นว่า ได้อะไรจากพระเจ้า; แต่อยากจะพูดให้ชัดลง ไป ว่าเราจะได้ สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้ จากพระเจ้า. ลองทำให้ถูกตรงตาม ความประสงค์ของพระเจ้าชนิดนี้สิ เรา จะได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้, คือเราจะ ได้สันติภาพ ทั้งส่วนบุคคลและส่วนรวม ถ้าชวนกันปฏิบัติให้ตรงตามความประสงค์ ของพระเจ้า. เดี๋ยวนี้ไม่เอานี้ ต่างคนต่างมีพระเจ้าสำหรับทะเลาะแก่งแย่งวิวาทกัน, แล้วใครมีพระเจ้าของใคร, แล้วก็ยังไม่ปฏิบัติให้ถูกตรงตามความประสงค์นั้นด้วย. ถ้า

เขาปฏิบทิลูกตรงตามกวามประสงค์ของพระเจ้าแล้ว ไม่มีทางจะทะเลาะวิวาทกันได้ในโลก นี้ แม้จะถือศาสนาต่างๆกัน.

นื่อาคมายืนยันอย่างนี้ว่า เราจะมีศาสนาต่างกันก็ตามใจ; แต่ขอให้ทุก กนเข้าถึงพระเจ้า, แล้ว ปฏิบัติถูกตรงตามความประสงค์ของพระเจ้า แล้วเราก็ไม่มี ทางที่จะทะเลาะวิวาทกัน เหมือนที่กำลังเป็นอยู่ในโลกนี้ ในเวลานี้.

ถ้าเรามีพระเจ้า เราก็มีที่เกรงกลัว เราก็ไม่ทำชั่ว. การที่ไม่ทำชั่วด้วย
กลัวพระเจ้านี้วิเศษที่สุด, คือวิเศษกว่าไม่ทำชั่วเพราะกลัวกฎหมาย คนมันแลบลิ้นหลอก
กฎหมายอยู่ศลอดเวลาทั่วไปในโลก. แต่ถ้าเขามีพระเจ้า กลัวพระเจ้า แล้วเขาจะไม่
กล้าทำชั่ว เพราะเขาถือตามที่สอน, หรือรู้กันอยู่ว่า พระเจ้าอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง และ
อยู่ในตัวเรา จนเราไม่กล้าใช้ร่างกายนี้สำหรับทำความชั่ว. นี้ขอให้ มีพระเจ้าจริง ๆ
อย่างนี้กันเถอะ ก็จะบ้องกันไม่ให้ทำความชั่ว แม้แต่นิดเดียว.

กลัวพระเจ้า ก็ไม่ทำความชั่ว ยึงกว่ากลัวกฎหมาย, กลัวพระเจ้า แล้วก็จะทำความดี ยึงกว่าที่ครูบาอาจารย์จะบังคับให้ทำ ถ้ากลัวพระเจ้าเราก็จะทำหน้า ที่ ของมนุษย์, เพราะมนุษย์มีหน้าที่ตามความหมายของคำว่ามนุษย์ ตามความประสงค์ ของพระเจ้า. คนเรานี้มันต้องไม่ทำความชั่ว แล้วต้องทำความดี คือทำหน้าที่ของ ตน; ฉะนั้นการที่จะทำให้ดีนี้ มันทำค้วยความมีพระเจ้า กลัวพระเจ้า, มันดีกว่า ทำเพราะกลัวกฎหมาย หรือว่าจะได้เงิน หรือว่ามีใครยัวยุให้ทำ.

เดี๋ยวนี้คนเรามันไม่มีพระเจ้า มันก็ไม่ทำความคีโดยแท้จริง, กฎหมาย มันก็ไม่กลัว มันก็เลยไม่ทำความคี แต่ทำความชั่ว; เราในโลกนี้ก็ไม่ได้รับผลสูงสุด อย่างที่มนุษย์ควรจะได้รับ, พูดภาษาศาสนา เขาใช้คำว่า ได้รับผล คือไปอยู่ในโลกของ พระเจ้า. คำพูดเหล่านี้ เขาหมายถึงโลกหลังจากตายแล้วทั้งนั้นแหละ; แต่พุทธ บริษัทเรายังเก่งกว่านั้น โดยไม่ต้องตาย ไม่ต้องเข้าโลง เรามีโลกใหม่ได้, เรามีโลกอื่นได้ คือมีการประพฤติกระทำอย่างอื่น มีจิตใจอย่างอื่น รู้สึกแต่อย่างอื่น ไม่กลับมารู้สึกอย่าง ปุถุชนคนโง่นี้อีกต่อไป. อย่างนี้เรียกว่าไปอยู่ในโลกอื่นแล้ว คือไปอยู่ในโลกของพระเจ้า แล้ว, หรือไปอยู่ในสวรรค์ก็ได้; ไม่ใช่สวรรค์หลงใหลด้วยกามารมณ์ เรื่องเพศเรื่อง อย่างทำนองนั้น นั้นมันไม่ใช่สวรรค์ของพระเจ้า.

สวรรค์ของพระเจ้าแท้จริงที่บริสุทธิ์ ต้องอยู่ด้วยความบริสุทธิ์, อยู่ ก้วยความเการพนับถือตัวเอง, มีจิตใจที่มันสูง ไม่เป็นปุถุชนคนโง่อีกต่อไป. นี่ เรียกว่าถึงพระเจ้า อยู่กับพระเจ้า, บางทีก็ใช้คำว่า เข้าผสมเป็นอันเกี่ยวกันกับพระเจ้า ก็มี. กำว่าอยู่ในโลกของพระเจ้า มันยังน้อยไปหน่อย, ใช้คำใหม่ว่า เป็นอันเดียวกับ พระเจ้าเสียเลย : พระเจ้าเป็นอย่างไร เราก็เป็นอย่างนั้น.

น้มนก็มีทางที่จะทำได้ เพราะในตัวเรา คนหนึ่ง ๆ นี้ มีตัวธรรมชาติ, มี ตัวกฎของธรรมชาติ, มีตัวหน้าที่ตามกฎของธรรมชาติ มีการได้รับผลตามหน้าที่นั้น ๆ ; เป็นอันว่า ในตัวเรานี้มันมีพระเจ้า, มีร่างกายของพระเจ้า, มีจิตใจของพระเจ้า, มี การทำตามความประสงค์ของพระเจ้า, แล้วก็ได้รับรางวัลจากพระเจ้า.

นี่เราอาจจะเป็นอันเดียวกับพระเจ้าได้ ในลักษณะอย่างนี้; แต่คนเขา กงจะหาว่า นี้มันพุกสำนวนโวหาร ชนิคที่โฆษณาชวนเชื่อเอาตามใจชอบมากไปเสียแล้ว. อาตมาขอยืนยันว่าไม่ได้มีความคิดอย่างนั้น, ไม่ได้มีเจตนาอย่างนั้น คือต้องการจะพุด ความจริง ที่มันจริงแท้ที่ไม่มีใครมอง, แล้วขอให้มอง แล้วขอให้เห็น แล้วมันจะมี ประโยชน์. ถ้าเรามีพระเจ้า อยู่กับพระเจ้าแล้ว มันก็เลิกความเป็นมนุษย์ปุถุชนที่โง่เขลากันทำไม! มันควรจะพันได้จากความ เป็นมนุษย์ปุถุชนที่โง่เขลา แล้วเป็นคนฉลาด, เป็นคนสะอาด, เป็นคนที่เข้าอยู่กับ พระเจ้า ในโลกของพระเจ้าโดยไม่ต้องเข้าโลง. นี้จะพูดส่วนตัวอาตมาว่า ไม่ต้องรอต่อ ตายแล้ว; คนอื่นเขาจะพูดว่ารอต่อตายแล้วก็ตามใจเขา เราไม่พูดอย่างนั้น. ถ้าเกณฑ์ ให้เราพูดอย่างนั้น เราก็จะพูดอีกที่หนึ่งว่า เราตายแล้วเดี๋ยวนี้เราก็ตายแล้ว, ตายจาก ความเป็นปุถุชนคนโง่เขลา เราก็เกิดเป็นผู้ที่เข้าถึงโลกของพระเจ้าเป็นอันเดี๋ยวกับพระเจ้า โดยที่ไม่ต้องเข้าโลง. ประโยคที่ว่าตายแล้วอยู่กับพระเจ้านั้น เราก็พูดได้ แต่มันไม่ใช่ ตายแล้วเข้าโลง, มัน ตายจากความเป็นปุถุชนอย่างโง่เขลา นี้ตายจริง แล้วก็เป็น อริยบุคคลขึ้นมา, แล้วไปอยู่กับพระเจ้า อย่างมีค่าถึงที่สุด แล้วเราก็จะไม่มีบัญหา อย่างมนุษย์อีกต่อไป. ความหมดบัญหาอย่างมนุษย์ อย่างที่มันมีๆ กันอยู่ในโลกนี้จะ ไม่มีอีกต่อไป.

นี่คือ ประโยชน์ที่จะได้รับจากพระเจ้า จากการเข้าถึงพระเจ้า, จาก การปฏิบัติอ้อนวอนพระเจ้า จนประสบความสำเร็จ.

### ถ้ามีศาสนาร่วมกันรักกันจะแก้ปัญหาในโลกได้.

นี้ขอให้ท่านทั้งหลายคิดดูให้ดีๆ ว่าอาตมาแกล้งพูดหรือพูดหลอกลวง หรือ พูดให้มันเกิดความเข้าใจที่แกว่งไปแกว่งมา พุ้งช่านไปเปล่าๆ? อาตมาตั้งใจจะพูดจริง เพราะมองเห็นอยู่ว่า ในโลกนี้มีบัญหาเกี่ยวกับเรื่องศาสนาต่างกัน มีพระเจ้าต่างกัน จน คนไม่รักกัน ก็อยากจะให้มีศาสนาร่วมกันและรักกัน แก้บัญหาต่างๆในโลกนี้ได้ ด้วย, แล้วมันเป็นเรื่องจริงค้วย. ประโยคไหนคำพูดไหนที่มันไม่จริง? ที่พูดมาทั้ง

หมดนี้ กำพูกกำไหนประโยคไหน หรือว่าเนื้อความตอนไหนเรื่องไหนที่มันไม่จริง? มัน จริงที่สุด ในเมื่อเรามีสติบัญญามองเห็นโดยภาษาธรรม ยกเว้นภาษาคน เอาไปทั้งเสีย แล้วก็มาพูดเรื่องสูงสุดกันโดยภาษาธรรม มันก็จะจริงอย่างที่อาตมาได้บรรยายมานี้. แล้ว เราอาจที่จะมีพระเจ้าร่วมกันหมด, นับถือพระเจ้าร่วมกันหมด ในสากลจักรวาล ทั้ง มนุษย์เครจฉานและสิ่งมีชีวิตใด ๆ, ปฏิบัติต่อกันตามความประสงค์ของพระเจ้า. ที่เป็น กฎของธรรมชาติอันสูงสุดนั้น ก็จะได้รับสันติภาพอันถาวร.

เกี่ยวนี้ เราได้รับแต่วิกฤตการณ์อันถาวร อยู่ทั่วไปทั้งโลก เพราะเรา ไม่มีพระเจ้า. หรือถ้าเรามีพระเจ้า ก็คือพระเจ้าของกิเลส, เอากิเลสมาเป็นพระเจ้า, เอามารเอาซาตานมาเป็นพระเจ้า พระเจ้าเงิน ถือพระเจ้าเงิน ถือเงินเป็นพระเจ้า ก็ ไปกันอีกทางหนึ่ง, ถือความรักเป็นพระเจ้า ที่คนหนุ่มสาวพวกนี้เขาชอบพูดกันนักใน เวลานี้ นั้นก็ไปอีกทาง ไปทางอื่นเถิด. เขามีพระเจ้าชนิดที่ไม่ใช่พระเจ้า นั่นแหละคือ ภูตผีปีสาจอะไรก็ไม่รู้ เอามาเป็นพระเจ้า, แม้กระทั่งถือเทวดาอารักษ์อะไรต่างๆ นี้ ก็ ไม่ใช่พระเจ้า เพราะมันไม่สามารถทำอะไรเหมือนอย่างพระเจ้า ที่เราได้พูดไปแล้ว.

ฉะนั้น การที่บูชาเช่นสรวงผีสางเทวดานั้น ไม่ใช่ทำแก่พระเจ้า ศาสนาที่เขา มีพระเจ้าเขากลับไม่ทำ. ในคัมภีร์ของเขาห้าม แม้แต่จะไปกินอาหารที่ทำขึ้นเพื่อเช่น วักตั้กแตนผีสางเทวดาอารักษ์เหล่านั้น, เขาห้ามกิน เป็นของสกปรก เป็นของบาป. ถ้าถือพระเจ้าจริง มันเป็นถึงอย่างนั้น เขาจะไม่บูชาบวงสรวงเช่นวักตั้กแตนวิญญาณ ภูติผีปีศาจ และแม้แต่ของที่เขาทำขึ้นเพื่อเช่นวักตั้กแตน นั้นก็กินไม่ได้นะ ผิดบัญญัติ ทางศาสนา.

ฉะนั้นเรามาดูกันให้กี ๆ ว่า มีพระเจ้าอยู่สองพวก คือพระเจ้าของคนโง่ ที่มันไม่จริง, แล้วก็พระเจ้าของคนที่รู้ที่ฉลาด ที่เป็นพระเจ้าจริง. เดี๋ยวนี้ เรากำลัง พูดถึงพระเจ้าจริง และเป็นพระเจ้าในฐานะเป็นสิ่งสูงสุด ที่มนุษย์มีร่วมกันหมด; อาจจะมีคนไม่ยอมรับ เพราะมีพระเจ้าอย่างอื่นอยู่, เขาก็ยังไม่พ้นไปจากอำนาจของพระเจ้าที่แท้จริงนี้; ฉะนั้นเขาก็จะถูกพระเจ้าที่แท้จริงนี้ลงโทษ. ฉะนั้น คนที่ถือพระเจ้า อย่างผิด ๆ มันก็ต้องได้รับผลเป็นโทษ คือความทุกข์ ความเสียหาย ความไม่ได้ อะไร ไปตามแบบของคนที่ไม่รู้จักพระเจ้า. ไปถือเอาพระเจ้าผิด ๆ เป็นพระเจ้าปลอม แล้วพระเจ้าจริงก็ลงโทษให้, อย่างน้อยก็ให้มันโง่หนักขึ้นไปอีก, แล้วมันก็จะได้ทำ อะไรผิด ๆ หนักขึ้นไปอีก, ก็จะได้ตกนรกนาน.

นี้มามีพระเจ้ากันให้ถูกต้อง ในลักษณะที่จะมีความสมัครสมานสามัคคื
กลมเกลียวกันได้ทั้งโลก ไม่มีบัญหาเกิดขึ้น เกี่ยวกับศาสนาในระหว่างชาติ หรือภาย
ในชาติ หรือภายในครอบครัว. ศาสนาคริสเตียนมีใจกว้าง ถึงกับอนุญาตให้แต่งงาน
กับคนนอกศาสนาได้; แต่แล้วเขาต้องปฏิบัติถูกต่อพระเจ้าตามกฎเกณฑ์ที่วางไว้. ฉะนั้น
ถ้าเกิดมีการแต่งงานระหว่างคนต่างศาสนากัน การที่มีความเข้าใจเรื่องพระเจ้าอย่างถูก
ต้องนี้ จะมีประโยชน์ที่สุด, จะทำให้อยู่กันโดยไม่มีบัญหา เกี่ยวกับความต่างของศาสนา
ที่ต่างคนต่างมี.

ขอให้ชักชวนกันทำความเข้าใจ ในหัวใจของศาสนา คือพระเจ้านี้ ให้เป็น
ที่เข้าใจแจ่มแจ้งกันทุกคน. ในวันนี้พูกไก้แต่จุกตั้งต้น หรือเก้าเงื่อนสำหรับตั้งต้นเพื่อ
การศึกษา, แล้วก็พยายามหาโอกาสศึกษา ให้มันเป็นไปจนถึงที่สุดของเรื่อง, แล้วก็จะ
เป็นจริงอย่างว่า ว่ามีพระเจ้าร่วมกัน มาจากสิ่งสิ่งเดียวกัน, เหมือนกับว่าเป็นพี่น้องท้อง
เดียวกัน แล้วก็จะอยู่กันด้วยความผาสุก แล้วก็จะตายหรือจะดับลงไป สู่สิ่งเดียวกันอีก.
นีมนุษย์มีทางที่จะต้องเป็นอย่างนี้ คือว่า ไปสู่ชีวิตนิรันดร ตามความหมายของศาสนา
ทุกศาสนา. แม้ในพุทธบริษัทนี้จะเรียกว่าอมตะ อมฤต มันก็ยังเป็น นิรันดร อยู่

นั่นแหละ, จะเรียกว่านิรันครก็ได้ จะเรียกว่าอมตะก็ได้ จะเรียกว่า โลกุตตระ ก็ได้, จะเรียกว่า พระนิพพาน ก็ได้, มันเป็นจุดสูงสุด ของผลที่เข้าถึงศาสนาหรือมีพระเจ้า อย่างถูกต้อง.

นี่อาตมาได้พูดมาจนเลยเวลาตามธรรมดาแล้ว ก็ขอยุติการบรรยายในวันนี้ ไว้แต่เพียงเท่านี้ก่อน. ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

— m —

๒๐ มกราคม ๒๕๒๒

บ้ญหาแตกแยกเกี่ยวกับสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ เป็นครั้งที่ ๓ แห่งภาคมาฆบูชาในวันนี้ อาคมา ก็จะได้กล่าวเรื่องใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ ค่อไปตามเคิม.

แต่ในวันนี้จะกล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า ปัญหาแตกแยกเกี่ยวกับสิ่งที่เรียก กันว่าพระเจ้า. *เหตุไรเราจะต้องทำความเข้าใจ ในระหว่างศาสนาร่วมกัน* อาตมาได้ กล่าวแล้ว *ในการบรรยายครั้งที่* ๑, และ *เรามีพระเจ้าร่วมกันอย่างไร* ก็ได้กล่าวแล้ว *ในการบรรยายครั้งที่ ๒.* เดี๋ยวนี้ จะต้องพูดกันถึง สิ่งที่ทำให้เกิดความแตกแยก ในทาง ความคิดเห็น เกี๋ยวกับพระเจ้านั้น อันนี้เป็นบุพภาค ที่จะต้องทำความเข้าใจกันเสียก่อน แล้วจึงทำความเข้าใจกันถึงใจความแห่งคริสตธรรม. การที่เราทำความเข้าใจกันระหว่างศาสนานั้น ทำให้เกิดความปกติ คืออยู่ กันเป็นผาสุก. ในระหว่างประเทศต่อประเทศก็ดี, ภายในประเทศซึ่งพลเมืองนับถือ ศาสนาต่างกันก็ดี, หรือในสังคม ที่แต่ละคนถือศาสนาต่างกันก็ดี, แม้ในที่สุดแต่ใน ครอบครัว ซึ่งภรรยาสามีถือศาสนาต่างกันก็ดี, ถ้ามีความเข้าใจกันในเรื่องเกี่ยวกับ พระศาสนานั้นๆแล้ว จะไม่มีบัญหาเลย จะอยู่กันเป็นผาสุก ยิ่งไปคว่าที่จะไม่มีความ เข้าใจในเรื่องนี้.

# พระเจ้าเป็นสิ่งยึดหน่วงสูงสุดของทุกชีวิต.

วันนี้ก็จะพูคถึง ปัญหาเกี่ยวกับสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า เรื่องพระเจ้าก็ถือว่า เป็นเรื่องสิ่งสูงสุดของมนุษย์; เพราะว่า ทุกคนมีพระเจ้า โดยที่เขาจะรู้สึกตัวหรือไม่ รู้สึกตัวก็ตาม. พุทธบริษัทเราได้รับคำสั่งสอนกันมาว่า ในพุทธศาสนาไม่มีพระเจ้า นั้นเป็นเพราะให้คำจำกัดความของคำว่าพระเจ้า ไม่สมบูรณ์ และเขาไปเล็งถึง พระเจ้าในแบบของศาสนาอื่น เช่นศาสนาชินดู คริสตศาสนา เป็นต้น; ซึ่งคำ บรรยายหรือคำสั่งสอนบางส่วน พูดไว้ในลักษณะที่พระเจ้าเป็นบุคคล. พุทธศาสนาไม่ ยอมรับพระเจ้าอย่างนั้น ก็เลยปฏิเสธหมดทีเดียวว่า ในพุทธศาสนาไม่มีพระเจ้า; แต่ โดยเนื้อแท้ ที่จริงแล้ว ไม่มีสึงใดที่จะอยู่โดยไม่มีพระเจ้า หรือไม่มีสิ่งใดที่ไม่เกี่ยวข้อง กับสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า.

ฉะนั้นขอให้เราสนใจคำว่า "พระเจ้า" กันให้ดีๆ "ให้เข้าใจพระเจ้าอย่าง ถูกต้อง แล้วเราทุกคนในสากลโลกหรือสากลจักรวาลก็ตาม จะมีสิ่งยึดเหนี่ยวอันเดียว กัน และอยู่กันเป็นผาสุก. ในครอบครัวเราก็มีพระเจ้า คือคนสักคนหนึ่งซึ่งเป็น หัวหน้าครอบครัว เป็นที่ยึดเหนี่ยวแห่งครอบครัว; *ในหลักธรรมะก็ถือว่า บิดามารดา*  *เป็นพระพรหมในครอบครัว*. ถ้าถือบิดามารดาเป็นพระพรหม นั่นก็คือ มีพระเจ้าใน ครอบครัว เฉพาะในครอบครัว.

ทรือในประเทศที่มีพระมหากษัตริย์เป็นประมุข ก็มีพระมหากษัตริย์เหมือน พระเจ้า ในส่วนที่ว่า เป็นที่ยึกหน่วง เป็นจุดรวมร่วมกัน เป็นที่ยึกหน่วงไม่ให้แตก แยกกัน หรือว่าแตกแยกกันไปบ้างก็เห็นแก่จุกส่วนรวม ก็กลับคืนดีกันอีก ไม่มีการ แตกแยก. ในประเทศที่ไม่มีพระมหากษัตริย์เป็นประมุข เขาก็ต้องมีใครคนใดคนหนึ่ง ซึ่งมีหน้าที่อย่างเคียวกัน เป็นเครื่องยึดหน่วง. อย่างประเทศไทยเรามีพระมหากษัตริย์ เป็นเครื่องยึดหน่วง ถ้าพรรคการเมืองแตกกัน ก็ยึงมีพระมหากษัตริย์เป็นเครื่อง ยึดหน่วง ให้กลับคืนดีกัน. ถ้ารัฐบาลกับสภาแตกกัน ก็มีพระมหากษัตริย์เป็น เครื่องยึดหน่วง ให้กลับคืนดีกัน, ภายในชาติจะแตกกันอย่างไร ก็ยังมีจุดศูนย์ รวมอยู่จุดเดียว ที่เป็นเครื่องยึกหน่วงไม่ให้แตกกัน. คังนั้นเราจึงเห็นความสำคัญ ของสิ่งที่เป็นเครื่องยึกหน่วง.

ที่นี้เมื่อกูกว้างออกไป ถึงประเทศทั้งหลายในโลก ซึ่งมีอยู่ตั้งร้อยสองร้อย ประเทศนี้ มันจะมีจุกรวมจุกเกี่ยวกันได้อย่างไร, เพราะต่างคนต่างเป็นอิสระ; นั้น แหละเราจะเห็นความจำเป็นของสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า. ถ้าทุกประเทศในโลก มีพระ-เจ้าเป็นจุดรวม จุกที่ยึกหน่วงแล้ว โลกนี้จะกีกว่าที่เป็นอยู่เกี่ยวนี้มาก ก็อจะไม่มีการ กระทำ ชนิกที่เป็นการกระทบกระทั่งกัน เบียกเบียนกันโดยประการทั้งปวง.

โลกนี้มีพระเจ้าเป็นเครื่องยึดหน่วง มันก็ถูกต้องตามกฎของธรรมชาติอยู่ แล้ว เพราะว่าสิ่งยึกหน่วงนี้ มันมีแก่สัตว์ที่มีความคิดนึกทุกตัว, สิ่งที่มีความรู้สึกคิดนึก ที่เราเรียกว่าสัตว์นี้ ทุกตัวสัตว์มันต้องมีที่ยึดหน่วง, มันยึดหน่วงในความหมายที่ลึกซึ้งที่ สุกคือ ความที่มันรอด และหนทางแห่งความรอก. สัตว์เครจฉานนั้นแหละ มันยึด ถือความรอกและหนทางแห่งความรอก. อะไรเป็นหนทางแห่งความรอก มันทำถึงที่สุด, มันมีพระเจ้าตามประสาสัตว์ แล้วมันไม่มีคำพูก มันเรียกว่าพระเจ้าไม่เป็น. แต่ที่ แท้นั่นแหละคือพระเจ้าของสัตว์เครจิฉาน แม้แต่นกหนูตัวเล็ก ๆ มันก็มีวิธีการสำหรับ ทำให้รอกชีวิตอยู่ได้, มันก็ยึกอันนั้นเป็นเครื่องยึกหน่วง. สัตว์ทุกตัวที่มีความรู้สึก คิกนึก มันต้องมีพระเจ้า. เดี๋ยวนี้ คนแท้ ๆ ยังไม่รู้จักสิ่งที่เป็นเครื่องยึดหน่วง และ มีอยู่จริง.

พุทธบริษัทน่าจะนึกถึงข้อที่ว่า พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสว่า พระองค์เองก็
ทรงอยู่โดยมีที่เคารพ. เมื่อตรัสรู้แล้วใหม่ ๆ ท่านค้นหาสิ่งที่จะเป็นที่เคารพของท่าน
ในที่สุดท่านก็พบ และท่านก็ ได้ตรัสว่า ธรรมะที่ตรัสรู้แล้วสอนนี้เป็นที่ที่เคารพ เรียก
ว่าเคารพพระธรรม. พระพุทธเจ้า ในอดีตก็ดี บัจจุบันก็ดี อนาคตก็ดี ทุกพระองค์
ล้วนแต่เคารพพระธรรม.

ฉะนั้นเราอย่าเพ่อให้เป็นจุดสูงสุดอยู่ที่พระพุทธเจ้า จะไปมีจุดสูงสุดอยู่ที่ สิ่งที่แม้แต่พระพุทธเจ้าก็ทรงเดารพ, หรือจะเกิดมีเด็กๆ ถามขึ้นว่า ทำไมจึงต้องมี พระพุทธเจ้า? พระพุทธเจ้าเกิดขึ้นได้เพราะเหตุอะไร? พระพุทธเจ้าสอนเรื่องอะไร? อย่างนี้ เดี๋ยวก็จะพบว่า มันมีสิ่งที่ยิ่งไปกว่าพระพุทธเจ้า ซึ่งจะเข้าใกล้สิ่งที่เรียกว่าพระเจ้าสูงสุดยิ่งขึ้นทุกที. พระพุทธองค์ตรัสว่า ธรรมที่เราตรัสรู้แล้วสอนนี้ เป็นที่ เดารพของเรา. ครั้นเมื่อพระองค์จะปรินิพพาน ก็ยังตรัสว่า ธรรมที่แสดง วินัยที่ บัญญัตินี้ จะอยู่เป็นศาสดาของพวกเธอ หลังแต่กาลล่วงลับไปแล้วแห่งเรา. นี้ก็หมาย ความว่า ท่านยังมอบสิ่งสูงสุดไว้ให้อีก หลังจากที่พระองค์ล่วงลับไปแล้ว โดยพระกาย.

ทีนี้ ถ้าพระเณร อุบาสก อุบาสิกา คนใด เป็นนักศึกษาพอสมควรแก่ ความเป็นพุทธบริษัทแล้ว ก็จะรู้เรื่องที่สำคัญที่สุดในพระพุทธศาสนา ซึ่งจะเป็น ที่สูงสุดกว่าสิ่งทั้งปวง จนเทียบกันกับพระเจ้านี้ได้ จนพุทธบริษัทก็มีพระเจ้า. สิ่งนั้นไม่รู้จะเรียกชื่อว่าอะไร, แต่ พระพุทธเจ้าท่านตรัสเรียกสิ่งนั้นว่า ชื่อ "ธรรมธาตุ" นั้นคือธรรมธาตุ, ธรรมะธา-ตุ คือธรรมธาตุ. ธรรมธาตุนี้มีมาก จนท่านต้องจำกัดความลงไปว่า ธรรมธาตุนั้น หมายความว่า พระตถาคตทั้งหลายจะเกิด ขึ้นก็ดี, พระตถาคตทั้งหลายจะไม่เกิดขึ้นก็ดี แต่ธรรมธาตุนั้นมีอยู่ ซึ่งตถาคตรู้แล้วนำมา เปิดเผย. ธรรมธาตุนั้นเป็นตถตา เป็นอวิตถตา เป็นอนัญญูถตา เป็นธัมมนิยามตา เป็นธัมมัฏฐิตตา เป็นอิทป์บัจจยตา; แล้วแต่จะชอบใช้คำใหน แต่ทั้งหมดนั้นเรียกว่า ธรรมธาตุ ธาตุแห่งธรรม, แล้วก็ต้องว่าอย่างนั้น ต้องอันนั้น ตัวนั้น เพราะว่าตัวอื่น ยังมีอีก. ธรรมธาตุนั้น นั้นแหละ ศึกษาให้ดีเถอะ จะพบว่า มีความหมายแห่งความ เป็นพระเจ้า.

ธรรมธาตุนั้นเป็นตถตา คือ ความเป็นอย่างนั้น เป็นอย่างอื่นไม่ได้, เป็นอย่างนั้นโดยประการเดียว. นี่ความหมายนี้ไป พ้องกับคำว่า ยะโฮวาห์ ของผ่ายยิว หรือผ่ายคริสเตียน ซึ่งคำนั้นแปลว่าเป็นอย่างนั้นเหมือนกัน จึงได้เรียกว่า ยะโฮวาห์.

ทีนี้ อวิตถตา — ไม่ผิดจากความเป็นอย่างนั้น, อนัญญถตา — ไม่เป็น อย่างอื่นจากความเป็นอย่างนั้น, ชัมมัฏฐิตตา — ตั้งอยู่ในฐานะเป็นธรรมดาแห่ง ธรรม, ชัมมนิยามตา — เป็นบทนิยามแห่งธรรม, เป็นอิทปิบัจจยตา คือกฏูที่จะ ให้มีสิ่งใดสิ่งหนึ่งเกิดขึ้น เพราะสิ่งนี้มี เพราะสิ่งนี้มี สิ่งนั้น ๆ จึงเกิดขึ้น.

"ธรรมชาตุ" นั้นเอง มีความหมาย มีคุณค่า ตรงกับคำว่าพระเจ้า ใน ความหมายที่ถูกต้อง. ขอให้ พุทธบริษัทเรารู้จักสิ่งที่เรียกว่า ธรรมชาตุนั้น ไว้ให้ ชัดเจนเถอะ ก็จะเข้าใจกันได้, จะทำความเข้าใจกันได้กับเพื่อนมนุษย์ทั่วโลก ที่ เขามีพระเจ้า เขานับถือพระเจ้า.

#### เปรียบเทียบสิ่งที่ทำหน้าที่ตรงกัน.

ทีนี้ก็ เพื่อจะทำความเข้าใจกันได้ อาคมาก็ได้กล่าวมาแล้วในการบรรยาย กรั้งที่แล้ว ๆ มา ว่าเรา จะต้องเอาความหมายของคำ ๆ นั้น มาเป็นเครื่องเปรียบเทียบ กัน; ถ้าจะเอาแต่คำพูดมันก็ตรงกันไม่ได้. คนหนึ่งเรียกว่าพระยะโฮวาห์, คนหนึ่ง เรียกว่าพระอัลหล่าห์ คนหนึ่งเรียกว่าพระอิศวร พระพรหมแล้วแต่จะเรียก; แต่เรา เอาความหมายของคำเหล่านั้น โดยเอาหน้าที่ ที่สิ่งที่สมมุติให้นั้นได้กระทำอย่างไร.

ที่ว่าความหมายเดียวกัน ก็ก็อว่า มันมีสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งทำหน้าที่นั้นตรงกันหมด หน้าที่แรก เป็นผู้สร้าง. พวกที่ถือพระเจ้าอย่างบุคคล ก็ว่า พระเจ้าอย่างบุคคลนั้นแหละสร้างขึ้นมา, สร้างโลกสร้างมนุษย์ ขึ้นมา. แต่ ในพุทธศาสนา ก็มีผู้ สร้าง อะไรเป็นต้นกำเนิดเป็นต้นเหตุ ให้สิ่งทั้งปวงเกิดขึ้นและเป็นไป จะเรียกว่ากฎแห่งธรรม หรือ ธรรมชาติในฐานะที่เป็นกฎก็ได้ นั่นแหละ คือผู้สร้าง, เพียงแต่ว่า ไม่เป็นบุคคล; ส่วนเขาจะพูดให้เป็นบุคคล เพราะว่ามันไม่เหมาะที่จะพูดอย่างไม่เป็น บุคคล. ถ้าไม่พูดอย่างเป็นบุคคล คนเข้าใจไม่ได้ และไม่ยอมรับ คังนั้นเขาจึง ต้องพูดให้เป็นเหมือนอย่างบุคคล คือ มีความรู้สึก คิกนึก มีความต้องการ ปรารถนาได้ อะไรได้ จึงว่าพระเจ้าสร้างคนขึ้นมา. อย่าง คริสเตียน ก็พระเจ้าจะให้โลกนึ่งดงามยิ่งขึ้น สมบูรณ์ยิ่งขึ้น ก็เอาดินมาสร้างคนผู้ชาย ขึ้นมา, แล้วก็สร้างคนผู้หญิงจากซี่โครงของคนผู้ชายนั้น. นี้เรียกเป็นคนสร้างกันอย่าง คน แล้วก็เป็นคน มีความรู้สึกอย่างคน อย่างนั้ก็เรียกว่า มีพระเจ้าอย่างคน.

ทีนี้เราไม่เชื่อ เราก็ต้องมีความคิดอย่างของเราเอง ว่าคนนี้จะเกิดมาได้ เองอย่างไร มันต้องมีเหตุอย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งเป็นต้นเหตุให้คนเกิดขึ้นมาในโลก นี้, อะไรเป็นค้นเหตุอันนั้น นั้นก็คือพระเจ้าอย่างเดียวกับเขา; แต่เขาพูดเป็นคน, เราพูดเป็นอย่างมิใช่คน, แต่มัน เหมือนกันตรงที่ว่า มัน เป็นต้นเหตุ ที่ให้สิ่งใดสิ่ง หนึ่งเกิดขึ้น, หรือให้ทุกสิ่งมันเกิดขึ้น. นี้เราต้องยอมรับว่ามีผู้สร้าง.

ถ้าไม่มีผู้สร้างโลกนี้ก็ไม่มีจริงเหมือนกัน, แม้แก่พระพุทธเจ้าก็เกิดขึ้นใน โลกนี้ไม่ได้. แม้เด็กๆ นี้จะคิดว่า เราเกิดมาจากพ่อแม่, แล้วพ่อแม่เกิดจากอะไร? ใครทำให้พ่อแม่เกิดขึ้น? ในที่สุดก็ไปจบลงที่ว่า มันมีอะไรอย่างหนึ่ง ซึ่งทำให้มนุษย์ เกิดขึ้นมา. นี้เป็นต้นเหตุ, เป็นต้นกำเนิด. ในภาษาฝ่ายที่มีพระเจ้าอย่างคน เขา ก็เรียกว่าปฐมเหตุ คือเหตุอันแรก นั่นแหละคือพระเจ้า. เราก็ยอมรับได้ว่า เราก็มี ปฐมเหตุ ที่ทำให้คนมันเกิดขึ้นมา สัตว์ทั้งหลายมันเกิดขึ้นมา ทุกสิ่งทุกอย่างเกิดขึ้นมา.

แล้วมันก็มี ซึ่งที่รักษาและคุ้มครอง, มัน มีซึ่งที่ควบคุมให้โลกนี้ ให้ จักรวาลนี้ เป็นไปอย่างถูกต้องอย่างนี้, ควงอาทิตย์ ควงคาว ควงจันทร์ ได้รับการคุ้ม-ครองให้เป็นไปอย่างถูกต้องอย่างนี้; นี่เรียกว่าส่วนใหญ่. ส่วนย่อย ๆ เข้ามา คนแต่ ละคนก็ได้รับการคุ้มครอง ให้เป็นไปตามกฎที่มันจะอยู่ได้, กินอาหารแล้วก็ย่อยได้. ถ้าไม่มีอำนาจอะไรอย่างหนึ่ง อาหารมันก็ไม่ต้องย่อย หรือว่าน้ำย่อยมันก็ไม่ออกมา, หัว ใจมันก็ไม่สูบฉีดอยู่อย่างแน่นหนา เหมือนที่เรารู้สึกอยู่, ปอดมันก็จะไม่หายใจ อย่างนี้. ทุกอย่างต้องมีอะไรอันหนึ่งซึ่งควบคุม ให้สิ่งเหล่านี้เป็นไป เขาเรียกว่าพระเจ้า เป็น อย่างบุคคล. เราไม่เรียกว่าพระเจ้าอย่างบุคคล, แล้วเราก็เรียกว่าพระเจ้าอย่างที่มิใช่ บุคคล คือ เป็นกฎของธรรมชาติ หรืออะไรก็ตาม แล้วแต่ที่เราจะเรียก.

แล้วก็มี สิ่งใดสิ่งหนึ่ง ซึ่งทำให้สิ้นสุด แก่สิ่งใกสิ่งหนึ่ง เมื่อถึงคราวที่ ควรจะสิ้นสุก; เช่นจักรวาลนี้ก็อย่าอวคกีไป เพราะเป็นที่เชื่อได้ว่า ครั้งหนึ่งมันไม่มี มันเพิ่งมี, แล้วจักรวาลนี้มันก็จะสิ้นสุดลงสักวันหนึ่ง, ก็ค้วยเหตุของอะไร? เขาว่าด้วย เหตุอำนาจของพระเจ้า; เราก็ว่าด้วยเหตุอำนาจ ของสิ่งที่ทำให้เกิดความสิ้นสุด คือ กฎของธรรมชาติ.

ทีนี้ คู่ให้มันน่าสนใจยิ่งขึ้น ว่าพระเจ้านี้เป็นผู้ให้ชีวิต. ชีวิตคืออะไร? ทางวัตถุ ชีวิตคือความสคชื่น มีชีวิตคือไม่ตาย; นี่ใครเป็นผู้ให้? มันก็มีสิ่งที่ลึกลับ สูงสุดสิ่งหนึ่ง เป็นสิ่งที่ทำให้เกิดสิ่งที่เรียกว่าชีวิต เขาเรียกว่าพระเจ้า, เราเรียก ว่ากฎของธรรมชาติ หรือพระธรรม.

แล้วมีสิ่งหนึ่ง ซึ่งให้ทุกสึงที่เราต้องการ; เขาอธิบายพระเจ้าว่า เป็น ผู้ให้ทุกสิ่งที่เราต้องการ. พุทธบริษัท เราก็มีสึงที่จะให้ทุกสิ่ง ที่เราต้องการ แต่ ต่อ เมื่อเราได้ทำถูกต้องตามกฎ อันนั้น กฎที่สร้างชีวิต สร้างอะไรมา เป็นกฎตายตัวอยู่. เราต้องทำให้ถูกต้องตามกฎอันนั้น แล้วเราก็จะได้ทุกสิ่งที่เราต้องการ.

หรือเขาจะพูกว่า พระเจ้าคือสิ่งที่ช่วยให้เรารอด; เราก็มีสิ่งที่ช่วยให้ เรารอด คือ ธรรมะที่ประพฤติกันอย่างถูกต้อง ทำให้เรารอด, เราก็มีพระเจ้า เหมือนกัน.

เขาพูดว่า พระเจ้าเป็นผู้วางหนทางไว้ให้เราเดิน แล้วก็นำทางให้เราเดิน; เรา พุทธบริษัทก็มี หนทางที่วางไว้ให้เราเดิน โดยกฎของธรรมชาติ. พระพุทธเจ้า ท่านไม่ได้ทรงวางหนทางนี้ด้วยพระองค์เอง เป็นแต่*ทรงพบหนทางนี้* ที่ธรรมธาตุ หรือพระเจ้าได้วางไว้ให้เสร็จแล้ว, เช่น อัฏจังคิกมรรค นี้เป็นทางสำหรับ มนุษย์เดิน. พระพุทธเจ้าท่านไม่ได้จัดทางนี้ หรือวางทางนี้ขึ้นโดยพระองค์; แต่ พระองค์ตรัสรู้ ว่าทางที่เขาวางไว้ให้แล้วเป็นอย่างนี้ๆ. อะไรคือที่วางไว้ให้? ก็คือ

กฎของธรรมชาติ หรือธรรมธาตุ ในฐานะที่เป็นกฎของธรรมชาติ ก็เป็นผู้ที่นำทาง ให้เดิน.

ความที่มนุษย์มีความรู้สึกไปในทางสูง จะเป็นไปในทางสูงยิ่งขึ้น กว่าที่จะ บรรลุนิพพานนั้น เพราะมันมีกฎอันหนึ่งอยู่ในตัวมันเอง ซึ่งอยากให้มันไปในทางสูง มันต้องการไปในทางสูง, แล้วเขายังพูคว่า พระเจ้านั้น เป็นผู้ที่คอยพบเราอยู่ที่ปลาย ทาง; ให้เราทำตามที่พระเจ้าต้องการเรื่อยไปๆ แล้วก็จะไปพบกับพระเจ้าที่ปลายสุด หนทาง, แล้วเราก็จะอยู่กับพระเจ้านั้น เป็นนิรันดรตลอดกาล. นี่เราก็มี, พุทธบริษัท ก็มี, การที่ว่า ปฏิบัติไปๆ แล้วเราก็จะไปพบกับธรรมชาดุอันสูงสุด ที่เป็นอสังขตะ คือเป็นนิพพาน, แล้วเราจะอยู่กันที่นั้นโดยนิรันคร.

กิกดูเถอะ มันจะท่างกันอย่างไร พระเจ้าอย่างที่เขาพูด กับพระเจ้า อย่างที่เราก็มี? มันต่างสักแต่สักว่าชื่อ เมื่อเขาเรียกว่าพระเจ้าชื่อนั้นชื่อนี้ ตามชื่อ ที่เขาบัญญัติไว้. เราก็จะเรียกว่า "ธรรมธาตุ" ธรรม — ธาตุ นั้น, ธรรมธาตุนั้น ที่มี อำนาจทำให้สิ่งต่าง ๆ เป็นไป ให้สิ่งต่าง ๆ สิ้นสุดลง, ทำให้รอดชีวิตอยู่ได้, ทำให้ก้าวหน้า ไปได้, ไปถึงจุดหมายปลายทางได้, เป็นพระนิพพานอันเป็นนิรันตร.

นี่มันมี พระเจ้าที่แท้จริงอยู่อย่างนี้ แม้พุทธศาสนา; หากแต่ว่าเราไม่ ยอมรับว่าพระเจ้า เพราะเราได้ไปรับคำสอนกันมาอีกแบบหนึ่ง ให้เห็นว่าพระเจ้าเป็น คน ๆ อย่างในศาสนาอื่นเขาพูดกันนั้นไม่จริง จนเราก็พลอยไม่มีพระเจ้านี้มันจะทำให้โง่ เอง ทำไม่ไม่ถามดูก่อน ว่าพระเจ้านั้น คืออะไร? ทำหน้าที่อย่างไร? มีคุณสมบัติ อย่างไร? มีลักษณะอย่างไร? เอาอันนั้นเป็นหลักกัน ก็จะพบว่า ทุกคนมีพระเจ้าร่วม กัน แม้แต่สัตว์เดรจฉาน; เพราะว่ากฎของธรรมชาตินั้น นอกจากจะควบกุมมนุษย์ แล้ว ยังควบกุมสัตว์เดรจฉานด้วย. สัตว์เดรจฉานก็ต้องทำตัวให้เป็นไปตามกฎด้วย

แล้วมันก็รอดอยู่ได้ ตามประสาของสัตว์เคร็จฉาน, แม้จะไม่มาก แม้จะไม่สูงเท่ากับ มนุษย์ มันก็รอดอยู่ได้ โดยวิธีการอย่างเคียวกัน.

นี้ขอให้มองเห็นข้อนี้กันก่อน มิฉะนั้นจะพูดกันไม่รู้เรื่อง ว่ามัน มีอะไร อยู่อันหนึ่ง ซึ่งเป็นสิ่งสูงสุด ที่มนุษย์มีอยู่ร่วมกัน. ถ้ามนุษย์เข้าถึงสิ่งนี้ มีอยู่ ร่วมกันแล้ว ทั้งโลก ทุกประเทศในโลกนี้ จะมีจุดยึดเหนี่ยวจุดเดียวกัน, แล้วจะมี การประสมกลมกลืนกัน อยู่กันเป็นผาสุก. นี่ดีหรือไม่ดี? เป็นเรื่องที่ควรเข้าใจ ควร ศึกษาหรือไม่? ขอให้ลองกิดดูตรงนี้ ว่าถ้ามันมีสิ่งๆ หนึ่ง สิ่งเคียวเท่านั้น ที่ว่าทุกคน เข้าถึงแล้ว มันก็จะกลายเป็นผู้รวมจุดเดียวกัน, ไม่มีสัทฐต่อกัน มีแต่จะช่วยเหลือซึ่งกัน และกัน, ให้ถึงที่สุดจุดหมายปลายทางของเจตนารมณ์ของพระเจ้า หรือของสิ่งนั้น.

อาคมาจึงเห็นว่า เป็นการสมควรอย่างยิ่ง ที่เรา ควรจะทำความเข้าใจ เกี่ยวกับพระเจ้าในฐานะเป็นสิ่งสูงสุด เป็นผู้สร้าง เป็นผู้คุ้มครอง เป็นผู้ให้ชีวิต ให้ทุกสิ่งที่ต้องการ ให้เรารอด วางหนทางไว้ให้เราเดิน แล้วก็นำให้เดิน แล้ว ก็ไปพบกันที่ปลายทาง แล้วก็อยู่ด้วยกันที่นั้นเป็นนิรันดร นี่คือพระเจ้า.

แต่ มนุษย์ บัจจุบันนี้ มันเป็นอันธพาล เป็นสัตว์ โง่ เห็นแก่เนื้อหนัง ไป เห็นพระเจ้าอย่างอื่น เงินนั้นแหละเป็นพระเจ้า ของมนุษย์สมัยบัจจุบันนี้; เพราะว่า เงินมันให้สำเร็จประโยชน์ทางวัตถุ ทางเนื้อทางหนัง เอร็ดอร่อยสนุกสนานแก่เขา. เขา เอาอะไรเขาก็หาได้ด้วยเงิน, แล้วก็บูชาเงินเป็นพระเจ้า, คนสมัยนี้จึงถือเงินเป็นพระเจ้า, เป็นลูกหลานของคนที่เคยถือพระเจ้า เป็นพระเจ้ามาแค่กาลก่อน; ครั้นมาบัคนี้ เขา ทั้งพระเจ้าชนิด โน้นเสีย แล้วก็มาถือพระเจ้าเงิน. ระวังให้ดี, เราอย่าไปตามหลัง พวกเหล่านี้ เราจะเป็นคนไม่มีพระเจ้า คือไม่มีพระธรรม. นี่เรียกว่า ถ้ามนุษย์สมัยนี้ รู้จักพระเจ้ากันจริง ๆ แล้ว ก็จะเป็นบุญเป็นกุศลแก่ โลกทั้งโลก คือ จะได้อยู่กันเป็น ผาสุก.

#### ประเภทของพระเจ้าแยกใด้เป็น ๒ อย่าง.

ที่นี้เพื่อเข้าใจพระเจ้ายิ่งๆ ขึ้นไป เรากูสิ่งที่เรียกว่า พระเจ้ากันนี้ ให้ ละเอียกลงไปอีก จะแยกประเภทของพระเจ้าให้พั่ง. พระเจ้าโดยประเภทใหญ่ๆ นั้น ก็มือยู่สัก ๒ ประเภท คือพระเจ้าที่เรารู้สึกเอาโดยสัญชาตญาณ กับพระเจ้าตาม ที่กล่าวไว้ในพระคัมภีร์.

พระเจ้าประเภทที่ ๑. พระเจ้าที่เป็นความรู้สึก เกิดขึ้นมาโดย สัญชาตญาณ นั้นก็คือความรู้สึกของคนทุกคน ไม่ว่าเขาจะนับถือศาสนาไหน, โดย สัญชาตญาณเขารู้สึกว่า เขาไม่ปลอดภัย เขาต้องการที่พึ่ง เขาอยากจะมีอะไรเป็น ที่พึ่ง ที่อุ่นใจถึงที่สุด. อะไร ๆ ก็ตาม ถ้าเขาคิดว่าจะเป็นที่พึ่งได้ เขาจะคิดพึ่งสิ่งนั้น ในฐานะที่เป็นพระเจ้า. นี่พระเจ้าที่เกิดขึ้นโดยความรู้สึกตามธรรมดาของบุคคล นี้ก็มี อยู่, อะไรมันสนองความต้องการของเขาได้ เป็นที่พอใจ เขาจะนับถือสิ่งนั้นเหมือนกับ พระเจ้า. อ้าเขาบุชากิเลส ตัณหา เขาจะนับถือสิ่งที่สนองกิเลสตัณหาของเขาว่าเป็นพระเจ้า เช่นพระเจ้าเงินตรา เป็นต้น. ขอใหล้องคิดดูให้ดี อย่าให้มันพลัดตกไปในทางค่ำ อย่างนี้ ถ้าว่าสัญชาตญาณของเราต้องการสิ่งที่เป็นที่พึ่ง หรือช่วยให้เรารอด เราก็ระวัง ให้ดี, อย่าไปหลงว่า เงินมันจะเป็นพระเจ้า แล้วก็จะช่วยให้เรารอด.

เด็กตัวเล็กๆ ก็จะคิดว่า พ่อแม่เท่านั้นที่สูงสุดกว่าอะไรหมด จะช่วย ให้เรารอก. ลูกหมาลูกแมวก็เหมือนกัน มันจะคิดว่าแม่ของมันเท่านั้น ที่จะเป็นสิ่ง สูงสุด ที่จะกุ้มกรองมันให้รอก. ลูกกนตัวเล็กๆ มันก็คิดว่า พ่อแม่นี้เป็นสิ่งสูงสุด ที่ จะช่วยให้เรารอก มันยังไม่รู้อะไรมากไปกว่านั้น. นี้เรียกว่า พระเจ้าที่เกิดขึ้นตาม ความรู้สึกของสัญชาตญาณ มันมีแก่สัตว์ทั่วไป ที่มีความรู้สึกคิดนึกได้. หรือว่า

ถ้ามัน โตขึ้นมาหน่อย แต่มันก็ไม่ฉลาดพอ ก็ยังคิดว่าเจ้านาย หรือคนมีบุญวาสนา มีอำนาจวาสนานั้น เป็นพระเจ้าจะช่วยเราได้ มันก็หวังพึ่งเจ้านาย.

ทีนี้ค่อมามัน โตขึ้นๆ มันมองไกลกว่านั้น ไปเห็นว่า สิ่งที่ศักดิ์สิทธิ์ ในสากลโลก, สิ่งที่ศักดิ์สิทธิ์ในที่ทั้งปวงนี้ช่วยเราได้. คนก็หันไปคิดพึ่งสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ในสากลโลก ทั้งที่เขาไม่รู้ว่าอะไร, ไม่เคยเห็นตัว เพียงแต่คิดโดยสัญชาตญาณว่า มันมีได้ โดยคิดขึ้นมาตามลำดับๆ มันก็มีสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในสากลจักรวาล.

พระเจ้าในความรู้สึกคิดนึก ที่เกิดขึ้นโดยสัญชาตญาณของสัตว์ที่คิดนึก ได้ อย่างนี้ก็มีอยู่ประเภทหนึ่ง เรียกว่าพระเจ้าที่เป็นผลิตผลของสัญชาตญาณของคนเรา นั้นเอง, ทุกคนต้องมี; แม้แต่สัตว์เครจิฉานก็มีไปตามแบบสัตว์เครจิฉาน, มนุษย์ก็มี ไปตามแบบมนุษย์ ทุกคนมีสิ่งสูงสุด ที่ตนจะยึดเอาเป็นที่พึ่ง เมื่อความกลัวมันเกิดขึ้น นี่เขามีพระเจ้าอย่างนี้.

ทีนีก็พระเจ้าประเภทที่ ๒ คือพระเจ้า ตามที่กล่าวไว้ในพระคัมภีร์; นี้ก็คือ เราเกิดมาก็ได้เล่าเรียนศึกษาคัมภีร์นั้นนี้ ได้เล่าเรียนเรื่องเกี่ยวกับพระเจ้า ตาม ที่เขียนไว้ในพระคัมภีร์ ก็เลยมีพระเจ้าชื่อนั้นชื่อนี้ ตามแต่ว่าเราเรียนคัมภีร์ไหน. เรา ถือศาสนาอะไร เราก็เรียนคัมภีร์ของศาสนานั้น, เราก็มีพระเจ้าตามชื่อที่กล่าวไว้ในพระคัมภีร์นั้น ๆ. อย่าง ในอินเดีย นี้ก็มีพระเจ้าชื่อมากจำไม่ไหวหลายสิบหลายร้อยชื่อ ที่ เป็นชั้นเด่น ๆ ก็คือ พระอิศวร พระนารายณ์ พระพรหม อะไรเหล่านี้เป็นต้น, ในศาสนา คริสเตียนก็มีพระยะโฮวาห์ ร่วมกับศาสนายิว ศาสนาอิสลามก็มีพระอาหล่าห์ เป็นพระเจ้า.

นี้เรียกว่า พระเจ้าตามพระคัมภีร์ ที่มีปรากฏอยู่ ที่แท้มันเป็นเพียงการ บันทึก ความรู้สึกเกี่ยวกับพระเจ้าของคนแต่ก่อนนั้นเอง. คนแต่ก่อนเขาเกิด ความคิดนึกเรื่องพระเจ้าขึ้นมาโดยสัญชาตญาณอย่างไร ๆ แล้วก็สอนกันไว้, ก็จำกันมาไว้, ต่อมาก็บันทึกเป็นคัมภีร์ เป็นตัวหนังสือไว้เป็นหลักฐาน. ฉะนั้น พระเจ้าในพระคัมภีร์ ก็คือบันทึกอันยาวนานของความคิดนึก เกี่ยวกับพระเจ้าของคนก่อน ๆ นั่นเอง; เพียงแต่มาขยายความให้คีขึ้น ให้เต็มขึ้น ให้น่าดูขึ้น, แล้วเมื่อ เรียนพระคัมภีร์หนักเข้า ก็มาประพฤติปฏิบัติจนชินกันในหมู่ชน มันก็กลายเป็นเรื่องของ วัฒนธรรม, ของ ขนบธรรมเนียมประเพณี. เราบุชาพระเจ้า เราออกชื่อพระเจ้า, เราทำพิธีเกี่ยวกับพระเจ้า ในรูปแบบของขนบธรรมเนียมประเพณีกันมากขึ้น. นั้ก็ทำ ตามพระคัมภีร์ทั้งนั้น.

สรุปความว่า พระเจ้าตามที่กล่าวไว้ในพระคัมภีร์ คือผลของการคิด นึกเรื่องพระเจ้าโดยสัญชาตญาณของคนแต่กาลก่อน; คังนั้นมันจึงไม่แปลกกัน พระเจ้าตามที่กล่าวไว้ในพระคัมภีร์ จะมีเรื่องราวไปบรรจบกันได้กับพระเจ้า ที่มนุษย์คิด ขึ้นมาตามความรู้สึกโดยสัญชาตญาณ; แต่เราแบ่งได้เป็นสองพวกอย่างนี้.

### ผลแห่งการมีพระเจ้าทั้งสองประเภทนั้น.

ทีน้ก็มีผล ทำให้เกิดความรู้สึกแก่คนสมัยหลัง คือ พวกหนึ่งไม่ยอม เชื้อว่า พระเจ้าอย่างบุคคลที่เขียนไว้ ในคัมก็ร์ นั้นมี, เชื่อว่าที่พระคัมกีร์เขียนไว้ เป็น ลักษณะของพระเจ้าอย่างเป็นบุคคลเช่น พระอิศวร พระนารายณ์นี้ไม่มี, พระเจ้าพวกนี้ ไม่มี, แล้ว เขาปฏิเสธว่า ไม่มีพระเจ้าอะไรเลย เสียค้วย. นี่คนในโลกบัจจุบันนี้ พวกนี้ก็จะถือว่า ไม่มีพระเจ้าอย่างบุคคล แล้วก็ไม่มีพระเจ้าอะไรเลย.

ทีนี้มีคนพวกอื่นอีก เขาถือว่า ไม่มีพระเจ้าอย่างบุคคลก็จริง; แต่ว่า ยัง มีพระเจ้าอย่างชนิดที่มิใช่บุคคล. นี้เขาแบ่งได้ครึ่งหนึ่ง, พระเจ้าอย่างที่มิใช่บุคคล เช่นเป็นกฎของธรรมชาติ นี้ก็มีอยู่.

นี้ พวกอื่นที่เขายังยอมเชื่อว่า มีพระเจ้าอย่างบุคคล, พระเจ้าที่มีความ
รู้สึก มีอารมณ์อะไรอย่างบุคคล นั้นก็ยังมีอยู่ ในบั่จจุบันนี้ยังมีอยู่. นี้ก็ยังแบ่งเป็น
พวกๆ ว่า เขามีพระเจ้าอย่างบุคคล แล้วพระเจ้านั้นก็ มีหลายๆ องค์ อย่างใน
อินเกียมีพระเจ้าหลายๆ องค์ หลายๆ ชื่อ ทำหน้าที่ต่างๆ กัน; เช่นว่าพระเจ้า
องค์หนึ่งทำหน้าที่สร้างโลก, พระเจ้าองค์หนึ่งควบคุมโลก, พระเจ้าองค์หนึ่งทำลายโลก,
พระเจ้าองค์หนึ่งก็ทำให้มีฝน มีน้ำ มีแคค มีลมมีอะไรต่างๆ เป็นพระเจ้าย่อยๆ ไป แล้ว
ก็มีพระเจ้าหลายองค์.

ยังเกิดมี คนอีกพวกหนึ่ง เขาขึ้เกียจจะลำบากมีพระเจ้าหลายองค์, เขาก็รวม พระเจ้าทั้งหมดนั้นให้เป็นองค์เดียวกันเสีย ให้สามารถทำหน้าที่ต่างๆ พวกนี้เขาเกิด ทีหลัง.

ถ้าศึกษาตามประวัติศาสตร์ ความคิดเกี่ยวกับพระเจ้านี้ ความเชื่อว่า พระเจ้ามีต่างองค์ ทำหน้าที่ต่างกันนั้นมาแต่ก่อน, แล้วต่อมากนชั้นหลังถึงมีความคิดว่า ไม่ใช่, มีองค์เดียวกัน ทำหน้าที่ได้ต่าง ๆ. เขาพะเลาะกันเรื่องมีพระเจ้าองค์เดียว หรือพระเจ้าหลายองค์ จนแบ่งพรรคแบ่งพวกกัน ก็เกิดอยู่ด้วยกันไม่ได้; อย่าง ว่าไป ทางตะวันตก ไปทางโน้น พวกมีพระเจ้าองค์เดียว, พวกที่ยังอยู่ในอินเดียนี้ เป็นพวกที่มีพระเจ้าหลายองค์.

เอาละ, คุณก็จะเริ่มเห็นแล้วว่า บัญหาเรื่องพระเจ้านี้ มันชักจะก่อให้เกิด ความแตกแยกแตกแขนง ความคิดแตกแยกออกจากกันอย่างนี้ ๆ จนยุ่งไปหมด, จนยาก ที่จะทำความเข้าใจกันได้. แต่อย่างไรก็ดี ถ้าเขาจะแตกแยกกันโดยความคิดว่า มีพระเจ้าบ้าง ไม่มีพระเจ้าบ้าง องค์เดียวบ้าง หลายองค์บ้าง ก็ตามใจเถอะ; แต่ขออย่าง เคียว อย่าปฏิเสธสึง ๆ หนึ่ง ซึ่งมันมีอยู่จริง ที่เป็นเหตุให้เกิดสึงทั้งปวง แล้ว ควบคุมสึงทั้งปวงไปตามระเบียบ จนกว่าจะถึงที่สุด. สึงนี้จะมีอยู่ เราจะยึดถือสึง นี้เป็นหลักเรื่อยไป สำหรับทำความเข้าใจปรองดองกัน เพื่อให้คนทั้งโลกมี พระเจ้าร่วมกัน.

# พวกไม่เชื่อว่ามีพระเจ้าเขาจะไม่พูดถึงเลย.

ที่น้อยการให้คุข้อปลีกย่อยต่อไปอีกนิคหนึ่ง คือ พวกที่ไม่เชื่อว่า มี พระเจ้าอย่างบุคคล โดยเฉพาะ พวกนี้ จะไม่พูดเรื่องพระเจ้า. งานวรรณกรรมของ คนพวกนี้ จะไม่มีคำว่าพระเจ้า; เพราะเขาไม่เชื่อว่า มีพระเจ้าอย่างนั้น, คือไม่มีพระเจ้า อย่างในศาสนาคริสเตียน ในศาสนาอิสลาม หรือว่าชินคูก็ตาม. นี้ได้แก่ พวกคณิตศาสตร์, พวกวิทยาศาสตร์ผ่ายพี่สึกส์. ถ้าเขาเป็นนักวิทยาศาสตร์ประเภทคณิตศาสตร์ mathematician, พวกคณิตศาสตร์นี้จะไม่มีพระเจ้า เพราะผ่ายวิชาคณิตศาสตร์ ทำให้ เกิดความรู้สึกว่า ไม่มีพระเจ้า. ทีนี้ พวกพี่สึกส์ พวกเรื่องวิทยาศาสตร์ธรรมชาติ แสง เสียง ความร้อน ไฟฟ้า อะไรก็ตามเหล่านี้ ความรู้ของเขาทำให้เขาลงมติว่า ไม่มีพระเจ้า แล้วในหนังสือตำราของพวกนักคณิตศาสตร์หรือนักพี่สิกส์นี้ ไม่มีพระเจ้า. หนังสือ เล่มโต ๆ ที่เขาเอามารวมกัน ประกวกกัน เป็นชุดใหญ่เรียกว่า The great book of the west นั้นมีหลายเล่ม เอามาสำรวจดู; พอถึงบทสรุปความเรื่องพระเจ้า ก็ต้องตัดคน

ที่เป็นนักคณิตศาสตร์และนักพีสิกส์ออกไปเสีย เพราะว่า ในเล่มหนังสือของคนพวก นั้น จะไม่มีคำว่าพระเจ้า, อย่างนี้น่าหัว.

ทีนี้เราที่พูดไปแล้ว เมื่อคะก็หยกๆ ว่า ทุกคนมีพระเจ้า ทุกคนเนื่องค้วย พระเจ้า. เราก็จะพูดว่า เขายังทำหน้าที่ไม่ถึงที่สุด ในวิชาการของเขา; อย่างนัก คณิตศาสตร์ นักคำนวณ เขายังไม่ถึงที่สุดแห่งวิทยาการของเขา คือเขาไม่คิดเลยไปถึงว่า อะไรที่เป็นเหตุให้เกิดกฎของการคำนวณ มีไหม? ถ้ามันมีก็คืออะไร? หรือว่าสิ่งที่อยู่ เหนือการคำนวณมีไหม? ถ้าเขาไม่โง่เกินไป เขาก็จะต้องตอบว่า มันมี สิ่งที่อยู่เหนือ การคำนวณ หรือ สิ่งที่จะทำให้เกิดกฎของการคำนวณ นั้นแหละคือพระเจ้า. อาตมาอยากจะพูดทำนองดูหมิ่นดูถูกว่า คนพวกนี้ไปไม่ถึงที่สุดแห่งวิชาการของเขา; ถ้าเขาไปถึงที่สุด เขาจะพบว่า มีสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า คืออยู่เหนือกฎแห่งการคำนวณ

นักพิสิกส์เรื่องวิทยาศาสตร์น็ก็เหมือนกัน ถ้าเขามีความรู้ใกลออกไป ๆ จน ถึงสิ่งที่มันอยู่เหนือพิสิกส์ หรือว่า อะไรเป็นต้นตอของกฎทางพิสิกส์ หรือว่ามีอะไร ใหมที่อยู่เหนือกฎของพิสิกส์ ถ้าเขารู้เรื่องพิสิกส์จริง เขาก็รู้ว่ามันมีสิ่งที่อยู่เหนือกฎของ พิสิกส์ แล้วเป็นเหตุให้เกิดกฎทางพิสิกส์ แล้วนั้นแหละคือพระเจ้า, แล้วนักพิสิกส์ทั้ง หลาย ก็จะยอมรับว่ามีพระเจ้า เรื่องมันก็จะเปลี่ยนเป็นว่า มีพระเจ้า.

แต่ข้อนี้ต้องทราบไว้นะ ว่านักวิทยาศาสตร์หรือนักพี่สิกส์พวกนี้ เขาก็มีคำ พูดว่า พระเจ้า ๆ พูดอยู่บ่อย เหมือนกัน คือพูกตามธรรมเนียม พูกตามพ่อแม่สอน ให้พูก อะไร ๆ ขึ้นมาก็ "มายกอก", เขาสะกุ้งตัวขึ้นมาก็ "มายกอก" เหมือนกัน, ทั้ง ๆ ที่ในใจของเขาไม่ได้เชื่อกอค, ไม่ได้เชื่อพระเจ้า นั้น เขาพูดตามธรรมเนียม; ปาก พูกตามที่เคยชินมาตั้งแต่เล็ก แต่ในใจของเขา นักคณิตศาสตร์หรือนักพี่สิกส์เหล่านี้ไม่มี พระเจ้า.

นี้เรียกว่า มีพวกหนึ่ง ซึ่งอาศัยเรื่องวิชาความรู้ทางวัตถุของเขามากเกินไป สรุปผลเป็นไม่มีพระเจ้า; ฉะนั้นในวรรณกรรมของคนพวกนี้ จะไม่มีคำว่าพระเจ้า เพราะว่าเขาไม่สามารถจะรู้อะไรสูงไปกว่าเรื่องเท่าที่เขาทำอยู่ หรือรู้อยู่, นอกเหนือไปจาก นั้นเขาไม่รู้จัก. เขารู้จักแต่ธรรมชาติในความหมายของเขา, เขาไม่รู้จักคำว่า ธรรมชาติ ในความหมายของพุทธศาสนา.

คำนี้สำคัญมาก ขอให้ท่านทั้งหลายช่วยจำไว้ให้ดี ว่าคำว่า "ธรรมชาติ" ธรรมชาตินี้แหละมันทำยุ่ง. ธรรมชาติตามแบบของนักวิทยาศาสตร์ สมัยบัจจุบัน นั้น มันมีความหมายแคบ, จนกระทั่งให้รู้ว่า มีสิ่งที่เหนือธรรมชาติ. ในผ่าย พุทธศาสนาเรา มีคำว่า ธรรมชาติ ใช้ในความหมายกว้าง จนอะไรก็เป็นธรรมชาติไปหมด, ไม่มีอะไรที่อยู่เหนือธรรมชาติเลย. นี่คำว่าธรรมชาตินี้จะเป็นต้นเหตุ ให้เราเข้าใจไม่ตรงกัน เพราะเขาให้ความหมายของคำว่าธรรมชาตินี้ไม่เท่ากัน. ต้อง จำไว้ค้วย; ถ้าพูดกัน ต้องพูดกันให้รู้ความหมายตามที่ตัวยึกถืออย่างไรกันเสียก่อน.

#### ศึกษาให้เข้าใจ "ธรรมชาติ" ในพุทธศาสนา.

เอ้า, ที่นี้จะพูดถึงเรื่องธรรมชาติ คือผ่ายคนที่มีความรู้อย่างชาวโลกธรรมดา สามัญนั้น เขาก็มองธรรมชาติแคบ, แล้วก็มองถึง สิ่งซึ่งเหนือระบบธรรมชาติ ซึ่ง เขาก็ยังไม่รู้ว่าอะไร. นี่แหละเป็นทางมาแห่งความคิดนึก เกี่ยวกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ในสากลโลก. เด็ก ๆ ก็ได้ ที่รู้เรื่องธรรมชาติเพียงเท่านี้, แล้วมันก็ไม่รู้สิ่งที่เหนือไป กว่านั้น, มันก็ต้องจัดสิ่งนั้นเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์.

สิ่งศักดิ์สิทธิ์เกิดขึ้น เพราะว่าเราไม่รู้สิ่ง ๆ หนึ่ง ซึ่งมันอยู่เหนือ ธรรมชาติเท่าที่เรารู้ อย่างนี้เราเรียกว่า ระบบเหนือธรรมชาติ; ในระบบนั้นทำให้เกิด ความคิดนึก เรื่องพระเจ้า ผีสาง ที่ไม่ใช่ธรรมดา ที่ผิดธรรมชาติขึ้นมา, ทำให้เกิด พระเจ้าขึ้นในความรู้สึกคิดนึกของเขา ตามสัญชาตญาณนี้ ว่าในพ้ำนี้ก็มีพระเจ้า, ใน มหาสมุทรก็มีพระเจ้า คือมีเทวดาน้อยๆ, ในแผ่นดินก็มีพระเจ้า, ต้นไม้ก็มีพระเจ้า, ล้วน แต่ศักดิ์สิทธิ์ไปหมด; แม้แต่จอมปลวกก็ยังอุตส่าห์ศักดิ์สิทธิ์กับเขาได้ เพราะมันมี ความกิดว่า มีระบบเหนือธรรมชาติขี่ คนไม่รู้ แล้วก็ว่าเอาเอง ตามความรู้สึกของเขานั้นแหละ ทำให้เกิดสิ่งศักดิ์สิทธิ์.

แต่ถ้าในทางพุทธศาสนาเรา ไม่มีอะไรที่มิใช่ธรรมชาติ; แม้แต่ อสังขตธรรม เรื่องพระนิพพาน เรื่องอะไรก็สักว่าธรรมชาติ; ไม่มีอะไรที่ศักดิ์สิทธิ์ ไปกว่าธรรมชาติ หรือเหนือธรรมชาติไปได้. ถ้าศักดิ์สิทธิ์ก็ยังคงอยู่ เป็นธรรมชาติ ประเภทที่ว่า มันเป็นกฎธรรมธา-ตุ หรือธรรมชาติประเภทที่เป็นกฎ ที่สามารถ บันคาลให้สิ่งต่างๆ เป็นไป; นันแหละก็เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์; แม้สิ่งศักดิ์สิทธิ์นั้น เรา ก็จัดไว้ว่าเป็นธรรมชาติ, เป็นธรรมชาติประเภทสูงสุด.

ความรู้ของคนสมัยแรก สมัยเป็นคนบ่าคนคอยนั้น เขาไม่รู้อะไร, สิ่งอะไร เขาเข้าใจไม่ได้ เขาก็ว่าเหนือความรู้ของเขา, แล้วก็เหนือธรรมชาติ ก็เกิดเป็นสิ่งศักดิ์-สิทธิ์ขึ้นมา ไม่รู้จักธรรมชาติจนถึงที่สุด มันก็ไม่รู้จริงเกี่ยวกับธรรมชาติ; ถ้ารู้เรื่อง ธรรมชาติถึงที่สุด ก็จะรู้ว่า ไม่มีอะไรที่เหนือธรรมชาติ. เขาไม่มีความรู้เรื่อง อสังขตะ มันยังมึกสำหรับเขาอยู่, เขาก็ต้องจัดธรรมชาติฝ่ายอสังขตะนั้นว่าเป็น สึงเหนือธรรมชาติ.

ในทางพุทธศาสนานี้ จะถือเป็นธรรมชาติหมด; ธรรมชาติผ่าย ส่งขตะ ธรรมชาติผ่ายอส่งขตะ คือว่าแม้จะเก่งถึงขนาคสร้างโลกได้ ก็ยังเป็นธรรมชาติ อยู่นั้นแหละ; เรื่องโลกิยะก็เป็นธรรมชาติ, เรื่องโลกุตตระก็เป็นธรรมชาติ, เรื่อง กิเลสก็เป็นธรรมชาติ, เรื่องพระนิพพานก็เป็นเรื่องธรรมชาติ, ฉะนั้นเราไม่ค้องมีอะไรที่ ว่า มันเหนือธรรมชาติ.

ความรู้ระบบเหนือธรรมชาตินี้ มันจะมีอยู่แต่ในหมู่ผู้ที่ไม่รู้จักธรรมชาติ โคยสมบูรณ์; แต่มันก็มีผลทำให้เกิดพระเจ้าขึ้นมาได้เหมือนกัน. สิ่งที่เขาเข้าใจไม่ ได้ เขาถือว่าเป็นเหนือธรรมชาติ นั้นแหละเป็นพระเจ้า. พุทธบริษัทเราถือว่า เป็นสักว่าธรรมชาติ, เป็นสัจจะของธรรมชาติ, เป็นกฎของธรรมชาติ, เป็นธรรมชาติ ประเภทอสังขฅะ เป็นกฎที่บันดาลให้สิ่งต่างๆ เป็นไปได้ ก็เรียกว่าพระเจ้า. พระเจ้า ของเราจึงเป็นเพียงธรรมชาติ ส่วนที่เป็นกฎธรรมชาติ, ธรรมชาติส่วนที่เป็นกฎ.

ขออย่าลืม เสียว่า ธรรมชาติ ๔ ความหมาย ที่พูดแล้วพูกเล่า ว่า : ตัวธรรมชาติ อันหนึ่ง, ตัวกฎของธรรมชาติ อันหนึ่ง, ตัวหน้าที่ตามกฎของธรรมชาติ อันหนึ่ง, ตัวผลที่จะได้รับจากหน้าที่นั้น อันหนึ่ง, นี้ล้วนแค่เป็นธรรมชาติ. ฉะนั้นเราก็ มีธรรมชาติประเภทอสังขตะ ในฐานะที่เป็นกฎ หรือเป็นสัจจะ และว่า เป็น พระเจ้า, คือเราก็มีพระเจ้า แต่มิใช่บุคคล อย่างที่กล่าวไว้ในคัมภีร์ของอีกผ่ายหนึ่ง, พระเจ้านั้นเป็นเหมือนกับคน คือรู้สึกคิดนึกได้ รักก็ได้ โกรธก็ได้ อะไรก็ได้ เหมือนกับ บุคคล, นี้เราไม่มี. เรามีพระเจ้าที่เป็นกฎของธรรมชาติ, แล้ว ทำหน้าที่ทุกอย่าง อย่างที่กล่าวไว้ในคัมภีร์ ของพวกที่เขามีพระเจ้าอย่างบุคคล.

### ศึกษาให้เข้าใจคำว่า "ธรรมชาติ".

ทีนี้เพื่อจะให้เข้าใจเรื่องนี้ง่ายขึ้น อาตมาจะขอร้องให้ท่านทั้งหลายรู้ว่า มัน มีคำที่ประหลาดๆ อย่างยิ่ง ที่เราควรจะรู้ และควรจะเข้าใจ; ถ้าเรารู้คำประหลาดๆ เหล่านี้แล้ว มันจะช่วยได้มาก คือช่วยให้เราค้นคว้าได้ลึก หรือว่าจะช่วยให้เรารู้สิ่งที่ลึก ได้โดยง่าย.

ยกตัวอย่าง คำที่เขาใช้กันอยู่แล้ว คำว่า รัฐบาลของธรรมชาติ พึ่งดูให้ดี ถ้าพึ่งดูไม่ดีแล้วก็จะว่าบ้า, ว่ารัฐบาลของธรรมชาติ ใครเคยได้ยินบ้าง? แต่คำอย่าง นี้มันมีอยู่แล้ว ในหนังสือของพวกที่เป็นนักศีลธรรม นักสอนศาสนา หรือนักวิพากษ์ วิจารณ์เกี่ยวกับเรื่องศาสนา. รัฐบาลของธรรมชาติ พังคูแล้วเหมือนกับเรื่องบ้า. รัฐบาลเขาจักประเทศในทุกแง่ทุกมุม ที่จะต้องจัด ภายในประเทศ; แต่ทีนี้ รัฐบาล ของธรรมชาติ คือมัน จัดธรรมชาติทั้งหมด ทั้งสากลจักรวาล เรียกว่ารัฐบาลของ ธรรมชาติ.

ถ้า จะพูดให้เป็นอย่างพระเจ้าบุคคล อย่างบุคคลที่สมมติ ก็ว่า มีพระเจ้าสูง สุดอยู่องค์หนึ่ง เรียกว่าชื่ออะไรก็ตามใจ, แล้วก็มีพระเจ้าน้อยๆ เช่น พระเจ้าชื่ออาทิตย์นี้ แกก็จัดเรื่องแสงสว่าง, พระเจ้าชื่อคงคา นี้ก็จัดเรื่องน้ำ, พระเจ้าชื่อภูมิ ก็จัดเรื่องแผ่น คิน; จัดทุกเรื่องบรรดาที่มีอยู่ในสากลจักรวาล นี้คือรัฐบาลของธรรมชาติ.

ถ้าพูดกันอย่างบุคคล ก็มีพระเจ้าชื่อนั้น ๆ; ถ้าพูดอย่างนามธรรม ไม่เป็นบุคคล ก็คือกฎเกณฑ์ที่มีไว้สำหรับหน้าที่การงานนั้น ๆ; เช่นว่าใน จักรวาล นี้มันจะต้องมีอะไรบ้าง มันก็ต้องมีกฎเกณฑ์สำหรับให้เกิดสิ่งนั้น ๆ; เช่นให้มีแสงสว่าง ให้มีน้ำ ให้มีพืชพันธุ์ธัญญาหาร, ให้มีทุกอย่าง แล้วเป็นไปตามกฎของธรรมชาตินั้น. นี่เรียกว่ารัฐบาลของธรรมชาติ; ถ้าเรียกกันอย่างภาษาคน ก็เรียกว่ารัฐบาลของ พระเจ้า.

เราเห็นได้ว่า ในธรรมชาตินี้มีวิวัฒนาการ คือสิ่งต่างๆ นึ่งอยู่ไม่ได้ ต้อง เปลี่ยน แล้วก็เปลี่ยนไปในทางที่ดีขึ้นๆ. นี่เพราะว่ารัฐบาลของธรรมชาติเขาจักให้, และว่าจะรอกชีวิทอยู่ได้ มีการต่อสู้อย่างลึกซึ้ง อยู่ในตัวธรรมชาตินั้น เพื่อให้ธรรมชาติ นั้นอยู่ได้. ถ้าอันไหนพ่ายแพ้ อันนั้นก็ตายไปสูญไป ไม่เหลืออยู่, ที่สู้ได้ยึดเอาไว้ได้ มันก็เหลืออยู่, สิ่งที่สูญไปมันก็เพื่อเกิดสิ่งใหม่แทน ที่จะถูกต้องดีกว่า แล้วก็เหลืออยู่ต่อ ไป. นี้เรียกว่า รัฐบาลของธรรมชาติ มันจัดธรรมชาติในทั่วสากลจักรวาล ทั้ง ส่วนรูปธรรม ทั้งส่วนนามธรรม ให้อยู่ได้. ถ้ามองเห็นสิ่งนี้จะมองเห็นพระเจ้า; ถ้ามองเห็นรัฐบาลของธรรมชาติ จะมองเห็นรัฐบาลของพระเจ้า.

ขอให้เอาไปลองคิดกุ ว่า ธรรมชาติมันก็อยู่ได้ โดยสิ่ง ๆ หนึ่ง มีหน้าที่ เหมือนกับรัฐบาล ของแต่ละประเทศ ประเทศที่มีรัฐบาลของตน จัดประเทศของตน ให้เป็นไปตามที่ควรจะเป็น, ธรรมชาติมันก็เป็นอย่างนั้น และเราก็เรียกอันนี้ว่า เป็น รัฐบาลของพระเจ้า.

ทีนี้ เพื่อจะให้เข้าใจคำว่าพระเจ้ายิ่ง ๆ ขึ้นไป ก็ต้องรู้จักพระเจ้าว่า มีพระเจ้า อะไรบ้าง? พระเจ้าท่านมีอะไรบ้าง จึงทำหน้าที่พระเจ้าได้?

# หน้าที่ของพระเจ้าเป็นไปตามกฎของธรรมชาติ.

พระเจ้านี้ก็มี หน้าที่อย่างของพระเจ้า เข้ามาเกี่ยวข้องกับกิจกรรมของ มนุษย์; กิจกรรมทั้งหลายที่มนุษย์ทำอยู่ มันเป็นไปตามการเกี่ยวข้องหรือแทรกแชง ของพระเจ้า อย่างที่เขาเรียก; แต่เราจะเรียกว่า เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ ที่ เข้ามาแทรกแชง.

ความเป็นไปในร่างกายของเราคนหนึ่ง ๆ ก็เป็นไปด้วยการแทรกแซงของ กฎของธรรมชาติ; เขาเรียกว่าพระเจ้าก็ตามใจ, หรือความเป็นไปในหมู่มนุษย์ทั่ว ๆ ไป มันก็มีกฎของธรรมชาติแทรกแซง. นี้เขาเรียกว่า พระเจ้าพิพากษา พระเจ้าลงโทษ พระเจ้าให้รางวัล พระเจ้าคุ้มกรองอภิบาลมนุษย์; ผู้ที่ถือพระเจ้าอย่างคน เขาก็ถือ ว่าพระเจ้ามีหน้าที่อย่างนี้; เราถือพระเจ้าอย่างกฎธรรมชาติ ก็ว่ากฎธรรมชาติ มีหน้าที่อย่างนี้.

ที่นี้อำนาจ สิ่งที่เรียกว่าอำนาจ พระเจ้ามี มีในที่ทั่วไป อยู่เหนือสิ่งใด ๆ เราก็ว่าเท่าที่ กฎธรรมชาติมันมี มีอำนาจสูงสุดเหนืออำนาจใด ๆ, ที่เรียกว่า ธรรมธาตุนั้นนั้นแหละ จะมีอำนาจเหนือสิ่งใด ๆ.

นี้พระเจ้ามีความยุติธรรม คนเขามักจะค้านว่า พระเจ้านี้ไม่ให้ความยุติธรรม หรือว่าสร้างโลกนี้ขึ้นมาก็ไม่สร้างให้ดี อย่าให้มีบัญหา, พระเจ้าสร้างโลก อย่างมีบัญหา นี้ไม่ยุติธรรม; นี้เรามองข้างเห็นแก่ตัวเกินไป. ถ้าเรามองอย่างใจ กว้าง อย่างจริง ๆ แล้ว ก็จะเห็นว่า พระเจ้านี้ยุติธรรม คือให้รางวัลหรือลงโทษได้ ทั้ง ที่มนุษย์พอใจหรือมนุษย์ไม่พอใจ, มันแล้วแต่ว่า มนุษย์ได้กระทำอย่างไรต่อพระเจ้า. รางวัลบางอย่างที่พระเจ้าให้มามนุษย์พอใจ รางวัลบางอย่างที่พระเจ้าให้มาไม่พอใจ, หรือ แม้แต่โทษที่พระเจ้าลงโทษให้ บางอย่างก็พอใจแก่มนุษย์, บางอย่างก็ไม่พอใจ. นี้ เรียกว่าความยุติธรรมตามแบบของพระเจ้า แล้วมนุษย์ก็หาว่าไม่ยุติธรรม.

น์ตามที่เขาสอนกันอยู่ ในหมู่ที่ถือพระเจ้า เขาก็ว่า พระเจ้ามีความรัก สูงสุด มีความเมตตาสูงสุด ต่อมนุษย์. นั้กนพวกหนึ่งเขาว่าไม่จริง; พระเจ้าไม่ สร้างโลกมาให้ก็ให้หมดบัญหา. แต่ถ้า เรามาดูกันให้ยุติธรรม ตรงไปตรงมา ก็เรียก ว่า พระเจ้านี้มีเมตตา มีกรุณา คือว่ายังสร้างทางออกให้มนุษย์ เตรียมหนทางออก รอดได้สำหรับมนุษย์ แต่มนุษย์มันไม่เอาเอง. พระเจ้านี้ทำให้มนุษย์หาพบความดี ความงามได้ทั่วทุกหนทุกแห่ง แต่มนุษย์มันไม่เอาเอง จะว่าอย่างไร. พระเจ้ามี กวามรัก มีความเมตตาต่อมนุษย์ เตรียมพร้อมเสมอสำหรับมนุษย์ ที่จะบรรลุถึงความคื กวามงาม ความจริง อะไรสูงสุด แต่มนุษย์มันไม่เอา ความรักความเมตตาของพระเจ้าก็ เป็นหมัน. ถ้าเราถือกฎธรรมชาติ เราต้องถือว่ากฎธรรมชาติมีไว้ให้ บริบูรณ์ที่เคียว ในทางที่มนุษย์จะเป็นไปได้อย่างคีที่สุด ได้รับสิ่งดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้รับ แต่ แล้วมนุษย์มันไม่เอาเอง จะว่าอย่างไร.

ที่น้ำะกูถึงเจตนาของพระเจ้า, เจตนาของพระเจ้า นั้นก็คือ เจตนาจะให้ มนุษย์ก้าวหน้าไปจนถึงที่สุด ให้มนุษย์มีวิวัฒนาการไปเรื่อย จนถึงชั้นดีที่สุด, มนุษย์ มันไม่เอา นี่จะทำอย่างไร. ถ้ามนุษย์รู้จักข้อนี้ มนุษย์ก็จะเลือกเอา แล้วก็จะพยายาม แล้วก็ได้รับสิ่งนั้น ตามที่พระเจ้าเจตนา. ถ้าเราพูดอย่างเรา มีธรรมะเป็นพระเจ้า มี กฎของธรรมชาติเป็นพระเจ้า ก็จะพูดได้อย่างเดียวกันว่า เจตนาของกฎของธรรมชาติ นี้ มันก็ต้องการให้มนุษย์วิวัฒนาการไปถึงระดับสูงสุด แต่แล้วเราไม่เอากันเองนี้, เราก็ฝืนเจตนาของธรรมะ หรือของกฎของธรรมชาติ ที่เกี่ยวกับวิวัฒนาการ.

ทีนี้ พระเจ้ามีปาฏิหาริย์ เขาว่าพระเจ้ามีปาฏิหาริย์สูงสุด คนไม่เชื่อมัน ก็ไม่เชื่อ, ว่าถ้าพระเจ้ามีปาฏิหาริย์สูงสุด พระเจ้าก็คงจะจัดโลกให้ดีกว่านี้. นี่พระเจ้า เล่นไม่ชื่อ พระเจ้าไม่สามารถ, เขาก็ค่าพระเจ้าไปทำนองนั้น. พวกที่เชื่อเขาก็ยอม รับว่า พระเจ้ามีปาฏิหาริย์จะทำอย่างไรก็ได้; แต่ว่าปาฏิหาริย์ของพระเจ้านั้นมันเป็น เรื่องชื่อตรง, เป็นเรื่องยุติธรรม; เพราะว่าพระเจ้าชื่อตรงที่สุด ยุติธรรมที่สุด; ฉะนั้นปาฏิหาริย์ใด ๆ ก็ต้องทำไปตามความยุติธรรม. ฉะนั้น พระเจ้าก็ทำได้แต่ใน ขอบเขตของความยุติธรรมตามแบบของพระเจ้า มันก็ไม่ตรงกับความต้องการของมนุษย์ ซึ่งมีกิเลส; ฉะนั้นขอให้เรายอมรับเถอะว่า พระเจ้านี้มีปาฏิหาริย์สูงสุด ทำอะไรก็ได้, แต่แล้วท่านทำให้ถูกใจมนุษย์ไม่ได้ เพราะว่ามนุษย์มันมีกิเลส มันจะเอาตามกิเลส.

น์ พระเจ้ามีสง่าราศี; พวกที่นับถือพระเจ้าเขาจะต้องสรรเสริญคุณข้อนี้ มากที่สุด ว่าพระเจ้านี้เป็นผู้มีสง่าราศี, มียอกสุดของความมีสง่าราศี. เราก็จะต้องยอม รับในข้อที่ว่า พระเจ้านั้นมีสง่าราศีตามแบบของสิ่งสูงสุด. สิ่งที่อยู่เหนือสิ่งทั้งปวง ก็มีสง่าราศีตามแบบของสิ่งที่อยู่เหนือสิ่งทั้งปวง, หรือว่า ธรรมชาติที่ปราศจากมลทิน. เราจะพูดว่าธรรมชาติ หรือธรรมธาตุ ที่เป็นตถตา ที่ปราศจากมลทินนั้น มีสง่า ราศีที่สุด, ไม่มีอะไรจะสง่าราศีเท่า. เพราะเหตุที่มันเป็นสิ่งสูงสุด อยู่เหนือการปรุง แต่งของสิ่งใด ๆ มันจึงมีสง่าราศีอยู่ได้; ถ้ามันมีการอยู่ใต้อำนาจสิ่งปรุงแต่งใด ๆ แล้ว มันก็มอมแมมสกปรกไปด้วยการปรุงแต่ง มันก็ไม่มีสง่าราศีที่สวยงามไปได้. ฉะนั้น พระเจ้ามีสง่าราศี เพราะว่าเป็นผู้สูงสุด อยู่เหนือการปรุงแต่งของสิ่งใด ๆ.

ที่นี้ตามแบบของศาสนายิว หรือศาสนาคริสเคียนนั้น เขาว่า พระเจ้ามี มนุษย์ที่พระเจ้าเลือกไว้แล้ว สำหรับเป็นคนของพระเจ้า โดยเฉพาะชนชาติยิว; ขนขาติยิวนี้ คัมภีร์เขาเขียนไว้ว่า เป็นชนชาติที่พระเจ้าเลือกเอาไว้แล้ว สำหรับเป็นคน ของพระเจ้า จึงถือว่า ชนชาติยิวนี้รู้หรือเข้าใจ หรือปฏิบัติคำสอนของพระเจ้าดีที่สุด.

ที่นี้เราไม่มีพระเจ้าอย่างบุคคลเช่นนั้น เรามีพระเจ้าตามแบบของเรา คือมี
กฎของธรรมชาติ; เราก็พูดได้เหมือนกันว่า เรานี้เป็นคนที่กฎธรรมชาติสร้างมา
เพื่อเข้าถึงสิ่งสูงสุด คือพระเจ้า ด้วยเหมือนกัน, คือเราตือว่า พระเจ้าสร้างมนุษย์มา
สำหรับเข้าถึงพระเจ้าด้วยกันทุกคน. คนมันก็อยากจะมีพระเจ้า อยากให้พระเจ้าช่วยอยู่
ทุกคน แม้แต่สัตว์เครัจฉาน อย่างที่ว่ามาแล้วข้างต้น; ฉะนั้นจึงถือว่า คนทุกคน
สร้างมาสำหรับจะเข้าถึงพระเจ้า, มันเหมาะที่จะเข้าถึงพระเจ้าด้วยกันทุกคน; แต่
ว่ามันไม่รู้ตัว, นี่มันไม่รู้ตัว มันไม่รู้ว่ามันถูกสร้างมาเพื่อเข้าถึงพระเจ้าในที่สุด มันก็ไม่
ขวนขวายไปในทางนั้น มันไปเข้าพวกของกิเลส ของชาตาน ของพญามารเสีย. นี่
เป็นอันธพาลเลวมาก ก็ต้องได้รับโทษจากพระเจ้า.

ทีนี้เรา แม้รู้ว่า เราจะเกิดมาเพื่อไปถึงจุดปลายทางอันเดียวกับพระเจ้านั้น เราก็ยังไปไม่ได้ เพราะเรามีสิ่งผูกพันคือกิเลส, กิเลสที่เป็นเหตุให้เราน้อมไปในทางทั่ง ไปหลงใหลในกามารมณ์ทางเนื้อทางหนังเสีย จนยอมทั้งพระเจ้า, จนยอมทั้งพระธรรม. นึ่มนั้นเป็นปบี่ญจธรรม – เครื่องทำให้เนินช้า; แม้ว่าเขาสร้างมนุษย์มา เพื่อไปเข้า ถึงพระเจ้าโดยเร็ว มันก็มีสิ่งที่เนิ่นช้ามาถ่วงไว้อย่างนี้. นึ่คนในโลกมันเป็นอย่างนี้ มันมี สิ่งที่ทำให้เนิ่นช้า คือ อวิชชา กิเลส ตัณหา ที่ตัวเองมันสร้างขึ้น ๆ ผูกพันไว้.

ที่นี้สิ่งที่น่าสนใจอีกคำหนึ่ง ก็คือคำว่า "เอกสิทธิ์พิเศษ" คนในโลกนี้ ชอบเอกสิทธิ์พิเศษ, อยากให้คนได้เอกสิทธิ์พิเศษ ได้รับยกเว้นเป็นพิเศษ ไม่ต้อง เหมือนคนอื่นเขา, ให้คนเขายอมสละสิทธิ์มามอบให้คนนี้ได้สิทธิพิเศษ ไม่ต้องทำตาม กฎเกณฑ์ หรือได้รับอะไรมากเป็นพิเศษ. แต่สำหรับพระเจ้านั้น พระเจ้าไม่ต้องการ สิทธิพิเศษ พระเจ้าไม่จำเป็นต้องมีสิทธิพิเศษ เพราะมีอำนาจสมบูรณ์ทำอะไรก็ได้. ถ้าใครจะถวายให้พระเจ้ามีสิทธิพิเศษ พระเจ้าก็ไม่รู้ว่าจะเอาไปทำอะไร; น่าหัวไหม ถ้าใครจะยอมยกสิทธิพิเศษทั้งหลายให้พระเจ้า พระเจ้าก็ไม่รู้ว่าจะเอาไปทำอะไร. เรื่อง สิทธิพิเศษนี้ มันบ้ามันหลงกันแต่ในหมู่มนุษย์ ผู้มีกิเลสเท่านั้นเอง, เก็บไว้สำหรับหมู่ มนุษย์ที่ยังมีกิเลส ต้องการสิทธิพิเศษ; พระเจ้านั้นท่านไม่ต้องการ.

นี่ ถ้าเรารู้จักว่า พระเจ้ามีอะไร ๆ มีอะไร ๆ กัน อย่างที่กล่าวมานี้ พอ สมกวร เราก็จะรู้จักพระเจ้า, แล้วเราก็จะรักพระเจ้า, แล้วเราก็จะสมัครที่จะปฏิบัติ ตามความต้องการของพระเจ้า แล้ว ไม่เท่าไรก็จะไปพบกับพระเจ้า หรือไปอยู่ร่วม เป็นอันเกียวกันกับพระเจ้าได้.

### มนุษย์ต้องรู้จักพระเจ้าทุกรูปแบบ.

เรื่องสุดท้ายที่อยากจะพูด ชั่วเวลาอันเหลืออยู่เล็กน้อยนี้ ก็ว่า หน้าที่ของ มนุษย์ต่อพระเจ้า; หมายความว่า เรามีหน้าที่ที่จะต้องประพฤติต่อพระเจ้านั้นอย่างไร, เรามีหน้าที่ที่จะต้องรู้จักพระเจ้าในทุกรูปแบบ. พระเจ้านี้มีหลายรูปแบบ เรามี หน้าที่ ที่จะต้องรู้จักพระเจ้าในทุกรูปแบบ.

เอาตั้งแต่ต้นไปเลยว่า พระเจ้าในรูปแบบของสัญลักษณ์ มีสัญลักษณ์ อย่างนั้นอย่างนี้ ที่เป็นสัญลักษณ์ของพระเจ้า แล้วแต่เราจะอธิบายสัญลักษณ์นั้นว่า อย่างไร. ไม้กางเขนก็เป็นสัญลักษณ์ของพระเจ้า. อาตมาอธิบายให้แก่คนที่เป็น เพื่อนกัน แต่เป็นคริสตังว่า ไม้กางเขนนั้นแหละคือหัวใจของพุทธศาสนา ให้ตัดตัวกู — ของกูเสีย อย่างรูปไม้กางเขนนั้น ก็จะถึงพระเจ้า, เป็นบันไดที่ให้ถึงพระเจ้า ด้วยการ ตัดตัวกู — ของกูเสีย รู้จักพระเจ้าโดยสัญลักษณ์ ก็เช่นอย่างนี้.

รู้จักพระเจ้าโดยอุปมา ก็คือรู้จักพระเจ้าในภาษาคน ว่าผู้สร้าง เช่น สร้างอาคัม หรือว่าผู้ทำหน้าที่ท่างๆ ตามที่พระคัมภีร์เขียนไว้. เราต้องแปลอุปมานั้นๆ เป็นภาษาธรรมให้ถูกต้อง เพราะว่าอุปมานั้นพูกไว้ โดยภาษาคน.

เราจะรู้จ**ักพระเจ้**า ที่กล่าวไว้ ทั้งสองแบบ กล่าวไว้ อย่างเป็นคน ก็มี กล่าวไว้ อย่างเป็นธรรม เป็นธรรมธาตุก็มี. ศาสนาพุทธเรากล่าวพระเจ้าไว้ ใน ลักษณะเป็นธรรมธาตุ ธรรมธา—ๆ เป็นกฎศกตา; นี่เรียกว่าพระเจ้าอย่างที่ไม่ใช่คน ไม่เหมือนคน. พระเจ้าอย่างศาสนาของพวกเซมิติค ศาสนาชิว ศาสนาคริสเตียน กระ-งรับต่อทอคกันมาถึงศาสนาอิสถาม นี้ก็มีพระเจ้าอย่างคน, คือมีความรู้สึกอย่างคน. นี้เราก็ ต้องรู้จ**ักท**ั้งสองอย่าง จนไม่ขัดขวางกัน ว่าพระเจ้าที่กล่าวไว้ อย่างรูปแบบเหมือนคนนั้น แปลความเป็นอย่างพระเจ้าอย่างที่เป็นกฎธรรมชาติก็ได้, หรือพระเจ้าอย่างที่เป็นกฎธรรมชาติ เราจะแปลความหมายให้เป็นเหมือนอย่างกับบุคคล นี้ก็ทำได้, นี่รู้จักพระเจ้าทั้งสองอย่าง.

และ รู้จักว่า พระเจ้านั้นอยู่เหนือความเป็นรูป หรือ เหนือความเป็น นาม คือไม่มีรูปร่างกายที่เป็นวัตถุ นี้ว่าเหนือรูป, แล้วก็เหนือความเป็นนาม ก็มิใช่ เป็นจิตใจเป็นวิญญาณที่คู่กันกับรูป. ถ้าพระเจ้ายังเป็นนามแล้ว พระเจ้าก็ต้องเป็น สังขตธรรม คือมีเหตุบัจจัยปรุงแต่งได้ มันก็เป็นพระเจ้าจริงไปไม่ได้. ฉะนั้นสิ่งที่ เรียกว่าพระเจ้านั้น ต้องเหนือความเป็นรูป และเหนือความเป็นนาม บางคนจะค้าน ว่า นามนี้มันเป็นสักว่าชื่อเท่านั้น ก็ตามใจเขา; แต่แม้สักว่าเป็นชื่อ มันก็ต้องเป็น สังขตธรรม คือบัญญัติได้เพ็กถอนได้ แต่พระเจ้าไม่เป็นอย่างนั้น ให้พระเจ้าเหนือความ เป็นรูป เหนือความเป็นนาม.

ให้รู้จักว่า พระเจ้านั้นเป็นธรรมชาติเท่านั้น ไม่เหนือธรรมชาติ แต่ เป็นธรรมชาติฝ่ายอสังขตะ คือ เป็นสัจจะ หรือ เป็นกฎ ที่ตั้งอยู่ในฐานะเป็น ธรรมธาตุอันหนึ่ง ซึ่งมีอยู่ตลอดกาลนิรันดร. พระตอาคตจะเกิดขึ้นก็ตาม พระตอาคตจะไม่บังเกิดขึ้นก็ตาม ธรรมธาตุนั้นมีอยู่ ว่าอย่างนี้ก็แล้วกัน; ต้องธรรมธาตุนั้น ต้องมีตัว "นั้น" ด้วยนะ, ธรรมธาตุอื่นไม่เอา ธรรมธาตุที่เป็นตอตา อวิตอตา อนญญอตา, ทุกๆ กำที่มันเป็นคำแทนกันได้ ธัมมนิยามตา ธัมมัฏฐิตตา กระทั่ง อิทปีบัจจยตา. นี่มันมีอยู่ ในฐานะเป็นกฎที่เป็นสัจจะ เป็นธรรมชาติประเภทอสังขตะ ใครไปแตะต้องไม่ได้.

ทีนี้ เมื่อเรารู้พระเจ้าในทุกรูปแบบ อย่างนี้แล้ว เรา ก็จะพบว่า โอ, โดยข้อให้จจริงแล้ว พระเจ้ามืองค์เดียว, พระเจ้ามืองค์เคียวจริงๆ เอาไปพูดให้เป็น ก็แบบ กี่อย่าง กี่ชนิด ก็ได้ แต่ที่แท้นั้นมีองค์เดียว. เรื่องนี้ได้บรรยายแล้ว ในการ บรรยายครั้งที่ ๒.

นี้เรียกว่า หน้าที่ข้อแรก ข้อที่หนึ่งของมนุษย์ ก็คือ รู้จักพระเจ้าใน ทุกรูปแบบกันเสียก่อน.

หน้าที่ข้อที่ ๒ ก็คือ ทำตามพระเจ้า คือตามความประสงค์ของพระเจ้า, ทำตามกำสั่งของพระเจ้า, ทำตามเจกนารมณ์ของพระเจ้า. เขามีพระเจ้าอย่างบุคคล เขา อธิบายง่าย ๆ ตามตัวหนังสือ ว่าทำตามพระเจ้าอย่างนั้น ๆ, เขาก็มีพิธีการอ้อนวอน ขอ ร้องพระเจ้า บูชาพระเจ้า อธิษฐานต่อพระเจ้า อย่างกับว่าทำแก่บุคคล.

ทีนี้ ผ่ายเรา ไม่มีพระเจ้าอย่างบุคคล เราจะบุชาอ้อนวอนอย่างไร;
บูชาอ้อนวอนด้วยการทำให้ตรงตามกฎของพระเจ้า พยายามให้สุดความสามารถ ที่
จะปฏิบัติให้ถูกให้ตรงตามกฏ. นั้นแหละคือการอ้อนวอนพระเจ้า พระเจ้าจะทนอยู่ไม่
ได้, พระเจ้าจะประสาทสิ่งที่เราต้องการให้. แต่เราจะบุชาพระเจ้า ด้วยการทำให้ตรง
ตามความประสงค์ของพระเจ้า, ไม่ต้องบุชายัญ ไม่ต้องทำพิธีอย่างบุชายัญ หรืออะไรที่
เขาทำ ๆ กัน; นั้นมันเป็นเรื่องไม่รู้จริง ถ้าจะหาว่าโง่เขลา มันก็จะค่าเขาเกินไป คือ
ว่ามันทำไม่ถูก.

ถ้าเราจะอ้อนวอน จะบูชา ก็คือพยายามทำให้ครงตามความประสงค์ของ พระเจ้า, แล้วก็มีการอธิษฐาน ซึ่งเป็นกิจกรรมที่สำคัญมาก เขาต้องทำการอธิษฐานวัน หนึ่ง ๔ ครั้ง ๕ ครั้ง ตามแบบของศาสนานั้น ๆ เราก็ทำได้. พุทธบริษัททำการ อธิษฐานได้ คือการตั้งจิตอันมั่นคง พยายามที่จะทำให้ตรงตามพระประสงค์ ของกฎอันถูกต้องของพระธรรม, ให้ถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ จนได้รับผลเต็มที่ ที่ควรจะได้รับ. นี้คือการบูชาอ้อนวอนพระเจ้า ที่ถูกต้องที่มีผลจริง. นี่หน้าที่ที่ ๒ คือทำตามความประสงค์ของพระเจ้า.

ที่นี้ หน้าที่ที่ ๓ ก็คือ การเผยแพร่พระคุณของพระเจ้า, เรายังมีหน้าที่ ที่จะต้องเผยแผ่พระคุณของพระเจ้า คือทำผู้อื่นให้รู้จักพระเจ้า ให้เพื่อนมนุษย์ทั้งหมด ทั้งสิ้น เป็นคนมีโชคดีด้วยกันทั้งหมด คือได้รู้จักพระเจ้า ได้ปฏิบัติถูกต้องตามกฎของ พระเจ้า, แล้วให้ถือว่า นี่แหละเป็นการสนองพระคุณของพระเจ้าพร้อมกันไปในตัว. ถ้าเราไม่สนองคุณพระเจ้า เราก็เป็นสัตว์อกตัญญู ที่เลวทรามมาก; เพื่อไม่ให้เป็น สัตว์อกตัญญูเราก็ต้อง สนองพระคุณของพระเจ้า คือการเผยแผ่พระคุณของพระเจ้า ให้เป็นที่รู้จักแก่คนทั่วไป ให้เขาเอาตัวรอดได้, คือว่าพระธรรมได้ช่วยเราให้รอด อย่างไร เราก็ช่วยกันเผยแผ่พระธรรมนั้น ให้เป็นประโยชน์แก่ผู้อื่น เหมือนกับที่ได้ เป็นประโยชน์แก่เรา. นี้เรียกว่า เผยแพร่พระคุณของพระธรรม เป็นการสนอง พระคุณของพระธรรมหรือพระเจ้าพร้อมกันไปในตัว.

ถึงแม้การที่เราปฏิบัติธรรมะส่วนตัวเราโดยผู้เดียว นี้ก็เรียกว่าสนองพระ-กุณด้วยเหมือนกัน. พระเจ้าไม่ต้องการสินบน, ไม่ต้องการการประจบประแจงอะไร; ถ้าใครจะทำให้ถูกใจพระเจ้า ก็คือทำตามคำสั่งพระเจ้า. นี้เรา ปฏิบัติตามคำสั่งของ พระเจ้า นั้นก็คือการสนองพระคุณของพระเจ้าอยู่ส่วนหนึ่ง แล้ว. ทีนี้อีกส่วน หนึ่ง เราก็ทำให้ผู้อื่นได้ทราบได้เข้าใจ ได้ปฏิบัติ ตามคำสั่งของพระเจ้ากว้าง ออกไป, กว้างออกไป นี้ก็คือการสนองพระคุณของพระเจ้า.

ทั้งหมกนี้เรียกว่า หน้าที่ของมนุษย์ จะพึงประพฤติต่อพระเจ้า พระเจ้าที่ เป็น พระเจ้าแท้จริงที่สุด ซึ่งมีร่วมกันได้สำหรับมนุษย์ ทุกชาติ ทุกภาษา ทุก ศาสนา. อาตมาใช้คำว่าทุกศาสนา ก็เป็นการหาเรื่องให้เขาค่า; คนที่เขาไม่ยอมรับ อย่างที่ว่านี้ก็มี, เขาไม่ยอมรับให้พุทธศาสนามีพระเจ้า อย่างนี้ก็มี. เราจึงต้องพยายาม อธิบายให้เห็นจริงถึงที่สุดว่า สิ่งที่เรียกว่า พระเจ้า นั้นคืออะไร? คืออย่างไร? แล้วเรา จะสามารถมีพระเจ้าร่วมกันได้ทุกคนอย่างไร? คือจะทำให้ทุกคนมีพระเจ้าได้ และ ให้มีพระเจ้าร่วมกันได้เป็นองค์เคียวกันทุกคนนี้ได้อย่างไร?

วิธีอื่นไม่มี นอกจากวิธีอย่างที่กล่าวมาแล้วนี้เท่านั้น คือ มองเห็นสิ่งที่ เรียกว่าพระเจ้าให้ถูกต้องให้จริง แล้วก็มีอยู่แก่ทุกคน, และมีอยู่แล้วแก่ทุกคน สิง สถิตอยู่ในบุกกล, บุคกลเป็นวิหารของพระเจ้า. ตามพวกที่ถือพระเจ้าเขากล่าวไว้ เขา สอนให้ทุกคนทำให้ร่างกายของตนนี้ เป็นวิหารของพระเจ้า คือทำให้ร่างกายของตน ๆ มีแต่การประพฤติกุณงามความดี. พระเจ้าจะไม่ไปอยู่ในที่ ที่ไม่ควรอยู่; สมมติ ว่าอย่างนี้ พระเจ้าจะอยู่แต่ในที่ ที่ควรจะอยู่, จึงให้ทำตน ให้ร่างกายของตนเป็น เหมือนที่สิ่งสถิตอยู่ของพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ เหมือนที่เราชอบพูด. แต่ ว่าพระเจ้านั้นอยู่ที่ไหนก็ได้ ถ้าตามเรื่องของท่านแล้ว ท่านมีหน้าที่ ที่จะต้องไปตรวจดู ไปควบกุม, อยู่ที่ไหนก็ได้ ในส้วมก็ได้ ที่ใหนก็ได้. แต่ว่าเคี๋ยวนี้ ถ้ากำสอนทาง ศีลธรรม ก็ขอให้ถือว่า เราจงทำร่างกายของเรา ให้เป็นเหมือนกับวิหาร ที่อยู่ ของพระเจ้า คือให้เนื้อตัวของเราเต็มไปด้วยการประพฤติ ที่ถูกตรงตามคำสั่งของพระเจ้า ทั้งทางกาย ทั้งทางวาจา ทั้งทางใจ บัญหาก็จะไม่เกิดขึ้น, ความทุกข์ไม่อาจจะเกิดขึ้นได้ เพราะการทำอย่างนี้.

นี่เรื่องเกี่ยวกับพระเจ้า เท่าที่เอามาพูด ในวันนี้ อย่าลืมว่าทั้งหมดนี้ เรา หวังที่จะทำความเข้าใจกันในระหว่างศาสนา จนเมื่อคนทุกชาติมีความเข้าใจกันใน ระหว่างศาสนาแล้ว จะร่วมมือกันสร้างสันติภาพให้โลกทั้งโลกนี้ได้ โดยง่าย, เราจึงถือว่า เป็นหน้าที่ ที่เราควรจะสนใจและกระทำ. ถ้าเราสนใจที่จะกระทำ สิ่งที่เป็นประโยชน์สูง สุด แก่มนุษย์ควยกันทั้งโลก คือการทำความเข้าใจกันในระหว่างศาสนา จนกลมกลืน กันไปทุกศาสนา, จนมีพระเจ้าองค์เคียวร่วมกันสำหรับทุกคน หรือทุกสิ่งที่มีชีวิตคิดนึก ได้ ว่าเขาควรจะได้อะไรบ้าง.

การบรรยายในวันนี้ สมควรแก่เวลาแล้ว อาตมาขอยุติการบรรยายไว้เพียง เท่านี้ เพื่อโอกาสแก่พระคุณเจ้า ได้สวดบทพระธรรม สำหรับจะส่งเสริมการปฏิบัติจริง ยิ่งขึ้นไป. ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

- d -

โดย สมรายส โดนุโดโด

### การเกิดของพระคัมภีร์ในศาสนาที่มีพระเจ้า.

#### ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ แห่งภาคมาฆบูชา เป็นครั้งที่ ๔ ในวันนี้นั้น อาคมาก็คั้งใจที่จะบรรยายโดยหัวข้อที่คั้งไว้ว่า *ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัท* ควรทราบ และโดยเฉพาะหัวข้อย่อยประจำวันนี้นั้น คั้งใจจะกล่าวว่า การเกิดของพระ- คัมภีร์ในศาสนาที่มีพระเจ้า. แค่เนื่องจากได้มาเห็นว่า มีนักเรียนยุวชนทั้งหลาย จำนวนมากเผอิญมาพอดีกับเวลาบรรยายนี้ อาคมาจึงเปลี่ยนความคั้งใจในบางประการ ใน การที่จะบรรยายในวันนี้ คือจะบรรยายไปในลักษณะที่จะเป็นประโยชน์แก่นักเรียนและ ยุวชนทั้งหลายเหล่านี้ ให้มากที่สุดเท่าที่จะมากได้, แค่ก็ไม่ทั้งเค้าความเดิม คามที่คั้งใจไว้.

#### (ปรารภและทบทวน)

ที่ว่า การเกิดของพระค**ัมภีร์ของศาสนาที่มีพระเจ้า**นั้น นักเรียนทั้งหลาย อาจจะยังไม่ทราบ ว่ามี การแบ่งศาสนาออกเป็นสองประเภท คือมีพระเจ้าโดยตรง, และไม่มีพระเจ้าหรือ มีพระเจ้าโดยอ้อม, แล้วเราก็ได้รับการสั่งสอนมาว่า พุทธศาสนา ไม่มีพระเจ้า. เคียวนี้เรามา ทำความเข้าใจกันเสียใหม่ ว่าพุทธศาสนาแม้ไม่มีพระ-เจ้าโดยตรงอย่างศาสนาอื่น ก็มีสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ซึ่งสามารถจะทำหน้าที่อย่างเคียวกันกับ พระเจ้าบรรกามีในศาสนาเหล่านั้น นี้ก็เรียกว่า มีพระเจ้าโดยอ้อม.

ศาสนาที่มีพระเจ้าโดยตรง ได้กล่าวลักษณะของพระเจ้าไว้เหมือนกับว่า เป็นบุคคล ที่มีความรู้สึกคิดนึก, ที่จะลงโทษและโปรคปรานเป็นต้น. ส่วนใน พุทธศาสนาได้กล่าวพระเจ้าไว้ ในฐานะที่เป็นกฎ อันลึกซึ้ง อันลึกลับ อันศักดิ์-สิทธิ์เหลือที่จะกล่าวได้ เหลือที่จะชี้ให้เห็นได้ง่ายๆ; แต่ถ้าศึกษาก็อาจจะรู้ได้ด้วย เหมือนกัน.

ในบรรคาศาสนาที่มีพระเจ้าโดยครง โดยเฉพาะศาสนาคริสเตียน ซึ่งเรา พยายามศึกษาเพื่อทำความเข้าใจกันนี้ ก็มีการกล่าวไว้ชัดเจน ว่า พระคัมภีร์ทั้งหลายนั้น ให้ถือกันว่า เขียนขึ้นโดยการดลใจของพระจิต, พระจิตคือ พระจิตของพระเจ้า. คัง นั้นจึงถือว่าพระเจ้านั้นเองเป็นผู้ประพันธ์ คือเขียนพระคัมภีร์ขึ้นมา แล้วก็มอบให้แก่ ศาสนจักร, ให้ถือเสมือนหนึ่งว่า พระคัมภีร์นี้เขียนโดยพระเจ้า ซึ่งเรียกว่าพระบิคาใน สวรรค์, เป็นการเขียนที่ถ่ายทอดลงมาทางมือของผู้เขียนอันศักดิ์สิทธิ์, แล้วแต่ว่าคัมภีร์ ของศาสนาใหน ใครเป็นผู้เขียน. ผู้เขียนนั้นเป็นผู้เขียนอันศักดิ์สิทธิ์ มีมืออันศักดิ์สิทธิ์ เขียนโดยการถ่ายทอดมาจากพระเจ้าในสวรรค์ มาถึงมนุษย์ ในลักษณะคล้าย ๆ กับ ว่า เดินทางมาโดยตรง เห็นได้ โดยชัดเจนนี่. ควรจะเข้าใจกันไว้ ในฐานะที่ว่า เราจะ ต้องทำความเข้าใจแก่กันและกัน เพราะอยู่ร่วมกัน.

ภิกษุสามเณรก็คื อุบาสกอุบาสิกาก็คื ควรจะมีความรู้เกี่ยวกับศาสนาอื่น ชนิคที่จะเป็นประโยชน์แก่มนุษย์, ความเข้าใจนี้มันเป็นประโยชน์แก่มนุษย์. ถ้า เราไม่เข้าใจซึ่งกันและกันในระหว่างศาสนาแล้ว มันจะเป็นโทษแก่มนุษย์, เป็น โทษแก่โลก; ทำให้โลกนี้อยู่กันค้วยความไม่เข้าใจซึ่งกันและกัน มีความรังเกียจกัน, ดูหมื่นคุถูกกัน แม้ในทางศาสนา. ถ้ามีความเข้าใจถูกต้องแล้ว มันก็จะเป็นเหมือน กับว่า คนที่มีความคิดเห็นกลมเกลียวกัน อยู่ร่วมโลกกัน เป็นโลกๆเดียวของบุคคลผู้ มีความคิดเห็นที่ตรงกัน.

เคียวนี้ ในโลกนี้ก็มีศาสนาหลายศาสนา กำลังใช้ศาสนาเป็นเครื่อง มือในทางการเมืองก็มี, เป็นการกระทบกระทั่งกัน ในระหว่างศาสนากับศาสนาโดยตรง โดยมิได้เกี่ยวกับการเมืองก็มี, ไม่เป็นผลดีที่จะอยู่ร่วมกัน. ฉะนั้นขอให้พิจารณาดูกัน ให้ดี ๆ ว่า การทำความเข้าใจในระหว่างศาสนานั้นเป็นอย่างไร.

(เริ่มการบรรยายครั้งนี้)

#### การเกิดของคัมภีร์ ใบเบิล.

ในวันนี้พูดถึงการเกิดของพระคัมภีร์ ศาสนาคริสเตียนก็ถือว่า พระ-คมภีร์นั้นเขียนด้วยการดลใจ ของพระจิตของพระเป็นเจ้าเอง; แม้เป็นที่รู้กัน อยู่ว่า พระคัมภีร์เกี่ยวกับพระเยซูนี้ ก็เพิ่งจะเขียนเมื่อปีที่ ๕๑ แห่งคริสตศักราช, คือว่า หลังจากพระเยซูสิ้นพระชนม์แล้ว ๙ ปี ก็มีสาวกชื่อมัทธาย มาระโก เป็นต้นเขียนขึ้นมา. ส่วนคัมภีร์เก่าก่อนนั้น คัมภีร์ของพวกยิว ซึ่งเป็นตอนต้นของ คัมภีร์ใบเบิลนั้น ก็ ไม่ปรากฏชื่อผู้เขียนโดยตรง รวมกันแล้วเป็นคัมภีร์ทั้งหมดของคัมภีร์คริสเตียน ที่เรียกว่า พระคัมภีร์ใบเบิล. ถ้าเทียบกับพระไครบิ่ฏกแล้ว ก็ประมาณ ๑ ส่วนใน ๑๒ ส่วนของพระไคร-บิ่ฏก คือน้อยกว่ากันมาก. แต่ตามข้อความที่กล่าวนั้น เขาต้องการให้ถือว่า มิใช่ เขียนโดยบุคคลที่มีชื่อปรากฏอยู่นั้น ๆ เช่นคัมภีร์มัทธาย เขียนโดยเซนต์มัทธายเป็น ต้น. ให้ถือว่า จะเขียนโดยใครก็ดี มือของคนนั้นเขียนไป โดยความดลใจ ของ พระจิตแห่งพระเจ้า.

คำว่าพระจิคนี้ ก็เป็นคำแปลกประหลาดสำหรับเราพุทธบริษัท. แค่ ใน สาสนาคริสเตียน เขามีพระเจ้าซึ่งแบ่งได้เป็น ๓ ภาค : พระบิดา คือพระเจ้าสูงสุด แล้วก็มีพระจิต หรือพระวิญญาณ ของบิดา ซึ่งสามารถที่จะไปไหน คิดต่อที่ไหน ไป บันคาลอะไรที่ไหนได้ แล้วก็มีพระบุตร คือพระเยขูคริสต์ นั้นเอง, มีพระบิดา มีพระจิต มีพระบุตร.

พระคัมภีร์นั้นเขียนขึ้นโดยการคลใจของพระจิต มาคลใจให้ผู้เขียน เขียนลง ไปว่าอย่างนั้น, เขียนลงไปว่าอย่างนั้น รวมกันเป็นพระคัมภีร์. คัมภีร์เก่าก็เขียนกันมา นาน ก่อนหน้าคัมภีร์ใหม่ ซึ่งเป็นเรื่องของพระเยซู ซึ่งเพิ่งจะเขียนเมื่อคริสฅศักราช ๔๑ เป็นต้น.

แต่ข้อที่น่าสนใจนั้น ก็คือข้อที่ว่า ด้วยการดลใจของพระเจ้า แม้เขียน ในโลกนี้ ก็ให้ถือว่าเขียนจากสวรรค์, เพราะเขียนค้วยอำนาจของพระเจ้าในสวรรค์. แล้วถ่ายทอกมาที่มือของผู้เขียนในโลกนี้ รวมกันขึ้นมาเป็น พระคัมภีร์อันศักดิ์สิทธิ์ ราวกับว่าเดินทางมาจากสวรรค์ โดยตรง, มาตั้งอยู่เป็นของศักดิ์สิทธิ์ในโลกนี้ ประจำ ศาสนจักร ซึ่งจะต้องยึดถือว่าเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์สูงสุด แตะต้องไม่ได้. นี่คือลักษณะ ของพระคัมภีร์ฝ่ายคริสเตียน.

แต่ เท่าที่นักศึกษาทางประวัติศาสตร์ เขียนหรือ ยอมรับ ก็ว่าได้เขียนแล้ว ก็ได้แปลจากภาษาฮิบรู เป็นภาษาคริสต์ เป็นภาษาลาติน เป็นภาษาอะไรต่างๆ กระทั่ง มาเป็นภาษาอังกฤษ ถ่ายทอดกันมาหลาย ๆ ภาษา หลายครั้งหลายหน, จะมีการผิดแปลก วิปริตอย่างไรบ้างก็สุดแท้; แต่เมื่อถือว่า เขียนโดยพระเจ้าเสียแล้ว โดยการควบคุม ของพระเจ้าเสียแล้ว ก็ให้ถือว่า ไม่มีการวิปริตผิดเพี้ยนอะไร, เพราะพระเป็นเจ้าควบ-คุมผู้เขียนอยู่ตลอดเวลา. นี่เป็นที่มา หรือการเกิดขึ้นแห่งพระคัมภีร์ ของเพื่อน ศาสนาของเรา.

### เปรียบเทียบการเขียนคัมภีร์ฝ่ายพุทธกับคริสต์.

ส่วนพุทธศาสนานั้นก็ตามที่รู้อยู่ ว่า พระพุทธเจ้า ท่านได้ ตรัสดำสอน ของท่าน เป็นภาษาชาวบ้าน คือ เป็นภาษาปรากฤต ที่ชาวบ้านเขาพูดกันอยู่ ในท้อง ถิ่นที่พระองค์ประทับอยู่และสั่งสอน, ส่วนมากก็ในแคว้นโกศลและแคว้นมคธ ท่าน ได้ตรัสไว้ด้วยภาษาชาวบ้าน. ครั้นพระองค์ปรินิพพานแล้ว พระสาวกทั้งหลายต้อง การจะท่องจำกันไว้ ให้เป็นตัวบทที่แน่นอนตายตัว ก็เรียกประชุมกัน ว่าใครได้ยินมา อย่างไร ก็ให้บอกที่ประชุมที่ทำสังคายนา, ก็เลือกผู้ที่สามารถที่จะบอก ถ้าบอกโดยภาษา ชาวบ้าน มันก็ท่องไม่ได้, จะท่องพร้อม ๆ กันอย่างที่เรียกว่าสังคีตินั้นมันไม่ได้ ก็ต้อง ร้อยกรองคำพูด ให้เปลี่ยนจากภาษาชาวบ้าน มาเป็นภาษาที่เรียกว่าภาษาหนังสือหรือ ภาษาวรรณคดี จึงได้เกิด เป็นบทท่องที่เรียกกันว่าภาษาบาลี ดังที่เป็นตัวพระไตรปิฎก อยู่เดี๋ยวนี้.

บทท่องนั้นเป็นการร้อยกรอง ให้มีลักษณะของไวยากรณ์ที่เป็นระเบียบ ถ้อยคำที่เหมาะสม, เป็นความเรียงหรือเป็นบทกวี ที่เหมาะสมที่จะท่องได้ คือสะควกแก่ การท่อง; แล้วก็ท่องกันไว้ค้วยปาก สืบๆกันมา ทั้งแต่การทำสังคายนาครั้งที่ ๑ ถึง ครั้งที่ ๒ ถึงครั้งที่ ๓, เข้ามาตั้ง ๓๐๐ ปี ก็ยังไม่ได้เขียนเป็นตัวหนังสือเลย. ตามตำ-นานกล่าวไว้ว่า เพิ่งจะเขียนเป็นตัวหนังสือชัดเจน เมื่อราว ๔๐๐ กว่าปีที่ลังกา เป็นต้น. เอาเป็นว่าหลายร้อยปี จึงจะได้เขียนลงเป็นตัวหนังสือ.

ทีนี้ ความแปลกกัน มันอยู่ตรงที่ว่า พระดัมภีร์ของฝ่ายที่มีพระเจ้า เขียนโดยพระเจ้านั้น ศักดิ์สิทธิ์, อยู่เหนือการวิพากษ์วิจารณ์, ไม่ยอมให้มีการ เปลี่ยนแปลงแก้ไข หรือที่ความอย่างใด ๆ ให้ผิดไปจากข้อความเหล่านั้น เรียกว่าเป็น คำกล่าวที่เด็ดขาดตายตัวเพียงอย่างนั้น.

ส่วน พระคัมภีร์ทั้งหมดในพุทธศาสนานี้ พระพุทธเจ้าท่านไม่ครัสไว้ อย่างนั้น; ท่านตรัสว่า อ้าข้อความตอนใด มันไม่เข้ากันกับข้อความส่วนมากตอนอื่น ๆ คือลงกันไม่ได้ในสูตร, เทียบกันไม่ได้ในวินัยส่วนใหญ่ แล้ว ก็ให้ถือว่าข้อความส่วนนั้น มันผิด ให้เปลี่ยนไปเลีย ให้ไปเข้ากันได้กับข้อความส่วนใหญ่ ซึ่งมันไม่ขัดกัน, แล้ว ยังมีการตรัสที่ประกาศอิสรภาพเสรีภาพ ในการตีความเป็นอย่างยิ่ง คือพระบาลี กาลามสูตร ว่าอย่าถืออย่าอ้างเพราะเหตุว่ามันมีอยู่ในปีฏก, ให้ถือเอาความจริง ที่ตนเห็นได้ด้วยตนเองเป็นประมาณ. เมื่อถือหลักอย่างนี้ก็แปลว่า ข้อความใน พระไทรบีฏกนั้นวิพากษ์วิจารณ์ไก้, ตีความใหม่ได้ แล้วก็เกิดเป็นบัญหายุ่งยากขึ้นด้วย เหมือนกัน ว่าใครจะเป็นผู้ที่ความ.

ทีนี้เราก็มีส่วนที่จะเนื่องอยู่กับบัญหายุ่งยากเหล่านี้ ในการที่จะตีความ ว่า อะไรผิดอะไรถูก. อาคมาก็อยากจะบอกกล่าวท่านทั้งหลายเสียเลยว่า การที่จะตีความ พระคัมภีร์ หรือตีความเรื่องสำคัญใด ๆ ก็ตาม ว่าผิดหรือถูกนั้น ขอให้ตีความใน ลักษณะที่ว่า ถ้ามันเป็นประโยชน์แก่มนุษย์ หรือเป็นประโยชน์แก่บุคคลคนหนึ่งหรือ บุคคลทั้งหมดก็ตาม เห็นอยู่ชัดว่า กระทำลงไปอย่างนั้นแล้ว มันเป็นประโยชน์ แล้วก็ให้ถือว่าการตีความนั้นถูกต้อง. ถ้าที่ความลงไปแล้ว ความหมายนั้นไม่แสดง ว่าเป็นประโยชน์, หรือประพฤติตามเข้าแล้ว ไม่เป็นประโยชน์แก่ใครเลย ก็ให้ถือว่ามัน ไม่ถูกต้อง.

หมายความว่าอย่าเอาถูกต้องตามตัวหนังสือ, อย่าเอาถูกต้องตามคำพูด, อย่า เอาตามเหตุผล ของคนที่มีเหตุผลจัดจ้าน หรืออะไรก็ตาม, ให้เอาตามที่มองเห็นชัด อยู่ ว่ากระทำตามนั้นแล้ว มันเป็นประโยชน์ที่พึงปรารถนาจริงๆ แล้วก็นั้น แหละคือการตีความที่ถูกต้อง. แม้ที่สุดบัดนี้เราจะตีความอะไรก็ตาม, แม้แต่จะ แปลหนังสือก็ตาม, เมื่อมันเกิดบัญหาขึ้นมาว่าผิดหรือถูกอย่างไรกันแน่แล้ว ก็ต้องถือ หลักอย่างนี้ทั้งนั้น. แปลความอย่างไร, ตีความอย่างไร, ทำลงไปแล้ว มันเป็นประโยชน์เห็นอยู่ชัดๆ ก็ให้ถือว่านั้นเป็นความถูก, อย่างน้อยมันก็เป็นความถูกอย่าง หนึ่ง ในหลาย ๆ อย่าง; แม้ว่าความเป็นประโยชน์มันจะมีหลายอย่าง มันก็ถูกด้วยกัน ทุกอย่าง.

แต่ถ้ามันเป็นประโยชน์ใต้จริงอย่างหนึ่งแล้ว ก็เป็นความถูกต้องอย่างหนึ่ง
แล้ว, โดยมากมันก็มีความถูกต้องเพียงอย่างเดียว สำหรับข้อความเรื่องเคียว. แต่ถ้า
เผอิญมันถูกได้หลายอย่าง คือมันเป็นประโยชน์ใต้หลายทาง ก็ให้ถือว่ามันตีความหมาย
ได้หลายอย่าง. นี่ถ้าเรา ถืออย่างนี้แล้วก็จะถูกต้องตามหลักของพระพุทธศาสนา
ซึ่งมีคัมภีร์ชนิดที่จดจำกันไว้สืบๆกันมา, แล้วมันก็มากมายเหลือประมาณ, แล้วมันก็
นานเหลือประมาณ มันย่อมจะป้องกันไม่ได้ ที่จะไม่ให้เกิดความผิดพลาดหรือเลอะเลือน
โดยเจตนาหรือโดยไม่เจตนาก็ตาม. แล้วสิ่งเหล่านี้มันตกทอดกันมาเป็นชั่วๆยุด ชั่วๆ
อายุคน, ก็มีคนเข้าไปจับต้องหรือแทรกแซงทำอะไรลงไปก็ได้. ฉะนั้นความผิดพลาด

น้อาจจะเพิ่งเกิดในตอนหลังนี้ก็ได้, เราก็มีวิธีที่จะคัดเลือกออกเสียได้ ในลักษณะ อย่างนี้.

### แนวการพิจารณาความในคัมภีร์ ให้เข้าใจกันได้.

ที่นี้เราจะทำอย่างไรดี ที่จะให้มีความกลมกลืนเข้าใจกันได้ ในการที่เรามี คัมภีร์ด้วยกัน, แต่มันมีลักษณะแห่งการเกิดขึ้นมา หรือการยึดถือต่างๆกัน. คัมภีร์ ของฝ่ายหนึ่ง ถือว่า พระเจ้าเขียนส่งมาให้ ผิดไม่ได้แม้แต่อักษรสักตัวหนึ่ง; ส่วน เราถือว่ามนุษย์เขียนกัน แล้วก็เป็นไปตามเหตุตามปัจจัย ซึ่งอาจจะเปลี่ยนแปลงได้ มีอะไรแทรกแซงได้; จะถือหลักอย่างไรจึงจะปลอดภัย, และจะให้เข้ากันได้ กับพวกที่ เขาถือว่ามีพระเจ้า. นี่คือบัญหาที่ควรจะรู้จัก แล้วก็ตอบได้ด้วยกันทุกคน.

ในชั้นแรกที่สุดนี้ จะพูดถึงเรื่องพระเจ้า เท่าที่นักศึกษาและนักเรียนทั้ง หลายเหล่านี้ จะพอเข้าใจได้, โดยจะย้อนไปกล่าวถึงข้อที่ว่า ในพุทธศาสนาก็มีพระเจ้า ซึ่งเรามาใช้ให้เป็นประโยชน์ใต้ ในทุกอย่างทุกทาง; แม้ในการที่จะวินิจฉัยความถูก หรือความผิดของพระคัมภีร์ ดังที่กล่าวแล้วนั้น เราก็อาศัยสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า หรือได้ มาจากพระเจ้า ก็ยังได้.

ในพุทธศาสนาไม่ได้มีพระเจ้าอย่างบุคคล เช่นพระเยซูหรือพระบิคา พระเจ้าในศาสนาคริสต์ แต่ก็มีสิ่ง ๆ หนึ่ง แม้จะมิใช่บุคคล ก็มีอำนาจทุกอย่าง อย่าง ที่พระเจ้าชนิดบุคคลเขามีกัน ถ้าเรียกเป็นภาษาผ่ายพุทธศาสนา ก็เรียกว่าธรรมธาตุ นั้น. พังคออกจะแปลก่อยู่ แต่ขอให้ช่วยจำกันไว้ ว่า พระพุทธเจ้าท่านตรัสเรียก สิ่งที่ พอจะเทียบกันได้กับพระเจ้านั้น ท่านเรียกว่า ธรรมธาตุนั้น. คำว่า ธรรมธาตุ แปลว่า ธาตุแห่งธรรม หรือ สิ่งซึ่งเป็นธรรม, แล้ว ก็มีอยู่มากอย่างหรือมากรูป แต่ว่ารูปนั้นรูปที่จะมา ยึกถือเป็นสิ่งสูงสุดนั้น ก็คือธรรมธาตุ เหมือนกัน, จึงต้องใช้คำว่า ธรรมธาตุนั้น.

พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า พระตถาคต คือพระพุทธเจ้า ทั้งหลาย จะเกิด ขึ้นก็ตาม พระตถาคตทั้งหลาย จะไม่เกิดขึ้นก็ตาม แต่ธรรมธาตุนั้นมันมีอยู่แล้ว; หมายกวามว่าพระพุทธเจ้าไม่ได้สร้างธรรมธาตุนั้นขึ้นมา เพียงแต่ว่าพระพุทธเจ้า ท่านรู้ จักธรรมธาตุอันนั้น, แล้ว ท่านก็เอาธรรมธาตุอันนั้น มาสั่งสอนมาเบิดเผย มา ให้ทุก ๆ กนพลอยรู้ตามท่านด้วย. ธรรมธาตุอันนั้นแหละสูงสุดยึงกว่าสิ่งใด คือ ไม่ขึ้นอยู่กับใคร เหมือนกับพระเจ้านั้นเอง; แม้แต่พระพุทธเจ้าท่านก็เคารพธรรมธาตุอันนั้น. ตามธรรมดาพระพุทธเจ้า ผู้ตรัสรู้ถึงที่สุดสูงสุด ไม่ควรจะเการพใคร, ตามความรู้สึกของเราแล้วก็ยิ่งเห็นว่า ไม่กวรจะเการพใคร. แต่พระพุทธเจ้าท่านก็ ยังมีที่เการพ, เหมือนกับที่เราเการพพระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าท่านก็ยังเการพสิ่งที่ เรียกว่า พระธรรม หรือ ธรรมธาตุ ตรัสว่าพระพุทธเจ้าทุกองค์เคารพพระธรรม.

ทีนี้ สิ่งที่เรียกว่า ธรรมนั้นคืออะไรกันแน่ ? ก็คือ สิ่งที่พระองค์ตรัสเรียก ในบางครั้งว่า "ธรรมธาตุนั้น," ธรรมธาตุนั้นเป็นตถตา คือเป็นตายตัวอย่างนั้น ไม่ เปลี่ยนเป็นอย่างอื่นได้เลย. คำ ๆ นี้ก็เป็นลักษณะของพระเจ้าในผ่ายโน้น ในผ่ายพวก ที่เขามีพระเจ้า ตถตา แปลว่า เป็นเช่นนั้น ไม่เปลี่ยนเป็นอย่างอื่น, อวิตถตา – ไม่ผิดไป จากความเป็นอย่างนั้น อนัญญุกกา – ไม่เป็นอื่นไปจากความเป็นอย่างนั้น ธัมมัฏฐิตตา – ความตั้งอยู่แห่งธรรมดา, ธัมมนิยามตา – ความเป็นกฎตายตัวของธรรมดา, จะพูคกัน สักอีกก็คำก็ได้.

แต่สรุปความหมายได้ว่า เป็นกฎอันหนึ่งที่ตายตัว เปลี่ยนเป็นอย่างอื่น ไม่ได้; นี่แหละคือธรรมธาตุนั้น; อย่างเมื่อเราจะพูดเป็นภาษาธรรมกา ๆ ไม่ ระบุชื่อเขา เพราะมันระบุไม่ใช้ เพราะมันไม่มีชื่อ เราก็ต้องพูดว่าไอ้คนนั้น ไอ้นายคน นั้น ไอ้หมอนั้น ก็พูดอย่างนี้ก็ได้ ก็พังกันถูกว่าอะไร. พระพุทธเจ้าก็เหมือนกัน ท่าน ต้องตรัสถึงสิ่งนั้น ด้วยคำที่มันเหมาะสม หรือมันเท่าที่จะทำได้ ท่านก็เรียกว่า ธรรม-ธาตุนั้น. ทีนี้ ธรรมธาตุนั้นแหละคือสิ่งที่จะมีอะไร ๆ เหมือนกันกับผ่ายที่เขามี พระเจ้าผ่ายโน้น; เดี๋ยวจะว่าให้พั่ง.

ที่น้ำะพูกถึงคำว่า ธรรมธาตุนั้น กันเสียก่อน ธรรมธาตุนั้น มีอะไรบ้าง? ก็คือมีเรื่อง กฎอิทัปบัจจยตา เพราะสิ่งนี้มีสิ่งนี้จึงมี, เพราะสิ่งนี้มีสิ่งนี้จึงมี; คือทุก อย่างเป็นไปตามกฎของธรรมธาตุนั้น. ถ้าเกี่ยวกับมนุษย์ที่เป็นทุกข์ เขาเรียกว่า เรื่องปฏิจจสมุปบาท; ไปหาอ่านเอาเอง ว่า ความทุกข์เกิดขึ้นมาได้อย่างไร? กฎเกณฑ์อันนั้นชื่อว่า กฎอิทัปบัจจยตา แล้วก็เป็นธรรมธาตุนั้น.

อีกกลุ่มหนึ่ง เรียกว่า อริยสัจจ์ ความจริงอันประเสริฐ คือ ความทุกขึ้ แล้วต้องเป็นอย่างนี้ๆ, เหตุให้เกิดทุกขึ้ แล้วต้องเป็นอย่างนี้ ๆ, เป็นอย่างอื่นไม่ได้, ความดับทุกขึ้ ก็ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ, เป็นอย่างอื่นไม่ได้, หนทางให้ถึงความดับทุกขึ้ ก็ต้อง เป็นอย่างนี้ ๆ, เป็นอย่างอื่นไม่ได้. นี้ก็เรียกว่าธรรมธาตุนั้น ด้วยเหมือนกัน, เรียก สั้น ๆ ว่า ตถา ซึ่ง เป็นคำเดียวกันกับตถตา, เป็นอันว่า กฎเรื่องอริยสัจจ์สิ่นั้นก็เป็น ธรรมธาตุนั้น ซึ่งเป็นคถตาเป็นต้น.

ทีนี้ก็ กฎเรื่องสามัญลักษณะ ที่ว่า สังขารทั้งปวงเป็นของไม่เที่ยง, สังขาร ทั้งปวงมีลักษณะแห่งความทุกขึ้, และ ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา ซึ่งเราเรียกกันว่า พระ-ไตรลักษณ์. กฎแห่งพระไตรลักษณ์นี้ ก็คือ ธรรมธาตุนั้น ซึ่งก็เป็นตถตาค้วย เหมือนกัน. เท่าที่ปรากฏอยู่ในพระบาลี ก็มีถึง ๓ กลุ่ม หรือ ๓ เรื่องแล้ว คือกฏเรื่อง ปฏิจจสมุปบาท, กฏเรื่องอริยสัจจ์ ๔, กฏเรื่องสามัญลักษณะ, นั้นแหละคือสิ่งที่เรียกว่า ธรรมธาตุนั้น อันเป็นตถตา คือเป็นอย่างนั้น, อวิตถตาไม่ผิดไปจากความเป็น อย่างนั้น, อนัญญถตาไม่เป็นอื่นไปจากความเป็นอย่างนั้น.

คำพูกเหล่านี้เป็นลักษณะของพระเจ้า ซึ่งจะเอามากล่าวให้พั่ง ว่า ฝ่ายที่มี พระเจ้าเป็นบุคคล เขาก็ มีบุคคลที่ต้องประกอบอยู่ด้วยลักษณะอย่างนั้น; แต่ ถ้ามันเป็นบุคคลไปไม่ได้ ก็ไปอธิบายกันเสียใหม่ก็แล้วกัน. แต่โดยเหตุที่เขาต้องการ จะอธิบายอย่างบุคคล เราไม่ควรจะไปขัดคอเขา, ไม่ควรจะไปแย้งเขา ให้มันเสีย เวลา. ให้เป็นที่ยอมรับกันว่า สิ่งสูงสุดมีอำนาจเหนือสิ่งใดนั้น ต้องมีลักษณะอย่างที่ เรียกกันว่าพระเจ้า.

นี้พระเจ้าจะกีหรือไม่กี, จะจริงหรือไม่จริง, จะถูกหรือจะผิก, นี้เราไม่ อาจจะทักสินได้. เราควรตั้งปัญหาขึ้นมาใหม่ว่า มีพระเจ้าดีหรือไม่ดี? มีพระเจ้า นี้จะเป็นประโยชน์หรือไม่? การมีพระเจ้านี้เป็นประโยชน์หรือไม่เป็นประโยชน์? แล้ว เรามีพระเจ้าเป็นเครื่องคุ้มครองนี้ จะกีหรือไม่ คือจะมีประโยชน์หรือไม่มีประโยชน์?

นี่นักเรียนทั้งหลาย มีสิทธิที่จะเลือกเอาเอง ว่าจะมีพระเจ้าหรือไม่มี; แต่ อยากจะพูคว่า ก่อนที่เธอจะเลือกว่ามีหรือไม่มีนั้น ควรจะมองให้เห็นชัดเสียก่อนว่า ถ้ามี เราจะได้รับประโยชน์อะไรบ้าง? ถ้าไม่มี เราจะเสียอะไรไป?

เราจะมีชีวิตอยู่ โดยไม่มีสิ่งศักดิ์สิทธิ์เป็นเครื่องกุ้มครองนั้น มันจะเป็น อย่างไร? จะปล่อยไปตามบุญตามกรรม ไม่มีหลักไม่มีเกณฑ์ นั้นจะเป็นอย่างไร? ถ้าเรา มีพระเจ้าเป็นเครื่องกวบคุม เราจะได้รับประโยชน์อะไร?

#### ข้อแตกต่างของคนไม่มีพระเจ้า กับมีพระเจ้า.

นี้ขอให้สังเกตดูให้ดี ๆ ว่า คนในโลกสมัยนี้ เขาทำอะไรโดย เหยี่ยบย่ำ พระเจ้า หรือเหยี่ยบย่ำธรรมธาตุนั้นกันอยู่มาก จึงมือันธพาลมากขึ้น, มีสิ่งเลวร้ายมากขึ้น จนตำรวจจับไม่ไหว. ให้มีตำรวจ มีกฎหมาย มีเรือนจำ มากกว่านี้อีกร้อยเท่าพันเท่า มันก็ทำให้คนชนิดนี้ หยุดทำชั่วไม่ได้; เพราะคนชนิดนี้มันไม่มีพระเจ้าเป็นที่ยึดถือ. ถ้าคนเหล่านี้มีพระเจ้าเป็นที่ยึดถือแล้ว มันก็ไม่ต้องมีตำรวจ ไม่ต้องมีศาล ไม่ต้องมี เรือนจำอะไรเลย.

ถ้าคนเหล่านี้มีพระเจ้าเป็นที่ยึดถือ, และยึกถือจริงๆ เราก็จะอยู่กันอย่าง สบาย ไม่มีอันธพาลเบียดเบียนอย่างเลวร้าย อย่างน่าละอายอย่างน่าบัคสี เหมือนที่กำลัง เป็นมากขึ้นทุกที ๆ ในบ้านเมืองของเราหรือในโลก.

ทำไมจึงเป็นอย่างนั้น? ก็คือว่า ถ้ามีพระเจ้า ทุกคนถือพระเจ้า กลัว พระเจ้า มันไม่ทำอะไรให้ผิดคำสั่งหรือความประสงค์ของพระเจ้าได้. เมื่อพระเจ้า ต้องการให้รักผู้อื่น เหมือนกับที่รักตัว ต้องการให้ถือว่าทุกคนเป็นลูกพระเจ้าค้วยกัน; อย่างนี้เบียดเบียนกันไม่ได้, แล้วคนมันเชื่อพระเจ้าอย่างนี้ ก็ไม่มีใครเบียดเบียนใคร. พระเจ้าสอนว่าถ้าจะรับใช้พระเจ้าก็ให้รับใช้ผู้อื่น ก็หมายความว่า เราจะต้องช่วยเหลือ ผู้อื่น เพื่อถูกประสงค์ของพระเจ้า ก็เลยมีแต่คนที่คอยช่วยเหลือซึ่งกันและกัน, โลกนี้ ก็มีความสุข, มีความเป็นอยู่ชนิดที่ประเสริฐเหมือนกับเมืองสวรรค์ เพราะทุกคนคอย ช่วยกันและกัน. นี้ ถ้าคนมีพระเจ้า มันเป็นอย่างนี้; ถ้าคนไม่มีพระเจ้า มัน ก็มีแต่ตัวกู; ทำอะไรมันก็ ทำเพื่อตัวกู เพื่อของกู มันก็เลยเอาเปรียบผู้อื่น เบียดเบียนผู้อื่น, แล้วก็ไม่คิดจะช่วยใคร เพราะมันมีแต่ความเห็นแก่ตัวกู แล้วโลกนี้มัน จะเป็นอย่างไร.

พุทธศาสนาก็มีพระเจ้าในลักษณะนั้น มีพระเจ้าชนิดที่ต้องการให้
ทุกคนประพฤทิกระทำให้ถูกต้องชนิดที่เป็นประโยชน์แก่ตนเองและผู้อื่น แม้ว่า พระเจ้า
นี้จะเป็นเพียงธรรมชาตุนั้น คือ ไม่ใช่เป็นบุคคล, ไม่ได้พูด, ไม่ได้สมมติว่าเป็น
บุคคล อย่างพระเจ้าในศาสนาอื่น. พระเจ้าในศาสนาอื่นเขาพูดกันให้พึ่งง่าย ๆ,
แม้แต่ลูกเด็ก ๆ ก็พังถูก, คนไม่มีการศึกษาเป็นชาวไร่ชาวนาเขาพังถูก, ว่ามีพระเจ้า
ศักดิ์สิทธิ์ประเสริฐสูงสุดอยู่เบื้องบน คอยควบคุมเราอยู่ เราเชื่อ เรากลัว. เราก็ทำแต่
ที่พระเจ้าต้องการให้ทำ. ส่วนพุทธศาสนา นี้ ไม่พูดถึงพระเจ้าชนิดนั้น พูดถึงพระเจ้า
ในฐานะที่เป็นกฎของธรรมชาติ, ที่เรียกว่า ธรรมชาตุอันนั้น และตั้งอยู่ในฐานะ
เป็นกฎของธรรมชาติ, แล้วก็ควบคุมสิ่งทั้งปวง, คือสิ่งสถิตอยู่ในสิ่งทั้งปวง.

พวกเธอทั้งหลายเป็นนักเรียน ก็อย่าให้เสียทีที่เป็นนักเรียน ควรจะรู้เรื่อง ธรรมชาติพอสมควร, ว่าในธรรมชาติทั้งหลายทั้งปวงนี้ มัน มีกฎของธรรมชาติควบคุม อยู่. สิ่งเหล่านั้น ต้องเป็นไปอย่างถูกต้องตามกฎ ของธรรมชาติ; มิฉะนั้นมันจะ ต้องตาย. ถ้ามันเป็นไปอย่างถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ มันก็ยังอยู่และมีความเจริญ ไม่ต้องพูกถึงกน; แม้ที่สุดแต่ต้นไม้ต้นไล่ นี้มันเป็นธรรมชาติ, มีกฎธรรมชาติ ควบคุมอยู่, มันต้องเป็นไปอย่างถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ มันจึงจะรอดชีวิตอยู่. แม้ สัตว์เครจิฉาน มันก็เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ, มันต้องมีการเคลื่อนไหวของมันเอง ให้ เป็นไปอย่างถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ มันจึงมีชีวิตอยู่และไม่ตาย. มนุษย์เราก็ เหมือนกัน มันมีธรรมชาติที่เป็นกฎอันสูงสุด อันฉียบขาดนี้ควบคุมอยู่. เราจะต้อง ทำให้ถูกต้องตามกฎ เราจึงจะรอดชีวิตอยู่และไม่ตาย.

## ศึกษาให้รู้จักกฎธรรมชาตินั้น จักไม่มีทุกข์.

เดี๋ยวนี้เราไม่ได้ต้องการเพียงว่าไม่ตาย เราต้องการให้ดีกว่านั้น คือให้ อยู่อย่างที่ไม่มีความทุกข์; ฉะนั้นจึง ต้องมีกฎของธรรมชาตินั้น ชั้นสูงชั้นพิเศษ ประณีทยิ่งๆ ขึ้นไป สำหรับจะให้รอกชีวิตอยู่ แล้วไม่ต้องเป็นทุกข์ก้วย, คือมีจิตใจสะอาก สว่าง สงบเยือกเย็น เป็นสุขที่สุดก้วย เราต้องการถึงขนาดนี้ เราจึงต้องรู้จักพระเจ้า หรือกฎของธรรมชาตินั้นให้มากยิ่งๆ ขึ้นไปอีก. เมื่อตะก็บอกแล้วว่า ว่าอย่างน้อย ก็มีอยู่ ๓ เรื่อง : กฎของพระเจ้า ช่วยจำไว้อย่าลึมเสีย.

เรื่องที่ ๑ เรื่องอิทัปบัจจยตา — เพราะสิ่งนี้มีสิ่งนี้จึงมี สิ่งนี้มีสิ่งนี้ จึงมี นี้ไปอธิบายเอาเองก็ได้. เราต้องประพฤติกระทำ ทางกาย ทางวาจา ทางใจนี้ ให้ถูกต้องตามกฎนั้น ๆ เราจึงจะมีความเป็นอยู่ชนิคที่ไม่มีความทุกข์เลย.

โดยใจความสั้น ๆ ว่า มันมีทา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ กระทบกันเข้ากับรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ แล้วเกิดจักษุวิญญาณ ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ ในขณะที่มันกระทบกันนี้ เรียกว่าผัสสะ. ตรงนี้ถ้าเราใจ่ ก็เป็นผัสสะโง่; ถ้าเราฉลาดมันก็เป็นผัสสะฉลาด. ถ้าเป็นผัสสะโง่ มันก็ทำให้เกิด เวทนาโง่ ที่ทำให้หลงรักหลงเกลียด, แล้ว ก็ยึดมั่นถือมั่นจนเป็นตัวกูที่ใด้มีความ ทุกข์. นี่ถ้าว่า เป็นผัสสะฉลาด มันกระทบแล้ว มันรู้ว่าอะไรเป็นอะไร; แม้จะ เกิดความรู้สึกสวยหรือไม่สวย หอมหรือเหม็น อร่อยหรือไม่อร่อยเป็นต้น ขึ้นมา, ก็ไม่ หลงยึดถือ ว่า มันมิใก้เป็นอะไรมากไปกว่าความรู้สึก, จึงไม่ได้เกิดตัณหา คือความ อยากอย่างนั้นอย่างนี้ ที่ทำให้เกิดเป็นทุกข์ขึ้นมา. เรามีกฎอันนี้ควบคุมชีวิตของเราอยู่ เราจะต้องทำให้ถูกต้องตามกฎเกณฑ์อันนี้ เราจึงจะไม่เป็นทุกข์.

เรื่องที่ ๒ ถ้าพูกให้สั้นเข้ามา ก็คือ กฎเรื่องอริยสัจจ์ทั้ง ๔ ว่าความทุกข์ เป็นอย่างนั้น, คัณหาความอยากด้วยความโง่ เป็นเหตุให้เกิดทุกข์. ดับคัณหาเสียก็ไม่มี ความทุกข์, ปฏิบัติอย่างถูกต้อง ๘ ประการ ที่เรียกว่าอริยมรรคมีองค์แปดอยู่ ตัณหา ก็ไม่เกิดได้, เราก็ไม่ต้องเป็นทุกข์. กฎนี้ครอบงำเราอยู่ตลอดเวลา; ตลอดเวลา

ถ้าเรา ทำผิดมันก็เกิดทุกข์ขึ้นมา ถ้าเรา ทำถูกมันก็ไม่เกิดทุกข์ขึ้นมา. นี่กฎเรื่อง อริยสัจจ์ ๔ ซึ่งเป็นพระเจ้าพิเศษสูงสุดสำหรับมนุษย์, ครอบงำเราอยู่อย่างนี้.

หรือว่า เรื่องที่ ๓. กฎเรื่องไตรลักษณ์ ว่าสังขารทั้งปวงมันไม่เที่ยง, กือมันต้องไม่เที่ยง. ดูเถอะในตัวเรานี้ ดูเนื้อหนังร่างกาย ผม ขน เล็บ พัน หนังอะไร ทุก ๆ อย่างนี้มันไม่เที่ยง. เราจะต้องประพฤติต่อมันให้ถูกต้อง ตามลักษณะที่มันไม่เที่ยง; ถ้าเราประพฤติผิด เราจะเป็นทุกข์เอง; เพราะว่าสังขารนี้มันมีลักษณะที่เป็นทุกข์ ก็อกูแล้วน่าระอาใจ ไม่น่าหลงรักหลงยึกถือว่าเรา ว่าของเรา, มันมีความทุกข์เพราะการ เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอกเวลานั้นเอง. เราต้องทำในใจให้ถูกต้องกับสิ่งเหล่านี้ ไปบังคับ มันไม่ได้, และต้องทำใจให้ถูกต้อง. อย่าให้จิตของเราต้องเป็นทุกข์ เพราะสิ่งเหล่านี้. เช่นมันต้องเกิด ต้องแก่ ต้องเจ็บ ต้องตาย ก็ช่างหัวมัน ให้มันเป็นไปตามเรื่องของมัน. อย่ารับมาเป็นของเรา, แล้วเราก็ไม่ต้องเป็นทุกข์ อย่างนี้เป็นต้น.

ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา ไม่ว่าอะไรหมด เป็นอนัตตาคือจะถือว่า เป็นตัว เป็นตนของตนนั้นไม่ได้, เป็นของธรรมชาติโดยเด็ดขาด. เรามีจิตใจที่วางไว้อย่างนั้น เราก็ไม่ต้องมีการหลงรักอะไร ซึ่งเอาเป็นของเราไม่ได้, เราไม่ต้องหลงเกลียดอะไร ซึ่ง เรา จะบังคับมันไม่ได้, แล้วเราก็ไม่ต้องร้องให้ เมื่ออะไรมันแตกตายไป เพราะ มันเป็นไปตามกฎของอนัตตา เป็นต้น.

เพราะฉะนั้นอย่าหัวเราะเยาะกุณย่ากุณยาย ที่มั่วท่องอนิจจัง ทุกขัง อนักกา, มันเป็นเรื่องกฎสูงสุดในพระพุทธศาสนา ที่เขาสอน ๆ สืบกันมา ให้ทุกคนรู้จักสิ่งที่ เรียกว่า อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา, และสามารถกำรงจิก ไม่ให้เกิดความทุกข์ขึ้นมาได้ จากสิ่งเหล่านี้ หรือสิ่งทั้งปวง ที่มันเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา.

เราเรียนกันแต่หนังสือ เรียนกันแต่วิชาชีพ ไม่รู้จักธรรมะในพระศาสนา แล้วเราก็ยังอวดดีด้วย ว่าเรารู้อะไรมากกว่าคุณย่าคุณยาย ที่มัวแต่ท่องอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา. กุณย่าคุณยายมัวแต่ท่องว่า สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อนทุกข์เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น. เราไม่เคยได้รับการสั่งสอนให้รู้อย่างนั้น, หรือให้รับรู้ความเป็น อย่างนั้น. เราก็อยู่กันอย่างที่ไม่รับรองว่า เพื่อนของเรานั้นก็เป็นเพื่อนเกิดแก่ เจ็บตายของเรา จึงเอาเปรียบกัน เห็นแก่ตัว ไม่ช่วยเหลือกัน ไม่สามัคดีกัน; มันก็ผิดธรรมะ และพระเจ้าธรรมะ นั้นแหละจะลงโทษให้อย่างสาสม, คอยดูไป ก็แล้วกัน.

นี่ ขอให้สังเกตไว้อย่างนี้ ว่าถ้าเรา ทำอะไรผิดหลักของพระธรรม เราจะ ต้องได้รับผลเป็นทุกข์; ถ้าเรา ทำถูกต้องตามหลักของพระธรรม เราจะ ต้องได้ รับผลเป็นที่พอใจ คือไม่เป็นทุกข์ หรือเป็นสุขแล้วแค่เราจะเรียก. นี่คือพระเจ้า อันแท้จริง อยู่กับเนื้อกับตัวของเรา.

พูกอย่างนี้พังถูกหรือไม่ถูก ขอซ้อมความเข้าใจกันหน่อยว่า ทุกคนที่นั่งอยู่
ที่นี่ เมื่ออาตมาพูกว่า พระเจ้านั้นอยู่กับเรา, อยู่ในเนื้อในตัว ในจิตใจในชีวิตของเรา
ทีเกียว. ลองคิดดูที่ว่า มันจริงหรือไม่จริง ? หมายความว่ากฎอันนี้ กฎของพระธรรมหรือ
ธรรมธาตุนั้น มันอยู่ที่ทุกๆ อณู ทุกๆ ปรมาณูในร่างกายเรา. พูดถึงชั้นต่ำสุดก็ว่า
ทุกๆ ปรมาณูในร่างกายเรา มันควบคุมอยู่ด้วยกฎเกณฑ์อันนี้ ก็เรียกว่าพระเจ้านั้นก็อยู่
ในเรา. หรือกฎของธรรมชาตินั้นควบคุมเราอยู่ทุกๆ ปรมาณู มันจะได้ไม่ยกเว้นอะไร.

ฉะนั้นเราจะต้องประพฤติให้ถูกต้อง ทุกอย่างที่จะต้องประพฤติ และที่ จำเป็น ก็คืออย่างง่าย ๆ ต่ำ ๆ เรื่องกิน เรื่องอยู่ เรื่องหลับ เรื่องนอน ใช้สอยอะไรต่าง ๆ นี้ จะต้องทำให้ถูกกฎของธรรมชาติ; ถ้าไม่อย่างนั้นแล้วจะต้องเป็นทุกข์, บางทีก็ มานั้งร้องให้อยู่ บางทีก็หัวเราะอยู่เหมือนกับคนบ้า, เพราะไม่รู้ตามที่เป็นจริงว่า นั้นมัน เป็นเพียงธรรมชาติเท่านั้น ไปหลงรักหลงยินดีว่า เราทำได้อย่างใจของเรา. นี้มันก็เป็น คนโง่ที่กำลังหัวเราะอยู่ เหมือนกับคนบ้า, ถ้าเรารู้จักเรื่องนี้ดี เราก็จะปกติ ไม่หัวเราะ ไม่ร้องให้, จะปกติ มีจิตใจเยือกเย็น. นี่เรียกว่า เราอยู่กับพระเจ้า คืออยู่ด้วยการ ประพฤติปฏิบัติที่ถูกต้อง ตามกฎเกณฑ์ของพระเจ้า นั่นเอง.

ขอให้ลองสังเกตดูให้ดี ๆ ว่า พระเจ้ามีหรือไม่มี? มันจะมียิ่งกว่าจริงเสียอีก มีจริงยิ่งกว่าจริงเสียอีก; มันมีอยู่ทุกอณู ทุกปรมาณู ในโลกนี้ในจักรวาลนี้ ไม่ใช่ เฉพาะในตัวเรา, นอกตัวเราไปทั้งจักรวาลนั้น ทุกๆ ปรมาณู ก็มีธรรมธาตุนนั้น. ธรรมธาตุนั้นที่เป็นตถตาเป็นพระเจ้านั้น สิงอยู่ไปทั้งหมด; ทุกอย่างต้องเป็นไป ตามกฎของพระเจ้า. ถ้าใครต้องการจะได้ประโยชน์อะไร ก็ต้องประพฤติให้ตรงตาม กฎเกณฑ์อันนั้น จึงจะได้รับประโยชน์นั้น; ฉะนั้นจึงเห็นได้ว่า เราหลีกไม่ไหวที่จะ ไม่มีพระเจ้า, เราหลีกไม่ไหว ที่จะไม่มีกฎเกณฑ์ของพระเจ้า.

นี่เราไม่รู้ว่าเราเรียนกันทำไม นักเรียนนักศึกษาเหล่านี้เรียนกันไปทำไม? มาเรียน ก ฃ ก กา เพื่อให้รู้หนังสือ มาเรียนวิชาชีพเพื่อให้เลี้ยงปากเลี้ยงท้องได้; แม้ เท่านั้นมันก็เป็นกฎเกณฑ์ของพระเจ้า, ทำไปตามกฎเกณฑ์ของพระเจ้า ที่ต้องเรียน หนังสือ ก็เพราะกฎเกณฑ์ของพระเจ้ามันบังคับ, ที่จะเรียนได้ไม่ได้ ก็เป็นไปตามกฎเกณฑ์ของพระเจ้า, เรียนได้แล้วจะได้รับประโยชน์อะไร มันก็เป็นไปตามกฎเกณฑ์ของพระเจ้า แต่เพียงเท่านั้นมันไม่พอ.

### การศึกษาในโรงเรียนยังไม่พอ ต้องรู้ธรรมะด้วย.

นื่อย่าเพิ่งง่วงนอน จะพูดกันอย่างเพื่อนฝูงที่สุดว่า เราเป็นมนุษย์ด้วยกัน ถ้ามันเป็นทุกข์ก็เป็นทุกข์ด้วยกัน, ถ้ามันเป็นสุขก็เป็นสุขด้วยกัน, ฉะนั้นเราพยายามให้ ดีที่จะให้ได้รับประโยชน์จากเรื่องนี้ ให้มากที่สุด. การศึกษาเท่าที่โรงเรียนมีให้ศึกษา นั้นไม่พอ, ไม่พอสำหรับทำให้เป็นมนุษย์ ตรงนี้ก็คงจะมีอยู่ทั้งครูอาจารย์อะไรก็มี. อาตมาก็บอกได้ไม่เกรงใจอะไร ว่าการศึกษาเท่าที่พวกคุณจัดให้เรียนให้มีกันนั้น มันไม่ พอสำหรับความเป็นมนุษย์.

การศึกษาที่กระทรวงศึกษาธิการในโลกนี้เขาจัดกันนั้น มีเพียงว่าให้รู้ หนังสืออย่างหนึ่ง, ให้รู้อาชีพอย่างหนึ่ง, แล้วมันก็เป็นมนุษย์ที่ดีไม่ได้. ก็ดูเถอะที่มัน เป็นนักคอรัปชั่น ยาเสพติด ทั้งหมดในโลกเต็มไปทั้งโลกนี้ มันล้วนแต่เรียนหนังสือ เคยผ่านมหาวิทยาลัยมาแล้วก็มาก, มันยังเป็นคนเลว ทำคอรัปชั่น, ทำโลกนี้ให้เดือด-ร้อน มันผ่านมหาวิทยาลัยมาแล้ว; นี่แสดงว่าการศึกษาเพียงเท่านั้นมันไม่พอ.

รู้หนังสือแล้วรู้อาชีพด้วยนี้ไม่พอ, ต้องรู้อะไรอีกอย่างหนึ่ง คือเป็นมนุษย์ ให้ถูกต้อง ตามความประสงค์ของพระเป็นเจ้า, พระเป็นเจ้าอย่างที่ว่ามา, คือหลัก อันสูงสุดที่ต้องเป็นมนุษย์ให้ถูกต้อง มีความถูกต้องทางกาย ทางวาจา ทางจิต, ไม่มี ความทุกข์ ไม่เบียดเบียนตนเอง ไม่เบียดเบียนผู้อื่น อยู่ในโลกนี้ด้วยกัน โดยไม่ต้องมี คอรัปชั่น ไม่ต้องมีอันธพาล ไม่มียาเสพติด ไม่มีอะไรต่าง ๆ. นั้นต้องขึ้นมาถึงนั้น เพียงแต่รู้หนังสือ และรู้วิชาชีพ ผ่านมหาวิทยาลัยมาแล้ว มันก็ยังเป็นเพียงไม่ใช่มนุษย์ ไม่ถึงระดับมนุษย์.

เคี๋ยวนี้เขามีคำเรียกที่คื ใช้เรียกกันอยู่ว่า economic animal, economic แปลว่าเศรษฐกิจ แล้ว animal แปลว่าสัตว์ อย่างสัตว์เครจฉาน, economic animal, ก็คือ สัตว์เศรษฐกิจ. เดี๋ยวนี้คนในโลกเป็นได้อย่างมากเพียงสัตว์เศรษฐกิจ ยังไม่เป็น ถึงมนุษย์. คนที่บุชาเศรษฐกิจเหล่านั้นมันมัวแต่จะสร้างเงิน จะบุชาเงิน จะกอบโกย

เงิน ผลิตแต่เรื่องเงิน มันเป็นสัตว์เศรษฐกิจ ยังไม่เป็นมนุษย์; ถ้าเป็นคนก็เป็นคน ที่ยังไม่เป็นมนุษย์ เป็นคนที่ยังต่ำกว่าระดับมนุษย์.

กำที่ ๒. เขาเรียกว่า political animal ก็อเป็น สัตว์การเมือง political ก็อการเมือง animal ก็อสัตว์ มันเป็นสัตว์การเมือง มันมีหัวการเมือง ทำอะไรเพื่อประโยชน์ทู ประโยชน์พวกของกู ไม่ต้องเพ่งเล็งถึงความถูกต้องหรือความจริง, ไม่มีพระเจ้า นักการเมืองเหล่านี้ไม่มีพระเจ้า. นี่สัตว์การเมืองเหล่านี้ ก็ยังไม่ใช่มนุษย์, ยังเป็น สัตว์ที่ยังไม่ขึ้นถึงระดับความเป็นมนุษย์, มันยังเป็นแต่คน ๆ เท่านั้นเอง กนที่ยังไม่ถึงกวามเป็นมนุษย์. พั่งให้ดีนะว่า คนมันอย่างหนึ่ง, มนุษย์มันอย่างหนึ่ง. มนุษย์ แปลว่า คนที่มีจิตใจสูง อยู่เหนือกิเลส เหนือบัญหา เหนือความทุกข์. ถ้าเป็นคนนี้ มันคนธรรมกา นี้ใคร ๆ ก็ได้; สัตว์การเมืองเหล่านั้น ยังไม่เป็นมนุษย์ ยังเป็นคน ที่ต่ำกว่าระดับมนุษย์.

เขามีอีกกำหนึ่งว่า social animal คือ สัตว์สังคม, มันเป็นสัตว์สังคม เอา แต่กวามนิยมสังคม มันติดแฟชั้น, มันทำอะไรต่างๆ ไปตามความบ้าหลังทางสังคม, มันก็มีจิตใจต่ำเห็นแก่ความสนุกสนานเอร็คอร่อย ตามแบบของสังคม. ที่เรียกว่าผู้ดีในสังคมนั้น อย่าไปบู่ชากันนัก มันยังเป็นเพียงสัตว์สังคม ยังไม่ถึงระดับแห่งความเป็น มนุษย์.

เราอุศส่าห์เรียน เป็นนักเรียนชั้นประถม มัธยม อุคมแล้ว ระวังให้คื อย่า ให้ไปติดคันอยู่เพียงเท่านั้น, คือว่ารู้หนังสือ กับรู้วิชาอาชีพเท่านั้น, มันไม่พอ. ต้อง รู้พระธรรม, รู้ธรรมะสำหรับความเป็นมนุษย์ ที่ถูกต้องและเต็มเบียมค้วย; มิฉะนั้น แล้ว เราก็จะไปเข้าโขลงสัตว์เศรษฐกิจ สัตว์การเมือง สัตว์สังคม อยู่เพียงเท่านั้นเอง; ในโลกนี้มีแค่สัตว์อย่างนี้เสียเกือบทั้งหมดแล้ว ไม่เหมือนสมัยก่อนโน้น ที่เขายังนับถือ ศาสนา ยังนับถือพระเจ้านั้น เขายังมีมนุษย์ มีมนุษย์ ไม่ใช่สัตว์ที่บูชาการเมือง บูชา เศรษฐกิจ บุชาสังคม, เขาบุชาพระเจ้า บุชาพระธรรม บุชาพระศาสนา เป็นอยู่ก้วย ศีลธรรม

นี้พูดอย่างกันเองนะ, พูดอย่างนี้ขอให้รับเอาไปด้วย ว่าพูดอย่างกันเอง ควยความหวังดีที่สุดแล้ว ว่าขอให้เรานี้ปลอดภัย ไม่ต้องไปเป็นสัตว์เศรษฐกิจ ไม่ต้องไปเป็นสัตว์การเมือง ไม่ต้องไปเป็นสัตว์สังคม; แต่ให้เป็นมนุษย์ที่ดีที่ถูกต้องของ พระพุทธเจ้า หรือของพระเจ้าในศาสนาไหนก็ใช้ได้. ขอแต่ให้เป็นของพระเจ้าเถอะ ล้วนแต่ท่านสอนไปในลักษณะที่ให้ไม่เห็นแก่ตัว ให้ขอมรับนับถือผู้อื่นในฐานะเป็น เพื่อนมนุษย์ค้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น.

### เมื่อมีศาสนาก็ต้องมีพระเจ้า.

ถ้าเรามีศาสนาไม่ว่าศาสนาไหน จะต้องมีพระเจ้าอย่างหลีกไม่พ้น, จะมี พระเจ้าอย่างบุคคลตรงๆ เหมือนในศาสนาที่เขาสอนตรงๆ อย่างนั้นก็ได้, หรือจะมี พระเจ้าที่ต้องอธิบาย อย่างในพุทธศาสนานี้มีพระเจ้าอย่างที่กำลังพูดให้พังนี้ ว่าธรรมธาตุ นั้นแหละ ที่พระพุทธเจ้าก็เคารพนั่นแหละ นั่นแหละคือพระเจ้าในพุทธศาสนา.

ทีนี้ พระเจ้าทุก ๆ ประเภท ล้วนแต่ต้องการให้มนุษย์เป็นมนุษย์; พูกแล้วก็ไม่น่าพังอะไรเลย ต้องการให้มนุษย์เป็นมนุษย์, ไม่ต้องการมากกว่านั้น, อย่าให้ เป็นเพียงคน ชนิดที่เป็นสัตว์เศรษฐกิจ สัตว์การเมือง สัตว์สังคม. ขอให้เป็นมนุษย์ เท่านั้นแหละพอ, มนุษย์แปลว่ามีใจสูง เหนือกิเลสและเหนือความทุกข์. พระเจ้า ต้องการอย่างนั้น; ฉะนั้นให้ทุกคนสนองความประสงค์ของพระเจ้า.

ถ้าพวกเธอเรียนมาอย่างวิทยาศาสตร์ อย่างชีววิทยาเป็นค้น ก็ต้องรู้ว่า กฎของวิวัฒนาการนั้นมุ่งหมาย หรือมันบังคับค้วยซ้ำไป ให้มันสูงขึ้นๆ; ถ้าไม่สูงขึ้น มันตาย คือมันไม่เหมาะ มันต้องตาย, ถ้ามันอยู่ได้มันต้องคีขึ้นๆ เช่นมีอะไรคีขึ้นๆ นี่ อย่างน้อยก็ในทางที่จะให้รอดชีวิตอยู่โดยไม่ต้องตาย.

ฉะนั้นเรายุทิกันได้ว่า กฎวิวัฒนาการนี้มันต้องการให้ดีขึ้น เหมือนกับ ว่าเป็นความประสงค์ของพระเจ้าเหมือนกัน, มันไม่ขัดกับหลักวิทยาศาสตร์. ถ้าเราเข้าใจ พระเจ้าดี จะรู้สึกว่าไม่ขัดกับหลักวิทยาศาสตร์; ถ้าเราเข้าใจไม่ถูกต้อง เราจะรู้สึกว่า เรื่องพระเจ้านี้บ้าบอกรีคระ ขัดกับหลักวิทยาศาสตร์. ถ้านักเรียนคนไหนเคยเข้าใจ อย่างนั้น ก็รีบไปศึกษาเสียใหม่, ศึกษาให้รู้จักพระเจ้าที่แท้จริง, แล้วจะรู้สึกว่าไม่ขัดกับ หลักวิทยาศาสตร์; โดยเฉพาะอย่างยิ่ง พระเจ้าในพระพุทธศาสนาที่เรียกว่า ธรรม- ธาตุนั้น ที่เป็นตถตา อวิตถตา อนัญญถตา นี้ ยิ่งไม่ขัดกับหลักวิทยาศาสตร์, และยิ่งเป็นวิทยาศาสตร์เสียเอง.

นี่เราเกิดมาเป็นมนุษย์ ก็อย่าให้เสียที่ที่เกิดมาเป็นมนุษย์, แล้วเราได้พบ พระพุทธศาสนา ก็อย่าให้เสียที่ที่ได้พบพระพุทธศาสนา ซึ่งเขาล้อกันค้วยคำล้อว่า ลิงมันได้แล้ว ได้แล้วแล้วก็ไม่รู้ว่าจะเอาไปทำอะไร; ฉะนั้นเราจะต้องไม่เป็นลิงที่ได้แล้ว แล้วไม่รู้ว่าจะเอาไปทำอะไร. เราเกิดมาเป็นมนุษย์ และพบพระพุทธศาสนา ก็ขอให้ ได้รู้จักพระพุทธศาสนา และใช้ให้เป็นประโยชน์.

พุทธศาสนาเป็นวิชาความรู้ เรื่องกฎของพระเจ้า ที่เราจะปฏิบัติให้ ถูกต้อง แล้วก็ดับทุกข์ ทุกข์กับ – กับๆ |จนไม่มีทุกข์เหลือ ่เรียกว่าพระนิพพาน, ไปจบไปสุดกันที่พระนิพพาน ก็อกวามทุกข์กับหมดสิ้นไม่มีเหลือแม้แต่ชนิดไหน อย่างใด หรือปริมาณสักเท่าไร ก็ไม่มีเหลือ นี่ก็อกับหมดเลย จะเรียกว่าไม่เสียที่ที่เกิดมาเป็น มนุษย์และพบพุทธศาสนา.

พระเจ้า ถ้าเป็นบุคคล ก็หมายความว่า บุคคลที่ต้องการให้สัตว์ทั้งหลาย ประพฤติอย่างนี้; ถ้าพระเจ้าไม่ใช่บุคคลเป็นเพียงกฎ ก็คือกฎที่บังคับให้สัตว์ทั้งหลาย ต้องเป็นอย่างนี้.

### พระเจ้าในศาสนาคริสต์ก็มีคุณลักษณะเหมือนกฎในพุทธศาสนา.

ในศาสนาคริสเตียนก็ว่า พระเจ้านั้นเป็นวิญญาณบริสุทธิ์. Pure spirit, เป็นวิญญาณบริสุทธิ์ เราก็ไม่รู้จะแปลว่าอะไร ก็แปลว่า วิญญาณบริสุทธิ์. ถ้าวิญญาณ อย่างวิญญาณตา หู จมุก ลิ้น กาย ใจ นั้ก็ไม่ถูก มันเป็นอะไรที่มากไปกว่านั้น ธรรมะ พระธรรม หรือกฎของธรรมะนี้ เป็นของบริสุทธิ์; แต่เราไม่เรียกว่าวิญญาณ แล้วเราจะไม่พูดอย่างคน. พระเจ้านั้นในศาสนาคริสเตียน เขาถือว่า เป็นอยู่ใต้เอง ไม่ต้องอาศัยอะไร self existence มันเป็นอยู่ได้เอง โดยที่ไม่ต้องอาศัยอะไร; นี้คือตัว ธรรมธาตุนั้นแหละ, ธรรมธาตุที่เป็นกฎนั้นแหละ มันเป็นอยู่ได้เอง โดยที่ไม่ต้อง อาศัยอะไร; ถ้ามันต้องอาศัยอะไร มันต้องเปลี่ยนไปตามนั้น ดังนั้นมันจะเป็นกฎที่ แท้จริงอยู่อย่างนั้นไม่ได้.

และเขาพูกต่อไปว่า พระเจ้านั้นเป็นเพียงหนึ่งเดียว, หนึ่งเกี่ยวไม่มีอะไร
ปนอยู่ในนั้น เป็นสองสิ่งสามสิ่ง; หมายกวามว่า ถ้ามีหลายส่วนหรือหลายองค์ประกอบ
แล้วก็ไม่จริง มันเป็นสิ่งที่ยังไม่จริงถึงที่สุด. เหมือนทองคำนี้ มันต้องมีเนื้อที่เป็น
ทองคำแต่อย่างเคียว และบริสุทธิ์, เราจึงจะเรียกว่าเป็นทองคำ. พระเจ้านี้ถ้ามีสัจจะ

ก็มีสังจะจริง อย่างเดียวเต็ม มีความคี ก็มีความคีอย่างเดียวจริง เขาเรียกว่ามีแต่เพียง หนึ่งเดียว.

และพระเจ้านั้นไม่มีที่สิ้นสุด; นี่คือลักษณะของสิ่งที่เป็นกฎ หมาย ความว่ามันไม่ต้องตั้งต้นที่ตรงไหน แล้วก็ไปจบลงที่ตรงไหน. สิ่งนี้เรายังเข้าใจไม่ได้ ในบักนี้; เพราะ เราเห็นแต่สิ่งที่ตั้งต้นที่ตรงไหน แล้วไปจบลงที่ตรงไหน. ถ้าเรา จะมีพระเจ้า เราต้องยอมรับว่า มีสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งไม่มีที่สิ้นสุด เพราะมันไม่ได้คั้งค้นที่ ตรงไหน แล้วไปจบลงที่ตรงไหน.

แล้ว พระเจ้านั้นเปลี่ยนแปลงไม่ได้ คือเปลี่ยนแปลงไม่ได้เป็นตถตา — มีความเป็นอย่างนั้น, แล้วก็อวิตถตา — ไม่ผิดจากความเป็นอย่างนั้น, อนัญญถตา — ไม่มีความเป็นอย่างอื่นไปจากความเป็นอย่างนั้น. นี่เป็น พระบาลีในพระพุทธศาสนา เป็นพระพุทธภาษิตที่ตรัสถึง สิ่งที่เรียกว่า ธรรมธาตุนั้น, ธรรมธาตุนั้น ที่อาตมาเอา มาบอกให้รู้ ว่า นี้คือตัวพระเจ้าในพุทธศาสนา.

ทีนี้พระเจ้านั้น เป็นสิ่งที่ทราบ รู้ทุกสิ่งทุกอย่าง, ไม่มีอะไรที่พระเจ้าไม่รู้ นี้ต้องที่ความกันหน่อยว่า บรรดาสึงที่มนุษย์รู้นั้นจะมีเท่าไร ๆ มันก็คือตัวธรรมชาติ, ตัวกฎของธรรมชาติ, ตัวพระเจ้าทั้งนั้นแหละ จะเป็นความจริงหรือตรงกันข้ามจากความจริงก็ตาม มันมีอยู่ในตัวกฎของธรรมชาติทั้งนั้น. เพราะฉะนั้น ในกฎของธรรมชาตินั้น มีความรู้ทุกสิ่งรวมอยู่ในนั้น; ฉะนั้น เขาจึงกล่าวว่า พระเจ้านั้น รู้ทุกสิ่ง ไม่มีอะไรที่พระเจ้าไม่รู้ คังนั้นพระเจ้าจึงเป็นใหญ่กว่าทั้งหมด เป็นใหญ่กว่าทกสิ่ง.

ทีน้มาถึงคำที่อธิบายยาก ก็คือว่า พระเจ้านั้นรักมนุษย์ทุกคน. นี่จะอธิบาย อย่างไร? กฎความจริงของธรรมชาติ จะรักมนุษย์ทุกคนได้อย่างไร? เพราะไม่มีจิต ไม่มีวิญญาณ ไม่มีความรู้สึกอย่างคน ก็ให้ถือว่า กฎของธรรมชาตินั้น ให้โอกาส เบิด โอกาส หรือ พร้อมอยู่เสมอ ที่จะให้สัตว์ทั้งหลายนี้ มีวิวัฒนาการไปในทางที่ดีที่งาม ที่มีประโยชน์; ถ้าไม่อย่างนั้น สังขารทั้งหลาย สัตว์ทั้งหลาย มนุษย์ทั้งหลาย คนทั้งหลายไม่กีขึ้นมาจนถึงนี้, ไม่ดี ไม่เจริญ ไม่วิวัฒนาการขึ้นมาจนถึงนี้ ถ้าหากว่ากฎของ วิวัฒนาการมันไม่ได้มีความมุ่งหมายให้คนทุกคนมีดีขึ้น ถ้าสิ่งใดไม่ถูกตามกฎ มันตายไป แล้ว; จะไปถือว่ากฎนี้เลวร้ายก็ไม่ได้ มันช่วยกำจัดสิ่งที่ไม่ควรจะมีให้หมดไป, ให้เหลือ อยู่แต่สิ่งที่ดี, แล้วก็ดียิ่งขึ้น.

มีคำอีกคำหนึ่งสำหรับพระเจ้าก็ว่า ต้องการให้ทุกคนรอดได้ ถ้าเป็นพระเจ้า แท้จริง ต้องต้องการให้คน ให้สัตว์ทุกตนรอดได้; หมายความว่า เป็นหน้าที่ ของพระเจ้าที่มีอยู่ สำหรับจะให้ชีวิตทุกชีวิตรอกได้, ส่วนที่ชีวิตนั้นไม่ยอมปฏิบัติตาม แล้วมันตาย ก็ไม่ใช่ความรับผิดชอบของพระเจ้า, มันเป็นความรับผิดชอบของชีวิตที่ โง่เขลา ชีวิตที่ไม่เชื่อพังพระเจ้า ไม่ยอมปฏิบัติตามกฎของพระเจ้า. ฉะนั้นถ้าใครมาร่วม ม็อกับพระเจ้าแล้ว คนนั้นก็จะรอดตามความประสงค์ของสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า.

### ต้องปฏิบัติตามพระเจ้าจะรอดจากทุกข์.

ฉะนั้นขอให้เราทุกคน นักเรียน นักศึกษา ยุวชนเหล่านี้ จงรู้จักสิ่งนี้ว่า มันจำเป็นที่สุด ที่ต้องรู้จัก และต้องมี มิฉะนั้นเราไม่รอด. เราเอาตัวรอดไม่ได้ ถ้าเรา ไม่รู้จักพระเจ้า ซึ่งต้องการให้ทุกคนรอด, แล้วเราก็เอาตัวรอดไม่ได้; หมายความว่า เราไม่รู้จักว่า มันจะรอดได้อย่างไรกันนั้นเอง. เรารีบศึกษาเรื่องของพระเจ้า ว่าเรา จะรอดกันได้อย่างไร แล้วก็ประพฤติตามนั้น แล้วเราก็จะรอดอยู่ได้.

รอกนี้ไม่ใช่รอกมีชีวิตอยู่อย่างเคียว, แต่รอกจากความทุกข์ที่บีบคั้นชีวิต; เราไม่ตาย เรารอกอยู่ได้ แต่มีความทุกข์บีบคั้นอยู่ นี้มันก็ไม่ไหว. มัน ต้องรอดพ้น จากความทุกข์ทั้งหมด นั้นค้วย จึงจะเรียกว่ารอดจริง ๆ. ในพระบาลี เขาเรียกว่า วิมุติ คือความหลุดรอดหรือรอดพ้น ไม่ใช่รอดจากความตาย ในความหมายธรรมคานี้ รอดจากกิเลส รอดจากความทุกข์ที่มีมาจากความตาย, ความตายไม่อาจจะบีบคั้น, ความ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ไม่อาจจะบีบคั้นเขา โลภะ โทสะ โมหะ ไม่อาจจะบีบคั้นเขา. เขามี ชีวิตอยู่ชนิดที่รอดจากการบีบคั้นของสิ่งเหล่านี้ จึงจะเรียกว่ารอด, แล้วพระเจ้าก็ต้องการ ให้ทุกคนรอด คือรอดจากสิ่งเหล่านี้.

ฉะนั้น ขอให้เราทุกคนมีชีวิตอยู่อย่างสะอาด สว่าง สงบ เยือกเย็น ไม่มีความทุกข์เลย นี่พระเจ้าจะให้พร, หรือพระเจ้าจะช่วยให้เป็นอย่างนี้ ก็ต่อเมื่อ เราสมัครทำตามคำสอนของพระเจ้า. พระเจ้าซึ่งแม้แต่พระพุทธเจ้าท่านก็เคารพ ชื่อคล้าย ๆ กันอยู่ พระเจ้าถ้าเรียกอย่างในพุทธศาสนา ก็เรียกพระธรรมในฐานะที่เป็นกฎ หรือที่พระพุทธเจ้าท่านระบุลงไปว่า ธรรมธาตุนั้น : จิตา ว สา ธาตุ — ธรรมธาตุนั้น หรือธรรมะนั้น ธรรมธาตุนั้นมีอยู่แล้ว. พระพุทธเจ้าจะเกิดหรือไม่เกิด ธรรมธาตุนั้น ก็มีอยู่แล้ว แล้วก็มีอยู่อย่างพระเจ้า คือมีอยู่ตลอดกาล, มีอยู่โดยไม่ต้องอาศัย สึงใด ก็อยู่ได้เอง, แล้วก็ไม่เปลี่ยนแปลง ไม่มีการตั้งต้น ไม่มีการดับลง; ธรรมธาตุนั้นมันเป็นอย่างนั้น ซึ่งพระพุทธเจ้าท่านก็เคารพ คือเคารพพระธรรม. ฉะนั้น เราเการพพระพุทธเจ้า ก็พลอยเการพพระธรรมไปด้วย เพราะว่าเป็นเรื่องเกียวกัน ต้อง การให้ประพฤติถูกต้องตามพระธรรม ตามกฎของพระธรรม ซึ่ง พวกอื่นเขาเรียกว่า พระเจ้า.

เกี่ยวนี้เราอยู่ในประเทศไทยเรานี้ ก็มีคนถือศาสนาหลาย ๆ ศาสนาค้วยกัน ไม่ว่าที่ไหน ไม่ว่าจังหวัดไหน; ฉะนั้นเราอย่าเป็นคนทำผิดในเรื่องนี้, อย่าไปดูถูกศาสนา อื่น อย่าไปดูถูกพระเจ้าในศาสนาอื่น. ถ้าเราทำอย่างนั้น ก็แปลว่า เราไม่รู้จักศาสนาของเรา แม้แต่ศาสนาของเรา เราก็ไม่รู้จัก แม้แต่พระเจ้าในศาสนาของเรา เราก็ไม่รู้จัก เราก็ไปเที่ยวดูถูกพระเจ้าในศาสนาอื่น ซึ่งเรายิ่งไม่รู้จักมากยิ่งขึ้นไปอีก.

สรุปความว่า ขอให้ถือ หรือให้เชื่อ ให้ยอมรับว่า มันมีสิ่งสูงสุด ซึ่ง เป็นกฎอันเค็ดขาดอันตายตัว อยู่ในที่ทุกสิ่ง ยุติธรรมอย่างยิ่ง ไม่ยกเว้นใครว่าไม่ต้อง ถือตามกฎ; นี่คือ กฎที่เป็นพระเจ้า ที่เราจะต้องรับปฏิบัติ, แล้วเราก็กลัวพระเจ้า ไม่ทำชั่ว; นั้นแหละจะเป็นการเว้นจากความชั่วที่แท้จริง, ไม่ใช่กลัวตำรวจ ไม่ใช่กลัว ใครเห็นแล้วจะค่าจะล้อ. แต่ว่าเรากลัวพระเจ้าที่เป็นกฎ ที่บังคับไม่ให้ทำชั่ว; อย่างที่พูดมาแล้วเมื่อตะก็นี้ว่า ถ้าทุกคนมีพระเจ้า แล้วก็ไม่มีใครทำชั่วในโลกนี้, แล้ว โลกนี้ก็เป็นโลกที่ประเสริฐที่สุดสำหรับมนุษย์ ที่จะอยู่กันอย่างไม่มีบัญหา.

เกี๋ยวนี้คนไม่มีพระเจ้า คนเป็นสัคว์เศรษฐกิจ เป็นสัคว์การเมือง เป็น สัคว์สังคม ที่ไม่มีพระเจ้ามากขึ้นทุกที่ โลกนี้มันก็เลยเป็นบัญหามากขึ้น, แล้วมัน จะต้องวินาศเป็นแน่นอน; ถ้าหากว่ามันจะไม่กลับตัวเสียใหม่ คือกลับตัวมาเป็นโลก ที่ถูกต้อง มีพระเจ้า, ปฏิบัติตามพระเจ้ากันเสียใหม่.

หวังว่าเธอทั้งหลาย นักเรียน ยุวชนเหล่านี้ คงจะมีความเข้าใจ ที่เป็นจุด ตั้งค้นที่สุดนี้เป็นอย่างคื. นี่อาคมากำลังบอกว่า นี้มันเป็นจุดคั้งค้นที่สุด จะต้องดั้งต้น ให้ถูก แล้วต่อไปมันก็จะดีไปตลอดสาย. ขอให้เรารับนับถือพระธรรม ที่เป็น กฎสูงสุดเหมือนกับพระเจ้า จะเล่นคลกกับท่านไม่ใค้ จะต้องจริง จะต้องครง จะต้อง จงรักภักคีถึงที่สุด ประพฤคิคามค้วยสุดชีวิศจิศใจ. แล้วก็ค้องรักพระธรรมอย่างชีวิศ จิตใจ, จะต้องบูชา จะต้องอ้อนวอน ด้วยการประพฤติปฏิบัติให้ถูกให้ตรง ตามวัตถุ ประสงค์ของพระธรรมนั้น; นั่นแหละคือเอาใจ หรืออ้อนวอนบูชาอย่างแท้จริง; ไม่เพียงแต่จุกธูปจุดเทียนอ้อนวอนพึมพำงึมงำๆ นี้ไม่จริง. บูชาอ้อนวอนที่จริงคือ ประพฤติปฏิบัติให้ถูกให้ตรงถึงที่สุด ตามกฎของพระธรรม; นี้ชื่อว่าเคารพ-นับถือพระธรรม, บูชาพระธรรม อ้อนวอนพระธรรม ยึดถือพระธรรมเป็น ที่พึ่ง แล้วก็เป็นที่พึ่งได้จริง.

ที่เรียกชื่อว่าพระเจ้านั้น; เพราะว่ามันควรที่จะเรียกว่าพระเจ้า, เพราะ ว่าเป็นสึ่งสูงสุด ที่เรียกว่าพระเจ้า, ก็เพราะว่าเราจะได้ไม่ไปทะเลาะวิวาทกันกับเพื่อน มนุษย์เหล่าอื่น ซึ่งเขาเรียกของเขาว่าพระเจ้า. เราไม่ต้องรังเกียจเขา, เราทำให้เป็น อันเดียวกัน เรื่องเดียวกัน เข้ากันได้, แล้วเราก็จะเป็นมนุษย์ที่เข้ากันได้ทั้งโลก, แล้วก็เป็นโลกของพระเจ้า มีแต่ความผาสุกทุกทิพาราตรี.

นี่วันนี้พูดเรื่องพระเจ้าเท่าที่เราควรจะรู้จัก และใจความที่จะพูดในเรื่องนี้ ก็พระเจ้านั้นแหละเป็นผู้เขียนคัมภีร์ของพระศาสนา, หรือเป็นต้นเหตุให้มีการเขียน พระคัมภีร์ในพระศาสนา, หรือว่าพระคัมภีร์ในพระศาสนานั้น เขียนเป็นอย่างอื่นไม่ได้ นอกจากจะเขียนไปตามความประสงค์ของพระเจ้าเท่านั้นเอง. ขอให้เรารู้จักพระเจ้า และการเกิดขึ้นแห่งพระคัมภีร์ของศาสนาต่างๆทั่วโลกนี้ ในลักษณะอย่างนี้ ก็จะ เป็นความเข้าใจที่ถูกต้อง เป็นหู ๓า ที่สว่างไสว, เป็นสัมมาทิฏรู้ขึ้นมาอีกข้อหนึ่ง แล้วก็จะเป็นไปเพื่อความดีโดยส่วนเคียว.

การบรรยายนี้สมควรแก่เวลาแล้ว ขอยุติการบรรยายไว้แต่เพียงเท่านี้, เป็น โอกาสให้พระคุณเจ้าสวดบทพระธรรม ที่เป็นเครื่องส่งเสริมกำลังใจ ให้ประพฤติกระทำ สมกับที่พระธรรมเป็นพระเจ้า ต่อไปอีก. ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

พ บุมภาพันธ์ ๒๕๒๒−๕ −

# วิวัฒนาการแห่งความคิดของมนุษย์ เกี่ยวกับสิ่งสูงสุด.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

ในวันนี้จะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า "วิวัฒนาการแห่งความคิดของมนุษย์ เกี่ยวกับสิ่งสูงสุด" ซึ่งจะเป็นเครื่องช่วย ให้สามารถทำการเปรียบเทียบ ข้อความระหว่าง ศาสนาได้.

การทำการเปรียบเทียบระหว่างศาสนานั้น เป็น*ปณิฐานอันหนึ่งของอาตมา* ซึ่งทั้งไว้อย่างไม่มีขอบเขตจำกัด *ว่าจะทำการเข้าใจกัน ในระหว่างศาสนา เพื่อขจัดบั้ญหา*  หลายอย่างหลายประการที่มีอยู่ในโลกนี้ในบัจจุบันนี้ เนื่องด้วยการที่ถือศาสนาต่างกัน, แล้วมีความขัดแย้งกัน หรือรังเกียจไม่สนิทสนมกัน ดังนี้.

วันนี้จะกล่าวถึง วิวัฒนาการแห่งความคิดของมนุษย์เกี่ยวกับสิ่งสูงสุด นี้ เป็นการกล่าวถึงภูมิหลัง หรือที่เรียกกันว่า back ground ของมนุษย์ทุกคน ที่ เกี่ยวกันกับสิ่งสูงสุด คือพระเจ้า. ถ้าเราได้รู้เรื่องวิวัฒนาการ ของความคิดสายนี้มา ตามลำคับอย่างถูกต้องแล้ว จะเป็นการง่ายมากทีเดียว, ที่จะทำความเข้าใจระหว่างกัน และกัน เกี่ยวกับเรื่องสิ่งสูงสุดกล่าวคือพระเจ้า.

### ทำความเข้าใจคำว่า "สิ่งสูงสุด".

ที่เรียกว่า สิ่งสูงสุด นี้ ท่านทั้งหลายลองคิดดูเลอะ ว่ามันจะมีความสำคัญ สักเท่าไร; ถ้าเราไม่สนใจที่จะคิด มันก็เกือบจะไม่มีความหมายอะไร นอกจากเป็นคำพูดคำหนึ่ง สำหรับพูดกันอยู่ตามธรรมดา. แต่ถ้าเข้าใจความหมายของสิ่งๆ นี้ มันจะช่วย ได้มาก, คือ ทุกคนจะมีสิ่งสูงสุด สำหรับเป็นเครื่องควบคุมตน หรือเป็นจุดหมาย ปลายทางของตน, ทุกคนก็จะไม่เหออกจากหนทาง ที่จะตรงคิ่งไปยังสิ่งสูงสุด. และถ้า รู้จักสิ่งสูงสุดผิด ก็เอาสิ่งไม่สูงสุดมาเป็นสิ่งสูงสุด, นี่ก็จะก่อบัญหา, และเกิดความเสียหาย ขึ้นได้มากเหมือนกัน.

คังนั้นเราจะ ต้องมีสิ่งสูงสุดที่ถูกต้อง เราก็จะมีชีวิตที่คำเนินไปหาสิ่งสูงสุด ได้โดยไม่ยาก. คนทั่วไปก็ดี, แม้ลุกเด็ก ๆ ยังเล็ก ๆ อยู่ก็ดี, ถ้ามีความมุ่งหมายที่จะเข้าผ ถึงสิ่งสูงสุด ย่อมจะปลอดภัย. ฉะนั้นเราจะพูดกันถึงเรื่องสิ่งสูงสุด ให้สำเร็จประโยชน์ทั่วๆไป เสียชั้น หนึ่งก่อนก็ได้, โดยไม่ต้องทำการเปรียบเทียบกันในระหว่างศาสนา; เพราะแม้เราจะ ไม่ทำการเปรียบเทียบกันระหว่างศาสนา มันก็ยังมีสิ่งสูงสุดอยู่นั้นเอง, คือสิ่งสูงสุดในแต่ ละศาสนา. หรือในแต่ละกระแสของความคิดสายนั้นๆ ที่ดำเนินมา. ทั้งนี้เพราะว่า สิ่งสูงสุดนั้น มัน ก็มิได้มีความคิดเพียงสายเดียว, มันมีความคิดแยกไปเป็นหลาย สาย, ภามเหตุบัจจัยของบุคกลกลุ่มหนึ่งๆ ที่เขาจะมีสิ่งสูงสุดของเขาอย่างไร. แต่ว่า ในที่สุดจะพบสิ่งที่น่าประหลาดอย่างหนึ่งว่า ถ้าเป็นสิ่งสูงสุดจริง แล้วก็จะไปรวมที่ จุดหมายอันเดียวกันได้.

กังนั้นอาคมาจึงเห็นว่า เราควร จะพูดกันถึงเรื่องสิ่งสูงสุด ให้เป็นที่ เข้าใจกันเสีย สักครั้งหนึ่งก่อน แล้วค่อยดูความหมายของสิ่งสูงสุด ในความคิดเห็น ของคนแต่ละพวก หรือแต่ละศาสนา, และจะดูในครั้งสุดท้ายว่า ถ้าทุกคนเข้าถึงสิ่งสูงสุด ของคนจริง ๆ ก็จะกลายเป็นสิ่งสิ่งเคียวกันได้, คือไม่ต้องมีอะไรที่น่ารั้งเกียจ ต่อกันและกัน.

### สิ่งสูงสุดของมนุษย์วิวัฒนาการเริ่มแต่คิดได้.

ทามหัวข้อสำหรับจะบรรยายนั้นมีว่า วิวัฒนาการแห่งความคิดของมนุษย์
เกี่ยวกับสิ่งสูงสุด. ท่านลองพิจารณาดูให้กี นี้มันย่อมให้ความหมายที่เนื่องกัน และ
ชักเจนเพียงพอว่า ความคิดของมนุษย์ เกี่ยวกับสิ่งสูงสุดนั้นมีวิวัฒนาการ; หมายความ
ว่า สิ่งสูงสุดของมนุษย์นั้น ไม่ใช่จะเป็นสิ่งที่มนุษย์รู้จักทีเดียวหมด, แล้วรู้จักถึงความ
สูงสุดอันแท้จริง; หมายความว่า มัน ต้องมีความรู้หรือความคิดว่าสิ่งสูงสุด มา
ตามลำดับ ๆ ทั้งแต่อย่างท่ำที่สุด. แม้ว่าจะเป็นเรื่องที่พ้นสมัยแล้วคนละยุกคนละสมัยแล้ว
เราก็ยังต้องเอามาพินิจพิจารณาอยู่นั้นเอง. อย่าได้เข้าใจไปว่า เรื่องหลายหมื่นปีแลนปี

มาแล้ว ไม่ต้องเอามาสนใจ, โดยที่แท้แล้ว มัน เป็นรากฐานของสิ่งขั้นดัน ของสิ่ง ที่เป็นปัจจุบัน.

ฉะนั้นคำว่า วิวัฒนาการของความคิดมนุษย์ในที่นี้ ขอให้ ตั้งต้นตั้งแต่ สมัยที่เริ่มมีมนุษย์ จนกระทั่งถึงทุกวันนี้ และมีวิวัฒนาการตลอกสายเป็นสายเคียว มาจน กระทั่งถึงทุกวันนี้ได้อย่างไร. มนุษย์หรือคนที่ล่วงลับไปแล้วแต่หนหลัง ก็คือ บรรพบุรุษของคนสมัยนี้; คังนั้นจึงไม่ใช่สิ่งที่ค้องรังเกียจ กลับจะเป็นสิ่งที่ควรจะนำ เอามาพินิจพิจารณาคุ.

ทามที่เราเรียนรู้เป็นที่ยอมรับกันทั่วไป ไม่ขักกับหลักใก ๆในโลก ก็เชื่อกัน อยู่ว่า ที่แรก มันก็ มีมนุษย์ ที่เพิ่งจะมีวิวัฒนาการสูงขึ้นมาจากสัตว์ เป็นครึ่งมนุษย์ ครึ่งสัตว์, จนกว่าจะเป็นมนุษย์ ที่พอจะเรียกได้ว่ามนุษย์. ในตอนนี้เขามีอะไรบ้าง เขามีความคิดนึกอย่างไร, มันมีจุดดั้งต้นอยู่ที่ตรงนั้น.

มนุษย์ในสมัยแรก ที่สุด ซึ่งเราจะเรียกกันว่า คนบ้ำ ที่ยังไม่มีความเจริญ อะไร, เขาอยู่กันอย่างไร. เขาก็อยู่กันคล้าย ๆ กับสัตว์ คือว่ามีที่พักพิงอาศัยตามถ้ำ ตามภูเขา ตามโพรงไม้ หรือว่ามีอาหารตามธรรมชาติ หามากินได้ อิ่มแล้วมันก็หมด บัญหา, มันหมดบัญหาจริง ๆ ด้วย เพราะว่าเขาไม่ต้องการอะไรมาก เหมือนกับคนสมัยนี้. มีอาหารนั้นเป็นข้อแรก, ก็มีที่พักพิงอาศัยพอสมควร, แล้วก็ดูจะหมดบัญหา, แล้วเขาก็ ไม่ต้องการอะไรมากไปกว่านั้น แต่ว่าความคิดมันยังมีอยู่ ความคิดมันเริ่มวิวัฒนาการ.

ขอให้จับใจความสำคัญกันตรงนี้ ให้ได้ว่า มนุษย์มันแปลกจากสัตว์ อยู่อย่าง เดียวเท่านั้น คือว่าความคิดของสัตว์มันไม่มีวิวัฒนาการ, ไม่มีมันสมอง ที่จะรู้จักคิด นึกอะไรให้ติดต่อกัน แล้วสัตว์มันพูดไม่ได้ มันสอนกันไม่ได้, มันจึงถ่ายทอดความคิดนึก อะไรให้แก่กันและกัน เพื่อให้มันเจริญยิ่งขึ้นไปนั้น มันทำไม่ได้, เพราะ สัตว์พูดไม่ได้ นั้นเอง มันจึงไม่มีวิวัฒนาการทางความคิดนึก. ส่วน มนุษย์ที่แยกตัวออกมาจากสัตว์ มีมันสมองที่คิดนึกได้ นี้ก็ผิด แปลกกว่าสัตว์อย่างยิ่งอยู่แล้ว; ส่วน สัตว์มันคิดได้ โดยคิดไปตามสัญชาตญาณ ไม่มีอะไรพิเศษแปลกประหลาดออกไปจากนั้น. มนุษย์นี้มันคิดได้มากกว่าสัญชาตญาณ เพราะมันสมองขยายมากออกไป จนมีภาวิตญาณ คือความคิดใหม่ ๆ ที่เกิดขึ้นมา; นี่มันต่างกันอย่างยิ่งกับสัตว์เครจฉานที่ตรงนี้.

แล้วที่ต่างอย่างหนึ่งซึ่งเป็นบัจจัยสำคัญที่สุด, ก็คือสัตว์มันพูดกันไม่ได้ มัน ถ่ายความคิดกันไม่ได้. คนพูดกันได้ มันถ่ายความคิดให้แก่กันและกันได้. คนหนึ่ง ได้รับความคิดอันหนึ่งมาแล้ว มันไม่ต้องคิดเรื่องนั้นอีก, มันคิดต่อไปจากนั้นอีก, แล้ว มันถ่ายให้กันอีก. คนที่หลังก็ไม่ต้องคิดเรื่องนั้นอีก, มันก็คิดเรื่องต่อไปอีก; นี่เพราะ มันพูดได้. ถ้าเผอิญว่าสัตว์ประเภทคนมันเกิดพูดไม่ได้ มันก็ถ่ายความคิดอะไรกัน ไม่ได้ มันก็เลยหยุดชะงักได้เหมือนกัน หรือวิวัฒนาการมาอย่างช้าที่สุด จะไม่เจริญ งอกงามมากเหมือนอย่างทุกวันนี้.

นี่ขอให้สังเกตในข้อที่ว่า มนุษย์เรามันมีความคิด แล้วความคิดมันงอก งามออกไปได้ เพราะว่ามันถ่ายให้แก่กันได้เหมือนกับเพิ่มมากขึ้นทุกที ๆ สรุปเอาเป็น ว่า มนุษย์มีการคิด และ ความคิดนั้นจะขยายตัวเรื่อยออกไป ไม่มีที่สิ้นสุด.

#### ความกลัวทำให้คิดหาที่พึ่ง.

ทีนี้ ความคิดของมนุษย์ มันจะเดินไปในทางสิ่งสูงสุดได้อย่างไร ? นี้ต้อง พูกได้เป็นกลางๆ เท่านั้นว่า เมื่อมนุษย์มันมีอะไรพอกินพอใช้ หมดบัญหาเรื่องกินเรื่อง ใช้แล้ว มันก็คิดต่อไป ถึงเรื่องที่แปลกออกไปจากเรื่องกินเรื่องนอน เรื่องใช้เรื่องสอย. มัน สังเกตเห็นอะไรบางอย่าง ที่เข้าใจไม่ได้.

นี่ขอให้ดูตรงที่ว่า มัน มีสิ่งที่มันเข้าใจไม่ได้ ซึ่งต้องคิด, ซึ่งต้องคั้ง เป็นข้อสงสัยขึ้นมา แล้วก็คิด. มนุษย์ก็อกสนใจในเรื่องที่เข้าใจไม่ได้นี้ไม่ได้, คือมัน อกความสนใจไม่ได้ มันก็คิด, มันอยากรู้ เรื่องที่ยังไม่รู้; นื่อันนี้มันจะนำไปสู่สิ่งสูง สุด. มัน อยากได้สิ่งที่ยังไม่รู้, แล้วที่มันมีอำนาจมากที่สุด ก็คือมัน อยากได้การคุ้ม ครอง. มนุษย์มีความกลัว รู้สึกว้าเหว่ขึ้นมา; เพราะเห็นอยู่หยกๆ เห็นอยู่ทำตา อยู่บ่อย ๆ ว่า มันมีอะไรมาทำให้เจ็บไข้ลงไป, ทำให้ตายลงไป, ทำให้วิบัติ วินาสลงไป อย่างที่ไม่รู้ว่ามันเป็นเรื่องของอะไร.

เรื่องที่เข้าใจไม่ได้นี้ เมื่อมนุษย์ไปสนใจเข้า มันก็ค่อย นำไปสู่สิ่งสูงสุด, จนกระทั่งมีความตกลงใจในเบื้องต้น ว่ามันมีสิ่งสูงสุด. สูงสุดในแง่ไหน ก็มีความคิด ได้หลายทาง; แต่เขาคงจะมองไปในแง่ที่ว่า จะช่วยคุ้มครองหรือช่วยเหลือเขาได้อย่างไร; เพราะว่าบัญหาของเขาในบัดนี้ ก็คือความกลัว, กลัวสิ่งที่ไม่เข้าใจ, สิ่งที่มองไม่เห็นตัว สิ่งที่มีอำนาจที่เขารู้สึกว่า เขาไม่อาจจะต้านทานได้.

นี่ในหนังสือตำรับตำราอันเกี่ยวกับศาสนา ที่นักปราชญ์ผู้มีความรู้เขียน ๆ กันไว้ มากมายหลายสิบเล่ม, หลายสิบคนเขียนนี้ มัน ก็ตั้งต้นด้วยเรื่องมนุษย์มีบีญหา เรื่องความกลัว สิ่งที่คนไม่มองเห็นและไม่รู้จัก มาก่อนทั้งนั้น จึงได้เกิดลัทธิที่เรียกว่า ศาสนา, หรือก่อนแต่จะเรียกว่าศาสนา ก็เคยเรียกอย่างอื่นมาแล้ว หลาย ๆ อย่าง หลาย ๆ คำ. เคี๋ยวนี้เรา ใช้คำว่าศาสนา คือสิ่งที่จะเป็นที่พึ่ง ทางจิตใจของเขา.

เราลองเอาใจเราเดี๋ยวนี้ไปใส่ใจเขา ก็อมนุษย์สมัยโน้นในกรั้งกระโน้นดูบ้าง ว่าจะมีบัญหาอย่างไร, จะเดือกร้อนสักเท่าใด. เรากลัว เราก็ไม่รู้ว่ามันคืออะไร; ก็ เลยท้องเหมาๆ เอา ว่ามันเป็นสิ่งที่คึกว่าเรา, มันเก่งกว่าเรา มันสูงสุดกว่าเรา, มันจะ ช่วยเราได้. นี่ความคิดอันนี้เป็น จุดตั้งต้นของสึ่งสูงสุด. เพราะอยากรู้ อยากได้ อยากให้คุ้มครอง, กระทั่งเกิดความคิดที่ว่า อยากจะอยู่ด้วยกัน; เหมือนหลักคำสอน สมัยบัจจุบันทียังมีพูดว่า จะได้อยู่ร่วมกันกับพระเจ้า, เข้าเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้า, แล้วก็จะได้หมดบัญหากันเสียที. มนุษย์สมัยโน้นก็คงอย่างเดียวกันนั่นแหละ คืออยาก จะอยู่กับสิ่งที่สูงสุด ที่จะช่วยคุ้มครองเขาได้; ฉะนั้นจึงมีความคิดนึกเรื่องนี้ เพื่อจะ ให้พบสิ่งสูงสุดเป็นจุดหมายปลายทางนั้นเอง.

แต่ถ้าจะกล่าวรวบยอกคราวเกี่ยวหมด ในเวลานี้ก็พอจะกล่าวได้ว่า ความ คิด มันแยกเดินออกไป เป็นสองทาง หรือสองผ่าย คือ ผ่ายหนึ่ง ยังมีความรู้สึกยึดตัว ทนเป็นบุคคล; เขาก็ ต้องการสิ่งสูงสุดที่เป็นตัวบุคคล อย่างพระเจ้าเป็นค้น ใน ฐานะที่เป็นบุคคลเหมือนกับเรา ๆ.

อีกทางหนึ่ง มันเดิน ไปในทางที่เป็นนามธรรม ชนิดที่มิใช่บุคคล ซึ่งจะเรียกว่าอะไรก็ยังเป็นบัญหา; แต่ขอให้เรียกกันไว้ทีก่อนว่า ชนิดที่มิใช่บุคคล คือ ไม่ต้องมีบุคคล, เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์, เป็นธรรมชาติอันศักดิ์สิทธิ์, เป็นความจริงของธรรม-ชาติอันศักดิ์สิทธิ์หรืออะไรก็แล้วแต่จะเรียก, เอาแต่เพียงว่ามิใช่บุคคล. ความคิดสาย นี้มันไปสุดโต่งอยู่ที่ สิ่งที่มิใช่บุคคล อย่างเช่นในพุทธศาสนา เรา; มันก็ไปสุดอยู่ แค่การเข้าถึงพระนิพพาน, การเข้าถึงพระนิพพานเป็นอันหมดบัญหา, สูงสุดจบสิ้นแห่ง บัญหากันที่นั้น แล้วก็เป็นสิ่งสูงสุด, ชนิดที่ไม่เป็นบุคคล คือไม่ต้องมีตัวตน.

นี่เป็นเค้าโครงใหญ่ ๆ ที่จะต้องคิดติดตามไป พวกหนึ่งก็คิดกันอย่างมี บุคคล, ความคิดมันก็เกิดขึ้นอย่างมีบุคคล, แล้วไปจบกันอย่างมีบุคคลสูงสุด, อีกพวก หนึ่งมองเห็นสิ่งหนึ่งแยกออกไปจากบุคคล ไม่ยึดถือที่เป็นบุคคล มันก็ไปสู่ธรรมะ อันสูงสุด ที่มิใช่เป็นบุคคล; อย่างที่มีคำกล่าวว่า พระนิพพานเป็นบรมธรรม อย่างนี้ เป็นคัน นี่เราก็จะมาคูพร้อมๆกันไป.

#### ความกลัวตายทำให้คิดหาสิ่งต้านทาน.

เอ้า, ขอทั้งต้นกันใหม่ ว่าจุดทั้งต้นของมนุษย์ในยุคแรก ก็คือความกลัว. เราลองทำใจของเราเอง ว่าสมมุติว่าเกิดเป็นมนุษย์ในยุคนั้น เราจะกลัวอะไรบ้าง? และจะกลัวอย่างไร?

มัน กลัวตาย นี้เป็นข้อใหญ่, กลัวที่จะไม่ได้เหลืออยู่ จะไม่ได้เป็นอยู่. นี่เป็นข้อใหญ่ใจกวาม; เพราะบรรกาความกลัวทั้งหลาย มันรวบรวมอยู่ที่ความกลัว ดาย คือสูญเสียความเป็นอยู่ นี้ตามสัญชาตญาณ. สัตว์ทั้งหลายไม่ยอมสูญเสียความเป็น อยู่ ก็ต้องต่อสู้ก็นรน ฉะนั้นจึงกลัวความตาย.

นี้การกลัวความตายนี้ มันเป็นเหตุให้แสวงหาสิ่งที่จะช่วยต้านทาน. นี้ก็ต้องตั้งข้อสงสัยขึ้นมา ตามที่จะสงสัยออกไปได้ก็อย่างกี่ทาง ว่ามัน จะมีอะไร ที่ เป็นต้นเหตุแห่งความตาย? และจะมีอะไร ที่จะช่วยคุ้มครอง เราได้? ฉะนั้นคน สมัยนั้นก็ต้องใช้ความคิดของตนอย่างดีที่สุด ตามแบบหรือวิธีที่เราเรียกกันว่าปรัชญา นั้นเอง.

ฉะนั้นคนสมัยนี้อย่าอวคดีไป คือให้รู้ว่า คนสมัยก่อนที่ยังเป็นครึ่งคนไม่ ถึงคนนั้น ก็รู้จักคิดอย่างปรัชญา; เพราะว่าถ้ามันมีความสงสัยที่ไหน มันก็จะต้อง หาคำตอบให้แก่ความสงสัย; เมื่อมันไม่มีกัวตนเห็นชัก มันก็ต้องคำนึงคำนวณกันทั้ง นั้น. ฉะนั้น การคิดในรูปแบบของปรัชญานั้น มีมาแล้วตั้งแต่สมัยที่มนุษย์ยังเป็นจุด ตั้งต้น, กล้าย ๆ กับที่ละมาจากความเป็นสัตว์ใหม่ ๆ, เป็นคนบ่าคนอะไรก็ไม่รู้จะเรียก, แต่เราจะเรียกรวมกันว่า คนบ่าก็แล้วกัน. เขามีความสงสัย เขาก็คิด ตลอดเวลานั้น เขาก็หาอุปกรณ์แห่งความคิด ที่จะ มาช่วยให้คิดได้ มันก็คือข้อสังเกตต่าง ๆ ตาม ที่จะสังเกตเห็นอย่างไร.

ในที่สุดก็ยุติว่า มีสิ่งหนึ่งซึ่งเป็นตัวการ ทำให้เกิดสิ่งอันน่าหวาดเสียว น่ากลัวเหล่านี้, และเลยไปถึงว่า แม้แต่ปรากฏการณ์ของธรรมชาติ เช่น ฟ้าผ่า ฟ้าร้อง ฝนตกหนัก แผ่นดินไหว แผ่นดินยุบ แผ่นดินทลาย ที่เราเข้าใจไม่ได้นั่นแหละ. เขาก็มีความคิดว่า ต้องมีอะไรอยู่เบื้องหลัง; แม้ความคิดว่าความเจ็บไข้ ที่เรียกว่าโรค ระบาดหรือใช้ห่า ซึ่งสมัยนั้นรู้ไม่ได้ว่าเป็นเหตุของอะไร. แต่เขาก็รู้ได้ว่า มันต้องมี เหตุอะไรอยู่หลังนั้น, ก็เลยมีสิ่งที่เข้าใจไม่ได้ช่อนอยู่เบื้องหลังโรคระบาดเช่นอหิวาตกโรค หรือโรคอะไรก็ตาม.

เป็นอันว่า มนุษย์ ได้ค้นพบสิ่งที่ใหญ่กว่าธรรมดา, สูงสุดกว่าธรรมดา ในความรู้สึกของเขา. เขาไม่มีทางที่จะเรียกเป็นอย่างอื่นได้, ก็ต้องเรียกด้วยคำจำพวก เช่นว่า ผือย่างนี้เป็นต้นไว้ทีก่อน; จะใช้คำว่าอะไร ก็แล้วแต่ภาษาไหนที่เขาใช้พูดอยู่ ในหมู่คนเหล่านั้น, แต่ที่แท้มันก็ได้แก่สิ่งที่เราเรียกกันในบัดนี้ว่า ผืนน้แอง.

ทีนี้ ผี มันก็ยังมีบุคกล, ยังเป็นบุคคล มีลักษณะเป็นบุคคล, มีความรู้สึก นึกคิดอย่างบุคคล. ถ้าสูงขึ้นไปเป็น ผีชั้นดี ก็เกิดคำว่าเทวดา เทพารักษ์ เทพเจ้า อะไรขึ้นมา; ทั้งที่เขาไม่เคยเห็นตัว เขาก็รู้ว่ามันมีอยู่เบื้องหลังของสิ่งเหล่านั้น, เป็นผี ทั่วๆไป, เป็นผีตัวใหญ่ครอบงำทั้งหมด หรือว่าเป็นผีย่อยๆ สำหรับทำหน้าที่เฉพาะแห่ง เฉพาะอย่าง. เรื่องฝนเรื่องพ้า เรื่องแกกเรื่องลม เรื่องเจ็บเรื่องไข้ เรื่องอะไรก็ตาม มันก็เลยมีความคิก ว่ามีสิ่งที่มีอำนาจที่เราจะต้องยอมแพ้, ที่เราจะต้องยึกถือเอาเป็นที่พึ่ง ขึ้นมา. นี้สิ่งสูงสุดมันกระเกือกมาได้นิคหนึ่ง มาหยุดอยู่แค่คำว่าผีหรือเทวดา.

นี่จะพูดกร่าวๆถึงแขนงนี้ ให้คลอดไปเสียที่หนึ่งว่า ผี แล้วมาเป็นเทวดา. นี้ มาเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ชั้นจอมเทวดา มีความหมายเท่ากับคำว่า พระเจ้าอันสูงสุด, จนเกิดความคิดว่ามีพระเจ้าอันสูงสุด สูงสุดในทางที่มีอำนาจเหนือสิ่งทั้งปวง ที่เราค้อง กลัว หรือสูงสุดในฐานะเป็นผู้สร้างสิ่งทั้งปวงขึ้นมา.

นี่แล้วแค่จะมองกันในแง่ไหน, มันมองได้หลายแง่หลายความหมาย ที่ว่า สูง สุดๆ นั้น, ว่าเป็นผู้สร้างสิ่งทั้งปวง นี้มันก็สูงสุด, เป็นผู้ควบคุมปกครองสิ่งทั้งปวง นี้ สูงสุด, เป็นผู้ที่จะให้ดีหรือให้ร้ายได้อย่างยิ่ง นี้มันก็สูงสุด. คนพวกนี้ก็มีกระแส ความคิดเกี่ยวกับสิ่งสูงสุด มาหยุดลงที่พระเจ้าอย่างมีบุคคล.

### สิ่งสูงสุดมีทั้งเป็นบุคคลและมิใช่บุคคล.

ศาสนาเป็นอันมาก ที่สอนพระเจ้าอย่างมีบุคคล ก็อพระเจ้าชื่อนั้นพระเจ้า ชื่อนี้ มีหลายๆองค์ก็มี, แล้วบางพวกไม่อยากมีหลายองค์ เอามารวมเป็นองค์เดียวกัน เสียก็มี, แต่ก็ยังเรียกว่า มีพระเจ้าอยู่นั่นเอง. นี่ทางหนึ่ง กระแสหนึ่ง หรือแนวหนึ่ง แห่งวิวัฒนาการของความคิดของมนุษย์เกี่ยวกับสิ่งสูงสุด.

ทีนี้อีกแนวหนึ่งอีกรายหนึ่งที่ไม่เกี่ยวกับตัวตน ก็หมายความว่า ที่แรกก็ มีความกลัว, แล้วก็มีความคิดด้วยความสงสัย, แล้วก็คิด อาจจะเหไปในทางเชื่อว่ามีผื มีเทวดาไปสักพักหนึ่งก็ได้. แต่แล้วความคิดมันฉลาดกว่า มันไม่เดินไปตามทางนั้น คือมันเห็นว่า มันไม่มีเหตุผล มันจะเป็นผู้คิดอย่างแบบวิทยาศาสตร์เสียมากกว่า; ใน เมื่อพวกโน้นคิดอย่างวิธีคำนึงคำนวณตามแบบปรัชญา ได้ผีสางเทวดาเอามาเป็นที่พึ่ง. พวกนี้เมื่อมีความกลัวแล้ว ก็คิดไปในรูปแบบของวิทยาศาสตร์, ไม่ยอมเชื่อเรื่อง ผีสางเทวดา, ก็มาพบเรื่องของความทุกข์ ในลักษณะที่เป็นเรื่องของธรรมชาติธรรมดา; ความทุกข์อันเกิดมาจากความเกิดแก่เจ็บตาย จิตใจของเราเป็นทุกข์ ซึ่งเพราะจิตใจของ เราเป็นทุกข์. ถ้าจิตใจ ของเรา ไม่รู้สึกว่าเป็นทุกข์ มันก็ไม่เป็นทุกข์. ฉะนั้น จึงมาเพ่งเล็งในทางจิตใจ ว่าเราจะทำจิตใจของเราอย่างไรเราจึงไม่รู้สึกเป็นทุกข์.

ในแนวนี้ในกระแสนี้ เขาก็พบความทุกข์ แล้วก็พบกิเลส ที่เป็นเหตุ ให้เกิดทุกข์; ไม่ถือว่าผีสางเทวคาเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ แต่มาถือว่ากิเลสนั่นแหละเป็น เหตุให้เกิดทุกข์. แล้วก็มีรูปแบบของมัน มือวิชชาเป็นแม่ของกิเลส แล้วออกมา เป็นคัณหา เป็นอุปาทาน กระทั่งเป็นทุกข์ ที่จะรู้จักละเอียดยิ่งๆ ขึ้นไป จนมาอยู่ใน รูปแบบของพระพุทธศาสนา นี้เป็นค้น.

เมื่อมีกิเลสความโลก ความโกรธ ความหลง แล้วก็ต้องมีความทุกข์ อันเนื่องจากกิเลสนั้น, มีกิเลสแล้ว มันก็ มีการสะสมความเคยชินแห่งกิเลส, เคยชิน ที่จะออกมาเป็นกิเลส เป็นโลภ โกรธ หลง, ความเคยชินอันนี้ เรา เรียกว่า อนุสัย. ทีนี้ อนุสัย มีมาก อยู่ในสันดาน มันก็จะดันออกมา เป็นกิเลสอีก ออกมาข้างนอก เป็นกิเลสอีก อันนี้เรา เรียกว่าอาสวะ.

ถ้าเราหมดอนุสยหมดอาสวะ กิเลสก็เกิดไม่ได้ เราก็ไม่เป็นทุกข์อีก ท่อไป; ฉะนั้นเราไม่ค้องมีผีสางเทวดาที่ไหนมาช่วย, เราก็มีวิธีที่ จะบ้องกันไม่ให้เกิด กิเลส นื้อนุสยมันก็ก่อไม่ได้; เมื่อไม่มีอนุสยอาสวะมันก็ไม่มี, อาสวะไม่มีไหล ออกมาเป็นกิเลส เราก็ไม่มีความทุกข์. เราก็ได้สิ่งสูงสุด คือการควบคุมกิเลสได้ และ ไม่เป็นทุกข์.

ส่วนปรากฏการณ์ธรรมชาติต่างๆ ที่คนยุคก่อนโน้นเคยกลัว คนฉลาค ชุกนี้ก็มองเห็นเป็นธรรมชาติธรรมคาไป จะเป็นเรื่องพ้าผ่า พ้าร้อง แผ่นคินไหว แผ่นคินทลาย ภูเขาไฟระเบิด อะไรก็ตาม มันไม่มีความคิดว่า เป็นเรื่องของผีสางเทวดา อยู่เบื้องหลัง ก็มีความรู้ว่า มันเป็นเรื่องของธรรมชาติ ที่เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ. นี่คนนี้พบกฎของธรรมชาติ.

พวกโน้นพบพระเจ้า ว่าเป็นต้นเหตุแห่งสิ่งทั้งปวงชนิดนั้น; คนพวกนี้ มาพบกฎของธรรมชาติ ว่าเป็นต้นเหตุแห่งปรากฏการณ์เหล่านั้น ก็เลยรู้จักทำจิตใจ ให้ปกติ ไม่ให้มีกิเลส สำหรับจะไม่เป็นทุกข์, แล้วก็ไม่ยึดถืออะไร อย่างที่จะให้เป็นไป ตามใจของเรา เพื่อจะไม่ต้องกลัว ความกลัวตายเป็นเหตุให้เกิดทุกข์. ทีนี้ คน พวกนี้ไม่กลัวตาย เพราะเห็นว่า ความตายเป็นเพียงการเป็นไปตามกฎของธรรมชาติ เท่านั้น; คนพวกนี้ก็ไม่กลัวตายได้เหมือนกัน แล้วก็ไม่มีความทุกข์จากความกลัวตาย. นี้จึงถือเอาความรู้อันนี้ รู้กฎของธรรมชาตินี้เป็นที่พึ่ง; ฉะนั้นเขาจึงชนะกิเลส, แล้วก็มีการชนะกิเลสเป็นที่พึ่ง.

เทียบกันได้กับ ผ่ายโน้นเขามีพระเจ้าอันศักดิ์สิทธิ์สูงสุด; ผ่ายนี้ก็มี
บัญญา รู้กฎของธรรมชาติอันเกี่ยวกับกิเลส จนเอาชนะกิเลสได้, ก็ได้รับผล คือไม่
เป็นทุกข์เพราะเหตุนี้. พวกที่ถือพระเจ้า ก็ต้องหวังพึ่งพระเจ้า; ถ้าว่าสมหวังก็
พระเจ้าช่วย ก็ดีใจไป, ถ้าไม่สมหวัง คือพระเจ้าไม่อำนวยให้ตามที่เขาต้องการ. เขา
เหล่านั้นก็ถือว่า มันมีเหตุบัจจัยอย่างอื่น ที่พระเจ้าไม่อำนวยให้ตามที่เราต้องการ; คังนั้น
เขาจึงมีวิธี ที่จะบูชาสรรเสริญอ้อนวอน พระเจ้า, เรียกอย่างตรง ๆ ก็คือวิธีที่จะทำให้
พระเจ้าโปรด หรือประจบพระเจ้า ไปตามแบบของผู้ที่นับถือพระเจ้าอย่างบุคคล.

ส่วนผ่ายนี้ ที่ไม่มีพระเจ้าอย่างบุคคล มีแก่ความจริงของธรรมชาติเขา
ก็ประจบธรรมชาติ โดยการไม่ประพฤติให้ผิดจากหลักเกณฑ์ของธรรมชาติ,
ประพฤติให้ถูกต้องตามกฎเกณฑ์อันแท้จริงของธรรมชาติ เขาก็ได้รับผลดี. ที่เรียกว่า
ประจบธรรมชาตินี้ ใพูดเพื่อให้มันจำง่าย, ให้มันคู่กันได้กับผ่ายใน้น ที่มีพระเจ้า
แล้วก็ต้องประจบพระเจ้า. ผ่ายนี้ไม่มีพระเจ้า มีแต่กฎของธรรมชาติ ก็ให้ถือว่าประจบ
กฎของธรรมชาติ ด้วยการระมัดระวังทุกอย่าง ประพฤติให้ดีที่สุด เพื่อให้ถูกต้องตาม
กฎของธรรมชาติอย่าให้ธรรมชาติลงโทษให้เป็นทุกข์.

และถ้าสิ่งใคที่มันเหลือวิสัยที่จะเปลี่ยนแปลงได้ เช่นความตายเป็นต้น ก็ถือ ว่าเป็นไปตามกฎของธรรมชาติอย่างนั้นเอง, และถ้าความทุกข์เกิดขึ้น ก็มีความรู้ในกฎ ของธรรมชาติอย่างอื่นอีก เอามาศึกษาจนรู้ แล้วก็ไม่เสียใจ ไม่กลัว ไม่มีความทุกข์ใด ๆ ที่จะเกิดขึ้นมา จากการที่มันต้องเป็นไปตามกฎของธรรมชาติ; เช่นจะต้องเจ็บไข้ จะ ต้องตาย จะต้องวิบัติไปต่าง ๆ ไปตามธรรมดาสามัญ มันก็เห็นเป็นของธรรมดาสามัญ, มันก็ไม่เป็นทุกข์และไม่เสียใจ คงยึดถือหลักของธรรมชาติได้ ต่อไปตามเดิม.

## สิ่งสูงสุดเลื่อนขึ้นมาเป็นความรอด.

ทีนี้ฝ่ายในนก็มีพระเจ้าเป็นที่พึ่ง, ผ่ายนี้ก็มีการเอาชนะกิเลสเป็นที่พึ่ง นี่สิ่งสูงสุด ได้เลื่อนขึ้นมาถึงนี้แล้วนะ. เมื่อคะก็สิ่งสูงสุดอยู่แค่ผีสางเทวดา เดี๋ยวนี้ สิ่งสูงสุด เลื่อนขึ้นมาถึงพระเจ้า. ผ่ายที่ไม่มีตัวตน ก็เลื่อนขึ้นมาถึงความรู้ ที่รู้จักเอาชนะกิเลสได้. เกี๋ยวนี้ก็ขึ้นมาถึงขั้น ที่จะพอดูได้ คือว่ามีเครื่องคุ้มครอง ป้องกัน, มีที่พึ่งที่อาศัย ที่จะต่อสู้กันกับความทุกข์. ที่นี้ใน ฝ่ายโน้นที่เขามีพระเจ้า เมื่อเขาได้ทำถึงที่สุด คามแบบพิธีของ เขาแล้ว, เขาก็พอใจที่จะเรียกว่า เข้าถึงพระเจ้า แล้วก็ไม่เป็นทุกข์. ถ้าจะต้องคาย ต้องเจ็บต้องใช้อะไร ก็เรียกว่าพระเจ้าต้องการ ก็ไม่เป็นทุกข์ เหมือนกัน; ถ้าเขาเชื่อ พระเจ้าจริง ๆ เขาจะไม่มานั่งร้องให้ทุกข์ร้อนอะไรอยู่ เพราะเขาเชื่อ โดยเด็ดขาดหมด ทั้งจิตทั้งใจเลย ว่ามัน เป็นความประสงค์ของพระเจ้า; เช่นเดียวกับที่เราถือกฎของ ธรรมชาติ, เราก็ไม่เป็นทุกข์ไม่เคือดร้อนอะไร เพราะว่ามันเป็นกฎอันเด็ดขาดของ ธรรมชาติ. นี่มัน จะได้ผลดล้าย ๆ กันตอนนี้ คือต่างผ่ายต่างก็ไม่ทุกข์ด้วยกัน.

ผ่ายที่ถือพระเจ้าเขาก็ไม่ทุกข์ เพราะเชื่อลงไปในพระเจ้า ว่าพระเจ้า ต้องการอย่างนั้น; แม้จะต้องตาย ต้องเจ็บ ต้องใช้ ต้องเสียลูก เสียเมีย เสียผัว เสีย อะไรที่เป็นที่รัก ที่พอใจ ที่อะไรก็ตาม เขาไม่มานั่งโง่ร้องให้อยู่; เพราะเขาถือว่ามันเป็น ความประสงค์ของพระเจ้า. ที่นี้ผ่ายนี้ที่ไม่มีพระเจ้า เมื่อต้องเป็นอย่างนั้น ก็เหมือน กันแหละ. ผ่ายนี้ก็เหมือนกัน ไม่มานั่งร้องให้อยู่ เพราะมองเห็นว่า สิ่งทั้งปวงต้อง เป็นไปตามเหตุบัจจัยของมัน ก็ไม่มานั่งร้องให้อยู่, เกี๋ยวนี้ก็ ได้สิ่งสูงสุดมาช่วยคุ้มครอง ด้วยกันทั้งสองผ่าย คือไม่ต้องมานั่งร้องให้อยู่. ผ่ายที่มีพระเจ้าเขาก็ไม่ต้องมานั่ง ร้องให้อยู่; ผ่ายที่ถือธรรมะ ไม่มีพระเจ้า ก็ไม่ต้องมานั่งร้องให้อยู่. เดี๋ยวนี้เราก็ ได้ผล คือเป็นความรอกจากความทุกข์.

คำว่า ความรอด นี้เป็นคำที่แปลกประหลากที่สุด เพราะว่าไปเปิดดูใน ศาสนาไหนก็มีคำนี้ใช้กันทั้งนั้น คำว่าความรอก ในศาสนาที่มีพระเจ้า ทุก ๆ ศาสนา ก็ใช้คำว่าความรอด เหมือนกัน และ ในศาสนา (เช่นพุทธศาสนา) ไม่มีพระเจ้า ก็ใช้คำว่าความรอด เหมือนกัน คือวิมุติ, รอดหลุดพ้นออกไปจากความทุกข์และเหตุ ของความทุกข์. ผ่ายโน้นเขาก็รอกพ้นไปจากความทุกข์ โดยเหตุที่มีพระเจ้าช่วยให้รอด ในที่สุดก็มาพบกันที่ตรงนี้ คือความรอด; เขาใช้คำว่าความรอด, เราก็ใช้คำว่าความรอด แต่อยากจะเรียกว่า นิพพาน. เขาถึงพระเจ้า; เราถึง นิพพาน. เขาถึงพระเจ้า อยู่กับพระเจ้า แล้วก็ไม่มีบัญหาไม่มีความทุกข์; เราถึง นิพพาน เราอยู่กับนิพพาน ก็ไม่มีความทุกข์. เดี๋ยวนี้ สิ่งสูงสุดของมนุษย์ ได้เลื่อน ขึ้นมาถึงความรอดหรือนิพพานแล้ว.

#### จุดหมายปลายทางตรงกัน แต่เรียกชื่อต่างกัน.

อาตมาเคยพูคมานานแล้วว่า พระเจ้าเทียบกันได้กับนิพพาน; แล้ว
มีนักศึกษาที่ทำตัวเป็นครูบาอาจารย์เค็ก ๆ กลุ่มหนึ่ง เขาล้อเขาหัวเราะเยาะ, เขาเอาไป
เขียนล้อ ในเมื่อพูดว่า พระเจ้าเทียบกันได้กับนิพพาน เพราะเขาไม่เข้าใจอย่างที่เรา
กำลังพูด ว่าพวกที่ถือพระเจ้านั้นต้องการจะเข้าไปถึง ไปอยู่กับพระเจ้า. พวกที่ถือ
นิพพาน ก็ต้องการจะเข้าถึงนิพพาน และอยู่กับนิพพาน; ฉะนั้นเองจึงเทียบกัน
ได้ว่า พระเจ้ากับพระนิพพานนี้; ถ้ามันจริงด้วยกันแล้ว มันก็มีความหมาย
เหมือนกัน คือมันรอด รอดจากกิเลส รอดจากความทุกข์ รอดจากบัญหา รอดจาก
สิ่งที่คุกคาม โดยประการทั้งปวง.

ที่นี้ ทางผ่ายในน เขาก็เรียก พระเจ้าหรือความรอด เข้าอยู่กับพระเจ้านั้น ว่า เป็นจุดหมายปลายทาง ของคนเรา; ทางนี้ เราก็เทียบเหมือนกันว่า พระนิพพาน นั้นแหละเป็นจุดหมายปลายทาง ของคนเรา; อะไรจะดีกว่ากัน ก็ไปคิดเอาเอง. เขาถือว่า การได้เข้าอยู่กับพระเจ้า เป็นอันเดียวกับพระเจ้านั้นแหละคือ จุดหมายปลายทาง ของคนเรา. ที่นี้เราผ่ายนี้ ไม่มีพระเจ้าที่เป็นบุคคลอย่างนั้น เราก็มีคำพูคว่า การได้ เข้าถึงพระนิพพาน เป็นอันเดียวกับพระนิพพานนั้นแหละ คือจุดหมายปลายทางของคน

เรา. นี้ถ้า พูดอย่างภาษาที่จริง หน่อย ก็ของสังขาร จุดหมายปลายทางของสังขาร ทั้งปวง มันอยู่ที่นิพพาน; เพราะเราไม่พูดอย่างมีคนเรา. ช่วนผ่ายโน้น เขาพูดอย่างมีคนเรา (เขาก็ค้องพูกว่าการเข้าอยู่กับพระเจ้านั้นเป็นจุกหมายปลายทางของ คนเรา.

ฉะนั้นเราก็ มีจุดหมายปลายทางด้วยกันทั้งนั้น แม้จะเรียกชื่อต่าง ๆ กัน; ถ้าดูให้ดีเถอะ ความหมายมันตรงกัน ตรงกันอย่างที่จะเป็นที่พึ่งขจัดความทุกข์ได้ด้วยกัน. ฉะนั้นเรา อย่าไปดูหมิ่นดูถูกเขาเลย; พวกที่ถือศาสนาที่ไม่มีพระเจ้านี้ มักจะอ้างตัวเอง ว่าฉลาดกว่า เป็นวิทยาศาสตร์กว่า, แล้วก็ไปดูหมิ่นดูถูกพวกที่ถือพระเจ้า. นั้นมันโง่เอง เพราะไม่รู้ว่าพระเจ้าอันแท้จริงนั้นมีความหมายอย่างไร. พวกนักเรียนนักศึกษาทั้งหลาย เหล่านี้ ขออย่าได้เข้าใจไปอย่างนั้น.

ชื่อ หรือคำเรียก ไม่สำคัญ สำคัญอยู่ที่ความหมาย, สำเร็จประโยชน์อยู่ที่ ความหมายอันถูกต้อง, ชื่อที่ใช้เรียกนั้นไม่สำคัญ. เราจะเรียกพระธรรมนี้ว่าพระเจ้า ก็ได้ มีเหตุผลที่จะเรียกอย่างนั้น, แล้วก็เคยอธิบายมามากแล้ว คือ พระธรรมในฐานะ ที่เป็น กฎของธรรมชาติ นั้นแหละ เราจะเรียกว่าพระเจ้าเสียก็ได้; เพราะมีคุณ สมบัติทุกอย่างเหมือนกับพระเจ้าเลย, เราเรียกว่าพระเจ้าตามแบบของเรา, เป็นพระเจ้า ที่ไม่ต้องเป็นตัวเป็นตนอะไรเลย แต่เป็นพระเจ้าได้เท่ากัน. บางทีจะยิ่งเก่งกว่าเสียอีก คือไม่ต้องมีตัวมีตน ไม่ต้องมีอารมณ์ ไม่ต้องมีความรู้สึก. พระเจ้าที่เป็นกฎของ ธรรมชาติ มีแต่ความเฉียบขาด มีแต่ความจริง มีแต่ความตรงไปตรงมา; ถ้า พระเจ้ามีความรู้สึกอย่างคน เดี๋ยวก็ไปรับสินบนใครเข้าเท่านั้นเอง.

นี่เราจะมีการพิจารณาดูให้ดี ว่าเรามนุษย์แต่หนหลังมาจนถึงบัดนี้ เรามี จุดสูงสุด ที่ค้นพบมากขึ้นสูงยิ่งขึ้น สูงยิ่งขึ้น ตามลำคับ, จนมาพบปลายทาง จุดหมาย ปลายทางของคน. พวกมีตัวตน ก็คือ การอยู่รวมกับพระเจ้า, พวกไม่มีตัวตน ก็คือ การเข้าถึงนิพพาน คับสลายแห่งตัวตนเป็นพระนิพพาน.

### พระเจ้าอย่างบุคคลหรือมิใช่ก็มีภาวะนิรันดร.

ที่นี้คำค่อไปที่จะต้องพูด ก็คือคำว่า นิรันคร เข้าใจว่านักเรียนทั้งหลายนี้ ก็คงจะเคยได้ยินคำว่านิรันคร, eternity, ถ้าคำฝรั่งก็เรียก eternity เป็นนิรันคร; พระ-เจ้าก็นิรันดร, นิพพานก์นิรันดร.

พระเจ้านิรันดรตามแบบฉบับของเขา ที่กล่าวไว้ คือว่าพระเจ้านี้ไม่ต้อง มีอะไรสร้างขึ้น; พระเจ้าเป็นได้เอง อยู่ได้เอง ไม่ต้องอาศัยอะไร ไม่มีการเปลี่ยนแปลง ในพระเจ้า แล้วก็เพราะไม่มีการเกิด เพราะไม่มีการดับ; เพราะฉะนั้นพระเจ้าก็เป็น นิรันดร. ที่นี้ข้างเรามีพระนิพพานเป็นนิรันดร ก็คือ สภาพธรรมชาติอันสูงสุด ผ่ายอสังขตธรรม, เป็นธรรมชาติอันสูงสุด ธรรมชาติส่วนนี้ ไม่ต้องเกิดขึ้น ไม่ต้อง เปลี่ยนแปลง ไม่ต้องดับไป ไม่ต้องอาศัยอะไร เป็นเหตุบัจจัยช่วยประกับประคอง สภาพนั้นก็เป็นนิรันดร. ก็เลยมาพบกันอีกทีหนึ่ง ว่า ต่างฝ่ายต่างก็เป็นนิรันดร นิรันดรตามแบบของธรรมล้วนๆ อสังขตะธรรมล้วนๆ ก็เป็นนิรันกร.

พังคูแล้วมันไม่น่าจะกลมกลืนกันได้ แต่ถ้าพิจารณาให้คี ด้วยความตั้งใจที่ ดี ไม่ตั้งใจจะเป็นศัตรูกัน มันก็มีทางที่จะกลมกลืนกันได้; เพราะว่าพระเจ้านั้น ต้องเป็นสิ่งที่ไม่เกิด ไม่เปลี่ยน และไม่ดับ ไม่ต้องอาศัยอะไร อยู่ได้โดยไม่ต้องอาศัย อะไรเป็นบัจจัยเหมือนกัน พระนิพพานก็เป็นอย่างนั้น ผิดแต่ว่าโน้นเขาพูดให้เป็น บุคคลหน่อย. ที่นี้เขาจะได้เปรียบตรงที่ เขาพูดเป็นบุคคล มันง่ายสำหรับบุคคลจะเข้าใจ จะยึกถือเอาได้ง่าย ๆ: เพราะฉะนั้นจึงมีคนนับถือพระเจ้าเป็นที่พึ่งอย่างบุคคล มันมากกว่าที่จะนับถือธรรมะอันบริสุทธิ์ เพราะเข้าใจยาก. ถึงพุทธบริษัทนี้ก็เถอะ ที่ว่า นับถือหลักที่มิใช่บุคคล เอานิพพานเป็นจุดหมายปลายทาง ก็มีน้อยคนนัก ที่จะเข้าใจ และพอใจ มักจะว่าไปตามปากว่าเสียโดยมาก.

พวกที่เขาเชื้อพระเจ้าอย่างบุคคล แล้วฝากเนื้อฝากตัวไว้กับพระเจ้าอย่างบุคคลนั้น ดูจะมากกว่าพวกพุทธบริษัทที่ฝากเนื้อฝากตนไว้กับความว่าง; เพราะเขาไม่เข้าใจความว่างซึ่งเป็นนิรันคร. นิพพานที่เป็นความว่างอย่างยิ่ง และเป็นนิรันดร นี้ มันเข้าใจยาก, มันรับเอาได้ยาก; ไม่เหมือนกับพูกพระเจ้าอย่างเป็นบุคคล แล้วก็อยู่ในสวรรค์, แล้วก็มีสวรรค์ที่เตรียมพร้อมไว้สำหรับคนที่จะเข้าถึง, แล้วก็ไปอยู่กับพระเจ้าที่นั้น.

คัมภีร์สุดท้ายของ คัมภีร์ใหม่ของคริสเตียน ก็มีพูดเรื่องเมืองพระเจ้าหรือ สวรรค์ของพระเจ้า อย่างสวยสดงคงามเหมือนกัน, สำหรับคนจะได้ไปอยู่กับพระเจ้า หลังจากที่ได้ทำอะไรถูกต้องครบถ้วน ดีหมดทุกอย่างแล้ว. พระเจ้าก็พิพากษาให้เป็น ผู้ที่สมควร ที่ไปอยู่กับพระเจ้าได้ ต้องผ่านการทดสอบมากอย่างนี้ ก็ไปอยู่กับพระเจ้า ได้ในสวรรค์ที่เป็นนิรันดร.

นี้ผ่ายพุทธบริษัท เรา ถ้าเข้าใจธรรมะจริง ถึงกฎของธรรมถึงสัจจธรรม โดยแท้จริง, เลื่อนคนออกเสียใค้จากความยึกมั่นค้วยอุปาทานในสิ่งทั้งปวง, เป็นผู้แจ่ม แจ้งอยู่ค้วยอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา, ไม่มีอะไรเป็นที่ยึคมั่นถือมั่นอย่างเป็นตัวเป็นตน, ว่างไปจากความเป็นตัวเป็นตน ก็เข้าถึงความว่างอันเป็นนิรันดร. แล้วเราก็พูด อย่างไม่มีบุคคล เลยไม่ค่อยพูดถึงความสวยงาม ความน่าเสน่หา น่าพอใจอะไรนัก; ไม่จ หมือนกับสวรรค์ของพระเจ้า ที่เขาพูดไว้ในลักษณะที่ให้เกิดความรู้สึกที่จะพอใจ เพราะ ว่ายึดถือกันเพียงเท่านั้น ก็ดีที่สุดเพียงเท่านั้น.

แต่ตามหลักพุทธศาสนานี้ มันต้องว่างจนไม่มีอะไรเหลืออยู่สำหรับ
เป็นบัญหา; แต่ถึงอย่างนั้น เขาจะใช้คำว่า นิรันกรเหมือนกัน, อยู่กับพระเจ้าอย่าง
นิรันกร หรือเข้าสู่นิพพานอย่างเป็นนิรันกร คือจิตนี้เข้าถึงความว่าง, ไม่มีความรู้สึกว่า
เป็นตัวเป็นตน อย่างนิรันกร, คือมันฉลากที่ไม่อาจจะกลับมาโง่อีกต่อไปได้ นี่มันก็
เป็นนิรันกร. จิตมันก็กับไปโดยไม่ยึดถืออะไรไว้ มันก็ยังเหลือแต่สิ่งที่ไม่ต้องดับ
คือนิพพาน; นี่มัน ก็เลยเป็นนิรันดร, เข้าถึงนิรันกร รวมอยู่ในนิรันกร ใน
ลักษณะอย่างนี้. นี่สิ่งสูงสุก มาถึงสิ่งที่เรียกว่านิรันกรเข้าแล้ว โดยเหตุนี้.

#### การเข้าถึงความเป็นอันเดียวกับพระเจ้า.

ที่นี้จะพูดเน้นกันอีกสักนิดหนึ่งว่า ผ่ายที่เขามีพระเจ้า เขาก็มีหน้าที่ที่ จะต้องทำ ให้เข้าไปอยู่กับพระเจ้า, เข้าไปรวมกันอยู่กับพระเจ้า. ผ่ายไม่มีพระเจ้า มีนิพพาน ก็มีหน้าที่ ที่จะต้องทำให้ถึงพระนิพพาน. นี้เราอยากจะมาพูดชนิดที่จะ เป็นเกลอกัน ทำกวามเข้าใจกันระหว่างศาสนานี้ พูดในลักษณะที่จะเป็นเกลอกัน ก็ อยากจะใช้กำว่า การเข้าถึงความเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้า. ผ่ายที่มีพระเจ้า สาสนาที่มีพระเจ้านั้น เขาก็มีระเบียบ อยู่แล้ว อย่างที่อธิบายมาแล้ว ปฏิบัติ ตามความ ประสงค์ของพระเจ้า แล้วก็ได้เข้าถึงความเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้า.

ทีนี้ พุทธบริษัทเราจะเข้าถึงพระเจ้า, และเข้าถึงความเป็นอันเดียวกับ พระเจ้าได้อย่างไร? มันสองชั้นอยู่ เราจะถือเอากฎของธรรมชาติ ว่าเป็นพระเจ้า ผู้พั่ง ในวันนี้ บางคนอาจจะไม่มีเคยพั่งคำว่า ธรรมะในสี่ความหมาย:— ความหมายที่ ๑ ธรรมคือตัวธรรมชาติ นี้ก็เรียกว่าธรรมหรือธรรมะ, ความ หมายที่ ๒ คือกฎของธรรมชาติ นี้ก็เป็นธรรมหรือธรรมะ, ความหมายที่ ๑ หน้าที่ตาม กฎของธรรมชาติ นี้ก็คือธรรมหรือธรรมะ, ความหมายที่ ๔ คือผลที่ได้รับจากการปฏิบัติ หน้าที่ นั้นก็คือธรรมหรือธรรมะ.

ธรรมะนี่สีความหมายอย่างนี้. ตัวเราเป็นปรากฏการณ์ของธรรมชาติ ก็เป็น ธรรมะในความหมายที่ ๑; หมายความว่าร่างกาย จิตใจ เนื้อตัว อะไรของเราทั้งหมด ทั้งสิ้น ทรัพย์สมบัติอะไรก็ตาม มันก็เป็นปรากฏการณ์ของธรรมชาติ เป็นความหมายที่ ๑ ของคำว่าธรรม, แล้วมันก็มีกฎของธรรมชาติอันเฉียบขาดอันเด็ดขาดนี้ สิ่งสถิตอยู่กับ เรา, เรามีกฎของธรรมชาติ ซึ่งเรียกว่าพระเจ้า ซึ่งเราอาจจะเรียกได้ว่าพระเจ้า เท่าเทียม กับของพวกที่มีพระเจ้า เรามีพระเจ้า อย่างนี้ คือกฎของธรรมชาติ ควบคุมไปทั่วทุก จักรวาล, แล้วควบคุมอย่างเฉียบขาดอยู่ในสัตว์บุคคล ที่สมมติเรียกว่าสัตว์ว่าบุคคลอย่าง นี้ อย่างในเรานี้ ก็มีกฎของธรรมชาติ ในฐานะเป็นพระเจ้าควบคุมอยู่. ฉะนั้น มันจึงทำอะไรได้ ชนิดที่รอดชีวิตอยู่ได้, มันกินได้ มันถ่ายได้ มันหายใจได้ มัน สูบฉีดโลหิดได้ มันทำอะไรได้ทุกอย่าง ในเมื่อมันยังเป็นไปตามกฎของธรรมชาติ เรียก ว่ามีพระเจ้า ถ้าเมื่อใดมันผิดกฎของธรรมชาติ เมื่อนั้นมันก็ต้องตาย. ฉะนั้น เรามี พระเจ้าคุ้มครองอยู่ตลอดเวลา ทุกอย่างในร่างกายหรือจิตใจนี้มันจึงเป็นปกติ ร่างกาย สบายดี. จิตใจก็ไม่เป็นบ้าเป็นหลังอะไร.

นีเราก็มีพระเจ้า คือกฎของธรรมชาติ อยู่กับเราอยู่อย่างนี้; นี้เราไม่ เห็น ถ้าเราจะเห็นเสียก็จะคื แล้วก็จะได้เลื่อนขึ้นไปตามลำคับ จนถึงระคับสูงสุด คือ ของกฎธรรมชาติอันสูงสุด คือว่าทำอย่างไร จิตของเราจึงจะไม่เกิดกิเลสเลย. ถ้าเรา เข้าถึงกฎของธรรมชาติอันสูงสุด ก็เรียกว่าเข้าถึงพระเจ้า, เข้าถึงความเป็นอันเกียวกับ พระเจ้า ในระกับสูงสุด คือไม่เกิดกิเลสเลย, ไม่เกิดความทุกข์เลย จนกว่าร่างกายนี้มัน จะหมดเหตุหมดบัจจัยจะกับไป มันก็เหลือแต่สิ่งสูงสุด ที่ไม่รู้จักเกิดไม่รู้จักดับ.

ฉะนั้นเราก็มีการเข้าถึงพระเจ้าได้อย่างนี้ มีการเข้าเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้าได้ ไม่เพียงแต่เข้าถึงเฉย ๆ แต่เข้าปนเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้า คือ มีจิตใจที่เข้าถึง
ธรรมะอันสูงสุด ที่เรียกว่าพระนิพพาน ก็ได้, *เรียกว่ากฎของธรรมชาติอันเป็น*อสังขตะ ทั้งหลายก็ได้, จะเป็น กฎเรื่องอิทัปที่จจยตา เรื่องอริยสัจจิ์สี่ เรื่องปฏิจจสมุปบาท
เรื่องไตรลักษณ์, เรื่องอะไรก็ตาม ที่มันเป็นกฎอันเฉียบขาด, นั้นแหละคือพระเจ้าทั้ง
นั้น เราเข้าถึงและมีความเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้านั้นก็ได้, ไม่เสียเปรียบกันกับพวก
โน้น ที่เขาว่าเขาเข้าถึงความเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้า.

เราเข้าถึงความเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้า ก็คือการที่เราปฏิบัติ เรา ปฏิบัติถูกต้องตามกฎนั้น ๆ จนกฎนั้น ๆ ไม่ทำอะไรเราให้เป็นทุกข์, จนกฎนั้น ๆ คุ้ม ครองเราให้มีแต่ความไม่ทุกข์ ไม่ทุกข์ตลอดกาล, เช่นปฏิบัติจนหมดกิเลส เป็นวิมุติ หลุกพ้นอย่างนี้ มันเป็นการอยู่กับกฎของธรรมชาติอันสูงสุด เป็นอันเดียวกันไปกับกฎ ของธรรมชาติอันสูงสุดแล้ว อยู่ในการปฏิบัติ ที่กาย วาจา ใจ ของเรา ที่ปฏิบัติถูกต้อง นั่นเอง. ฉะนั้นเรา ทำให้กายวาจาใจของเรามีแต่ความถูกต้องถึงที่สุด กิเลสเกิด ไม่ได้ก็เป็นนิพพานอยู่ตลอดเวลา.

นี้ก็อกวามเข้าถึง กวามเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้า กิดดูเถอะ มันกงจะ ไม่ใช่สิ่งเหลือวิสัย, และไม่ใช่สิ่งบ้า ๆ บอ ๆ ที่เหลือวิสัย. อยากจะให้นักเรียนหรือยุวชนทั้ง หลาย เริ่มสนใจเกี่ยวกับสิ่งสูงสุด, สนใจสิ่งที่เราเรียกกันว่าสิ่งสูงสุด เพื่อให้เธอทั้งหลาย มีความรู้ที่เดินไปถูกต้อง ว่ามันมีสิ่งสูงสุด, แล้วถ้าเราไม่เข้าถึงสิ่งสูงสุด, มันก็เสียทีที่ ได้เกิดมาเป็นมนุษย์ และพบพุทธศาสนา เราว่าอย่างนี้. ถ้านับถือพุทธศาสนา ก็จะ พูดว่าอย่างนี้; ถ้าไม่ได้เข้าถึงสิ่งสูงสุด ก็เสียทีที่เกิดมาเป็นมนุษย์ และพบพุทธศาสนา.

ฉะนั้นขอให้สนใจไว้แก่เกี่ยวนี้ยังเล็ก ๆ อยู่อย่างนี้ ขอให้สนใจไว้ว่ามันมีสิ่ง สูงสุก เธออย่าไปทำลายหนทางนี้เสีย, อย่าไปเห็นแก่เรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ โง่เง่าเท่าปูปลา, เรื่องกวามรู้สึกทางวักถุทางเนื้อทางหนัง ซึ่งเป็นความหลอกลวง แล้วมันก็มีแก่ให้ความ ทุกข์. เราจะมุ่งหมายสิ่งสูงสุก ระมักระวังไม่ให้เดินผิกทาง ให้เดินไปแต่ตามทางที่ ถูกต้อง คือทางที่ไปสู่สิ่งสูงสุด คือพระนิพพาน, แล้วไปศึกษาเรื่องอริยมรรคมี องค์แปดประการ กันเสียให้เป็นที่เข้าใจ ในหนังสือหนังหา ทำรับกำรามีอยู่ทั่วไป ไม่ ท้องมาพูกที่นี่มันเสียเวลา ไปหาเรื่องอริยมรรคมีองค์แปกสึกษา แล้วปฏิบัติคือเดินตาม ทางนั้น แล้วมันก็จะเดินไปหาสิ่งสูงสุดเป็นแน่นอน เราก็จะมีแต่กวามถูกต้องเป็นที่พอ ใจ คือกวามปลอดภัยเรื่อย ๆ ไปเรื่อย ๆ ไป จนกว่าจะถึงที่มันสูงสุด ก็จะได้ชื่อว่า เข้าถึง ความเป็นอันเดียวกับพระเจ้า ไม่เสียเปรียบพวกอื่นที่เขามีพระเจ้า, แล้วเขาสอนให้เข้า ถึงกวามเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้า.

เราก็มีพระเจ้า แต่ไม่ใช่มีอย่างตัวตน; เรามีอย่างเป็นธรรมะ อัน บริสุทธิ์ เป็นธรรมชาติอันบริสุทธิ์. กายกับจิตนี้ก็เป็นเพียงธรรมชาติ ของธรรมชาติ; แต่เราเข้าใจว่าเป็นตัวตน แล้วเราก็จะลำบาก, แล้วเราก็จะเป็นทุกข์, เราแยกความทุกข์ ไม่ออก. เราจะเห็นว่ากาย ใจ ทรัพย์สมบัติพัสถานอะไรต่าง ๆ ที่มันมีนี้ มันก็เป็นเรื่อง ของธรรมชาติ, เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ. ระวังประพฤติ ปฏิบัติ รักษาบริหารให้ มันถูกตามกฎของธรรมชาติเถอะแล้วมันก็จะได้อยู่กันกับกฎของธรรมชาติอย่างผสมกลม กลืนกัน. นี้เรียกว่า ไม่มีทุกข์เข้าถึงพระเจ้า อยู่ด้วยกันกับพระเจ้า ไปด้วยกันกับพระเจ้าได้ เพื่อไปสู่สิ่งสูงสุด.

เอาละ, สรุปความว่า เราไม่มีเหตุผลที่จะปฏิเสธพระเจ้า. ฉันกำลัง บอกพวกเธอนักเรียนเล็ก ๆ ทั้งหลายนี้ ว่าเราไม่มีเหตุผล ที่จะปฏิเสธพระเจ้า. ฉะนั้น ขอให้ยอมรับความมีอยู่แห่งพระเจ้า ซึ่งเรามีอยู่อย่างที่ว่าเป็นกฎของธรรมชาติอัน สูงสุด, และเมื่อเพื่อนร่วมโลกของเรา พวกอื่น ซึ่งก็มีมาก เขาก็ถือพระเจ้าอย่าง เป็นบุคคล; เราอย่าไปว่าเขา เราอย่าไปดูถูกดูหมื่นเขา. เขามีวิธีการของเขา อย่างนั้น เพื่อทำจิดให้หลุดพ้นจากความทุกข์ด้วยเหมือนกัน. เราไม่มีเหตุผลอีก ที่จะ ไปดูถูกดูหมิ่นหรือไปรังเกียจเขา เดี๋ยวจะหาว่านั้นนอกศาสนา มีพระเจ้าอย่างนั้นอย่างนี้ กูไม่คบกับมึง นี่มันไม่ถูก.

เราต้องถือว่า เราเป็นเพื่อน เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมด ทั้งสิ้น ในสากลโลกในจักรวาลนี้; ฉะนั้นเราไม่มีเหตุผลที่จะรังเกียจกัน เราไม่มี เหตุผลที่จะปฏิเสธไม่ช่วยเหลือกัน, ให้ถือว่าเรามีพระเจ้าร่วมกัน. ถ้าเปลือกนอกหรือ รูปร่างของพระเจ้าไม่ใช่อย่างเคียวกัน; แต่เนื้อในจะต้องเป็นอย่างเคียวกัน คือเป็นกฎ ของธรรมชาติอันศักดิ์สิทธิ์.

นี้เราไม่มีหน้าที่ที่จะปฏิเสธว่า ไม่มีพระเจ้า, ไม่มีเหตุผลที่จะปฏิเสธว่าไม่มี พระเจ้า. เรากลับมีหน้าที่ ที่จะต้องทำเรานี้ให้กลมเกลี่ยวกันกับพระเจ้า, ให้ถึง พระเจ้าในที่สุด เป็นจุดหมายปลายทาง. ถ้าปฏิบัติดี ปฏิบัติจริง ปฏิบัติชอบ มันก็ ถึงพระเจ้าได้ในเวลาอันไม่นาน, ก่อนแต่จะตาย. เราเป็นผู้เข้าถึงพระเจ้าเสียได้แล้ว, ไม่ต้องหลังจากตายแล้ว. อันนั้นไว้ให้คนอื่นพวกอื่นเขาพูด ที่นี่เราจะพูดแต่ที่เราพอ จะทำได้ ว่าเราจะต้องทำให้ได้รับสิ่งเหล่านี้ก่อนแต่ที่จะตาย.

เราจะได้บรรลุนิพพานก่อนแต่จะตาย หรือในระยะนี้ ให้ได้รับนิพพาน น้อยๆๆๆไปก่อน, แล้วมากขึ้นๆ ให้ได้รับนิพพานโดยสมบูรณ์ก่อนแต่จะตาย. นี่ให้ ทั้งความหมายไว้อย่างนี้ แล้วเป็นถูกต้องที่สุด; ถ้ามันไม่ได้ มันตายแล้วมันเกิดอีก มันก็ได้เดินต่อไป มันก็ได้ทำต่อไป. แต่อย่าไปตั้งอัตราไว้ให้มันยึดยาวอย่างนั้น, ว่าเรา จะถึงพระเจ้ากันที่นี้และเคี๋ยวนี้แหละยิ่งดี, ปรับปรุงกายวาใจเสียใหม่ ให้มันถูกต้อง ไปตามกฎของธรรมชาติ หรือกฎของพระเจ้าอันถูกต้อง. เรามีหน้าที่ที่จะรีบเข้าถึง พระเจ้า ในความหมายอย่างนี้.

เมื่อ เข้าถึงพระเจ้า อย่างนี้ก็เรียกว่า มัน เป็นวิวัฒนาการแห่งความคิด ของมนุษย์ เกี่ยวกับสิ่งสูงสุด ที่ได้เป็นไปแล้วโดยสมบูรณ์, มันเป็นผลแห่งวิวัฒนาการ ที่ดำเนินไปอย่างถูกต้อง ทำให้เราสามารถเข้าถึงสิ่งสูงสุดได้ทันในชาตินี้ ที่นี่และเดี๋ยวนี้, แล้วถ้าอย่างไร ๆ ก็นาที่สุดท้าย ขอให้ปล่อยวางให้ได้, ให้เข้าถึงพระเจ้าให้ได้ ในนาที่สุดท้ายที่จะแตกตายทำลายขันธ์นั้น ก็ยังเป็นการดีที่สุด.

### สิ่งสูงสุดคุ้มครองมนุษย์ แต่คนหลงกิเลสไม่ชอบ.

ทีน้อยากจะพูกค่อไปเล็กน้อย ถึงบัญหาว่า ทำไมเราจึงไม่รู้ไม่ชี้ต่อสิ่งสูงสุด? สมมทิว่า บรรคาที่นั่งอยู่ที่นี่ทั้งหมดนี้ มีบางคนไม่สนใจ ไม่รู้ไม่ชี้ต่อสิ่งสูงสุดมีไหม? บางคนไม่รู้ไม่ชี้และไม่อยากจะรู้จะชี้กับสิ่งสูงสุด ถ้ามันมีบัญหาอย่างนี้ก็ไปคิดดูให้ดีเถอะ คือ เราไปเข้าใจผิด เรามีสัมมาทีฏฐิไม่พอ หรือเรามีมิจฉาทิฏชิเสียด้วยซ้ำไป.

เราไม่เข้าใจสิ่งนี้คือสิ่งสูงสุด เราเห็นว่าไม่มีประโยชน์อะไรแก่เรา. เราจะ สอบไล่ได้เร็ว ๆ ออกไปทำงานหาเงินให้สนุกสนานคีกว่า; เราไม่มั่วนึกถึงสิ่งสูงสุด เรา เห็นว่าไม่จำเป็นสำหรับเรา. ฉะนั้นในใจของเราก็ไม่มีความคิดนึกถึงสิ่งสูงสุด. นี้ก็ อยากจะบอกว่า ทำใจเสียใหม่ ให้มันมีที่ว่างสำหรับสิ่งสูงสุดบ้าง แล้วสิ่งสูงสุดจะ มาคุ้มครองเรา ไม่ให้ทกไปในผ่ายผิดผ่ายชั่ว, จะมีความสุขสบาย, จะเรียนก็เรียนเก่ง, จะทำงานก็ทำงานเก่ง, จะรู้จักใช้เงินให้ถูกต้องตามวิธีของสิ่งสูงสุด ก็เป็นมนุษย์ที่ไม่มี บัญหา.

ที่นี้ บางคนเขาจะมีความคิดเสียเองว่า สิ่งสูงสุดนี้ไม่มีรสชาติอะไร ไม่สนุกไม่หวานไม่หอม ไม่อะไรต่าง ๆ นี้สิ่งสูงสุดไม่มีรสชาติอะไร เราไม่อยากจะสนใจ : นั้นเพราะเขาเข้าใจผิด ต่อสิ่งสูงสุดหรือกวามสงบ. เขาชอบความวุ่นวาย, เขาชอบความกระตุ้นของกิเลส, เขาชอบความหลอกลวงของกิเลส, เขาชอบความประเล้าประโลม ของกิเลส, เขาก็เลยเห็นว่า สิ่งสูงสุดนี้ไม่มีรสชาติอะไร. แล้วคนเดี๋ยวนี้ก็มักจะปรับเอาว่า มันเป็นเรื่องสำหรับคนโง่ เป็นยาฝืนสำหรับคนโง่, เรื่องพระนิพพานนี้เป็นยาฝืนสำหรับคนโง่. ถ้าใครคิดอย่างนี้เอาไปคิดเสียใหม่นะ.

ที่นั้บางคนก็คิดว่า มันพัน มันเหลือวิสัยของเรา มันไม่อยู่ในวิสัย แห่งคนสมัยนี้จะทำได้. นี้ก็เป็นความคิดที่ผิด, คิดเสียว่า กนบัจจุบันนี้ไม่อยู่ใน วิสัยที่จะเข้าถึงสิ่งสูงสุดหรือนิพพานได้ เพราะเขาไม่รู้จักสิ่งสูงสุด ที่จริงมันรอดตัวอยู่ทุก วัน ๆ แต่ละวันละวันนี้ เพราะสิ่งศักดิ์สิทธิ์สูงสุดคุ้มครอง ถ้าไม่อย่างนั้นมันเป็นบ้าแล้ว. โด้ยวนี้ยัง โครลอง มีกิเลสทุกชั่วโมง ๆ ทั้งวันทั้งคืน ไม่ก็วันเป็นบ้าแล้วตายแล้ว. เดี๋ยวนี้ยัง ไม่เป็นบ้า ยังมานั่งอยู่ได้ ใจคอปกติ เพราะว่าสิ่งสูงสุดยังคุ้มครองอยู่บางส่วน, เรียกว่าเรารอดอยู่ได้เพราะสิ่งสูงสุด เราไม่เป็นบ้า ไม่วิปริตในทางจิตใจ เพราะว่าสิ่งสูงสุด ยังคุ้มครองอยู่.

ทีนี้บางคนมาเหนือเมฆเขาปฏิเสธสิ่งสูงสุด เขาหาว่าสิ่งสูงสุดชนิดนั้น มัน ไม่เป็นหลักประชาธิปไตย, มันไม่เป็นประชาธิปไตย. เขาอยากจะมีเสรีภาพ ไม่ให้มี อะไรมาควบคุมเขา, มาคอยบังคับเขา, เขาไม่ต้องการจะทำตามกฎของพระเจ้าหรือของ อะไรก็ตาม. เขาอยากจะเป็นประชาธิปไตยแบบของเขา เขาก็ไม่สนใจสิ่งสูงสุด ด้วยเหมือนกัน.

ทีนี้เกี่ยวนี้เขาบูชาวัตถุ เป็นวัตถุนิยม มันก็แน่เหลือเกิน ที่เขาจะไม่ ชอบสิ่งสูงสุด; เพราะสิ่งสูงสุดไม่ค้องการให้ใครตกไปเป็นทาสของวัตถุนิยม. ทีนี้ คนมันเป็นทาสของวัตถุนิยมเสียแล้ว มันก็ไม่ชอบสิ่งสูงสุด. นี้เขาไม่เห็นว่า สิ่งสูงสุด มันจะมาเป็นสิ่งที่อยู่เหนือหรือบังคับวัตถุได้. ที่จริงธรรมะนั้นอยู่เหนือ หรือบังคับ วัตถุได้; ไม่ให้วัตถุมากระตุ้นให้เราหัวเราะ, ไม่ให้วัตถุมาย่ำยีให้เราร้องให้. นี้การ. อยู่กับสิ่งสูงสุดนี้ สามารถที่จะอยู่เหนือวัตถุ.

รวมความว่าเขายังเป็นทาสของกิเลส ยังชอบสิ่งที่วนเวียนอยู่ที่นี่; ถ้าเป็น สิ่งสูงสุดมันหยุดว่ายเวียน เขาไม่ชอบ. เขาชอบสิ่งที่จะ ต้องการให้ว่ายเวียน วนเวียน อยู่ที่นี่ คือ มีกิเลส — แล้วก็ ทำกรรม อย่างใคอย่างหนึ่ง — แล้วก็ ได้รับผลของกรรม — แล้วก็มีกิเลสอีก แล้วก็ทำกรรมอีก — ได้รับผลกรรมอีก — แล้วก็มามีกิเลสอีก. แต่ ละวัน ๆ อยู่กันอย่างนี้ มีกิเลสอยากนั้นอยากนี้ ทำลงไปแล้วได้ผลพอใจก็อยากทำอีก, ได้ผลไม่พอใจก็อยากทำอีกอยู่นั้นแหละ, เรียกว่าวนเวียนอยู่ที่นี่; ไม่อยากจะออกไป จากความทุกข์ ไม่อยากจะออกไปจากวัฏฏสงสารของความทุกข์, เขาจึงไม่ชอบสิ่งสูงสุด.

เราอย่าอยู่ในจำพวกเหล่านั้นเลย มองเห็นสิ่งสูงสุดให้ถูกต้องคามที่เป็น จริงว่ามันมีไว้สำหรับมนุษย์ ที่มีกุณสมบัติสมควรแก่ความเป็นมนุษย์, มนุษย์ที่มีกุณ-สมบัติสมควรแก่ความเป็นมนุษย์ พอเป็นใค้เท่านี้จะชอบสิ่งสูงสุด, แล้วจะเดินไปตามสิ่ง สูงสุด.

เดี๋ยวนี้ พวกฝรั่งเขาว่ากันเองนา ไม่ใช่เราจะไปค่าเขา เขาว่าคนในโลก บัจจุบันนี้ มันเป็น economic animal คือ เป็นสัตวิ์เศรษฐกิจ เป็น animal นะ ไม่ใช่มนุษย์ นี่ economic animal มันเป็นสัตว์เศรษฐกิจ มันหลงเศรษฐกิจ บูชาเศรษฐกิจเป็นพระ-เจ้า. สัตว์อย่างนี้มันจะขอบสิ่งสูงสุดไม่ได้.

อีกคำหนึ่งเขาว่า คนในโลกเวลานี้มันเป็น political animal เป็นสัตว์การ เมือง ทั้งโลกมันเป็นสัตว์การเมือง มันบูชาการเมือง มันลุ่มหลงการเมืองกัน แล้ว จะ ขอบสิ่งสูงสุดไม่ได้ เพราะว่าไม่ได้เป็นคนสักที มันเป็น animal เท่านั้นเอง.

อีกคำหนึ่งเขาว่าเป็น social animal เป็นสัตว์สังคม แล้วแต่ว่า สังคมมันจะ เฮกันไปทางไหน มันจะฮือกันไปทางไหน, จะบ้ากันไปทางไหน. ฉะนั้นพวกเธอเหล่านี้ อย่าไปชอบแฟชั่นนัก; ถ้าไปชอบแฟชั่นบูชาแฟชั่น แล้วมันจะเป็น social animal. นี้ยกตัวอย่างสักอย่างเกี่ยวเท่านั้น ว่าอย่าไปชอบแฟชั่นกันนัก, เป็นอิสระแก่เนื้อแก่ตัว บ้าง, อย่าให้แฟชั่นมันกรอบงำนัก ทั้งวัน ๆ กอยดูแต่แค้ตตาล็อกขายกางเกงยืนนี้, ทั้ง วัน ๆ มันกอยแต่นั้งดูแค้ตตาล็อกขายกางเกงยืน นี้มันบ้าแฟชั่น มันเป็นสัตว์สังคม ในแง่นี้มากเกินไป.

ฉะนั้นเรา อย่าเป็นสัตว์เศรษฐกิจ อย่าเป็นสัตว์การเมือง อย่าเป็น สัตว์สังคมเลย, มันจะถูกบีบบังกับ กักขังไว้ในกรอบวงที่ทรมาน; จงเป็นอิสระ มา เป็นคน แล้วก็มาเป็นมนุษย์ ตามความหมายแห่งมนุษย์ ที่ได้พบพระพุทธศาสนาให้จน ได้, แล้วเราเข้าถึงยอดแห่งวิวัฒนาการ แห่งความคิดของมนุษย์ ที่เกี่ยวกับสิ่งสูงสุด.

ฉะนั้นขอให้ทั้งความปรารถนาดีว่า เธอทุกๆ คนนี้ คงจะมีความเข้าใจถูก ต้อง มีความกล้าหาญ มีความเข้มแข็งพอ ที่จะดำเนินตนให้ไปในทางแห่งความ ถูกต้อง เพื่อลุถึงสิ่งสูงสุด ที่มนุษย์ควรจะได้รับ คือธรรมะอันสูงสุด เป็นบรมธรรม, ที่ท่านกล่าวว่า *นิพพาน์ ปรภ์ วทนุติ พุทุธา — ผู้รู้ทั้งหลายกล่าวพระนิพพานว่าเป็นบรม-*ธรรม คือยอดสุดของสิ่งทั้งปวง. นั้นแหละคือสิ่งสูงสุด, ขออย่าให้มันผิดหวังเลย.

อาคมารู้สึกว่าการบรรยายในวันนี้ ก็พอสมควรแก่เวลาแล้ว ขอให้ท่านทั้ง หลายทุกคน จงสนใจกับสิ่งสูงสุด ในฐานะที่เราอยู่ในยอดของวิวัฒนาการ ที่ก้าวมาเพื่อ ถึงสิ่งสูงสุด จงทุกๆ คนเถิด.

ขอยุติการบรรยายในวันนี้ไว้เพียงเท่านี้. ให้โอกาสพระคุณเจ้าท่านสวด บทพระธรรม ที่จะส่งเสริมกำลังใจ ในการเดินไปหาสิ่งสูงสุดโดยสมควรแก่เวลาอีก ต่อไป. ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

-b-

๑๐ กุมภาพันธ์ ๒๕๒๒

# บ้ญหาเกี่ยวกับปาณาติบาตระหว่างศาสนา.

#### ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ แห่งภาคมาฆบูชา เป็นครั้งที่ ๖ ในวันนี้ อาตมาก็ยังคงกล่าวไปตามหัวข้อเดิมที่กำหนดไว้ คือ *ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธ* - บริษัทควรทราบ, และเฉพาะในวันนี้ จะกล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า **บัญหาเกี่ยวกับ** ปาณาติบาตในระหว่างศาสนา.

#### ทำความเข้าใจกันระหว่างศาสนา.

ความมุ่งหมายส่วนใหญ่ ก็เพื่อจะทำความเข้าใจกันระหว่างศาสนา. คนเรา ล้วนแท่มีศาสนาเป็นเครื่องยึกถือ เป็นครื่องเทิดทูน และมักจะถือเอาศาสนานี้เป็นหลัก สำหรับวัดมนุษย์พวกอื่น หรือสังคมอื่น ที่เข้ามาเกี่ยวข้องกัน ว่าจะควรคบค้ากันหรือไม่? ก็จะอาศัยศาสนาเป็นหลัก. ศาสนามีอยู่มากศาสนา ในโลกนี้ ถ้าทำความเข้าใจกัน ไม่ได้ มันก็เป็นผลร้ายแก่โลกนั้นเอง.

เมื่อมองคู่ในส่วนที่กว้าง ๆ ก็เห็นว่า แต่ละประเทศ ก็มีศาสนาต่างกัน เป็นประเทศ ๆ ไป, คือประเทศหนึ่ง ๆ จักยกเอาศาสนาใกศาสนาหนึ่ง เป็นศาสนา ประจำชาติ; นี้หลาย ๆ ประเทศก็มีศาสนาต่างกัน, ถ้าทำความเข้าใจกันไม่ได้ อย่างน้อย ที่สุดก็จะรังเกียจกัน, ที่เป็นอย่างมากถึงกับจะลบหลู่คู่ถูกกัน, แล้วก็เบียคเบียนกัน, หรือ หวังที่จะให้เขาเปลี่ยนมาถือศาสนาของคน อย่างนี้ก็มี.

แม้ในประเทศเดียวกัน เช่นในประเทศไทยเรา ก็มีมหาชนที่ถือศาสนาต่าง
กัน; ถ้าเห็นว่าศาสนาเป็นของขัดแย้งกัน มันก็สามคคึกนใม่ได้ ก็เสียหายแก่
ประเทศชาติ. ถ้ามองเห็นว่า แต่ละศาสนาไปด้วยกันได้ กลมกลืนกันได้ ก็ไม่มี
อุปสรรคอันนี้, ก็จะร่วมมือกัน สามัคดีกัน; อย่างน้อยที่สุดในประเทศไทยเรา ก็ยัง
มีผู้ที่ถือพุทธศาสนาเป็นส่วนใหญ่ และก็ที่ถือคริสต์ และถืออิสลาม และมีศาสนาอื่น ๆ
อีก. ถ้ามีสิ่งที่ทำให้เกิดการขัดขวางกัน มันก็ไม่สนิทสนมกัน เราจึงควรทำ
ความเข้าใจกัน ในระหว่างศาสนา ว่าไม่ต้องมีอะไรที่จะมารังเกียจกัน.

ทีนีแม้ในบ้านเรือน ในครอบครัว ก็ยังมีปัญหา เกี่ยวกับเรื่องนี้ เพราะว่า บางทีสามีกับภรรยานั้นถือศาสนาต่างกัน, มีความจำเป็นอย่างอื่น, มีเหตุผลอย่างอื่น ที่ บังกับให้คนต่างศาสนาแต่งงานกัน, และศาสนาก็ไม่ได้ห้ามในเรื่องนี้. แต่เมื่อแต่งงาน แล้ว จะกลมเกลียวกันได้อย่างไร ในระหว่างสามีภรรยาที่ถือศาสนาต่างกัน. นี่เราจึง หวังที่จะมีการทำความเข้าใจกัน ในระหว่างศาสนา.

การบรรยายชุดนี้ ก็มีความมุ่งหมายส่วนใหญ่ในข้อนี้ แต่อ้างเอาศาสนา คริสเตียนเป็นหลัก จึงให้หัวข้อไว้ว่า "ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควร ทราบ".

ในการบรรยาย ครั้งที่แล้ว ๆ มา ก็ได้ยก เอาเรื่องของพระเจ้าเป็นหลัก สำหรับ การบรรยาย; เพราะว่าศาสนาบางศาสนา ถือว่าไม่มีพระเจ้า, บางศาสนาก็ถือว่ามี พระเจ้า. พวกที่ถือว่ามีพระเจ้าก็หาว่า พวกที่ไม่มีพระเจ้านั้นไม่ใช่ศาสนา, และไม่มี ศาสนาเลย. นี้มนับบ็นคำกล่าวที่เหยียดหยามมาก หรือประณามกันมาก. ทีนี้พวกที่ ไม่มีพระเจ้า ก็จะย้อนกลับไปว่า พวกที่มีพระเจ้านั้นมันคนโง่, ทำไมจะต้องมีพระเจ้า คอยควบกุมเราอย่างนี้. ต่างผ่ายต่างก็ซัดกันว่าโง่ แล้วมันก็เลย ทะเลาะวิวาทกัน, ไม่เป็นผลดีแก่การที่จะอยู่ร่วมกัน.

แต่เรื่องที่เกี่ยวกับพระเจ้า นั้น ก็ได้บรรยายมาหลายครั้งแล้ว พอจะทำ
ความเข้าใจกันได้ คือว่าใครอยากจะมีพระเจ้าอย่างเป็นบุคคล ก็ยอมให้ได้, ใครจะไม่มี
พระเจ้าอย่างบุคคล แต่ก็มีพระเจ้าชนิดที่เป็นธรรม คือเป็นกฎของธรรมชาติ อย่างนี้ก็
ต้องยอมให้ได้. เป็นอันว่า ต่างผ่ายต่างก็มีสิ่งสูงสุด ที่จะต้องเคารพบูชา เชื่อพึ่ง
ปฏิบัติตาม, อย่าให้เกิดอะไรขึ้นมาเป็นเรื่องเสียหายแก่มนุษย์, ให้เป็นว่า มีพระเจ้าด้วย
กัน คือมีสิ่งสูงสุดด้วยกัน จะเป็นบุคคลหรือมิใช่บุคคลนั้นมันอีกเรื่องหนึ่ง.

แต่ถึงอย่างไรก็ดี พวกที่กล่าวเป็นบุคคล ก็กล่าวลักษณะของบุคคลนั้น ตรงกันได้ กับลักษณะของพระเจ้าที่เป็นกฎของธรรมชาติ; เช่นว่าเป็นผู้สร้างโลกนี้, พวกมีพระเจ้าอย่างคน ก็ว่าพระเจ้านั้นสร้าง, พวกที่ไม่มีพระเจ้าก็ว่า กฎของธรรมชาติ มันสร้างโลกนี้. เป็นอัน ยอมรับตรงกันว่า มีผู้สร้างโลกนี้ ก็เลยไม่ต้องทะเลาะถึงกับ จะโกรธเคืองกัน, โดยยอมรับว่า มีสิ่งที่สูงสุด หรือกล่าวไว้อย่างน่าอัศจรรย์ที่สุด คือมี

พระเจ้าผู้สร้างโลก, เพียงแต่เราเรียกชื่อไม่เหมือนกัน. พวกโน้นเรียกว่าพระเจ้า ผู้สร้างโลก, ผ่ายนี้ก็เรียกว่ากฎของธรรมชาติผู้สร้างโลก. กฎของธรรมชาติมีอำนาจ เหมือนกันกับอำนาจของพระเจ้าของผ่ายโน้น ที่เขาถือว่ามีพระเจ้าอย่างบุคคล.

เรื่องการควบคุมโลก ก็เหมือนกันอีก; มันก็มีสิ่งที่ควบคุมโลก โลก จึงเป็นไปตามระเบียบ ควงอาทิตย์ ควงจันทร์ ควงคาว ฝนพ้ำอากาศทั้งหลาย มันก็ เป็นไปตามระเบียบที่ว่าจะว่าพระเจ้ากำหนด หรือว่ากฎของธรรมชาติกำหนด มันก็ได้ ทั้งนั้น.

และที่สำคัญที่สุด ก็คือว่า เป็นสิ่งที่ต้องเชื้อพึ่ง จะเป็นพระเจ้าอย่าง
บุคคล ผู้ถือพระเจ้าก็ต้องเชื้อพึ่งทำตามคำสั่ง ที่ถือกันว่าพระเจ้าได้สั่ง หรือได้ต้องการ
อย่างไร. ทีนี้พวกที่ไม่มีพระเจ้าอย่างคน แต่มีพระเจ้าเป็นกฎของธรรมชาติ เขาก็ต้อง
ค้นทาให้พบว่า กฎธรรมชาติต้องการให้มนุษย์ประพฤติกระทำกันอย่างไร จึงจะอยู่กัน
เป็นผาสุก, เรียกว่ากฎของธรรมชาติบังคับให้มนุษย์ ประพฤติ ปฏิบัติให้ถูกต้อง สำหรับ
จะอยู่กันเป็นผาสุก. เราก็เลย มีพระเจ้าด้วยกันทั้งนั้น แต่ว่าเรียกชื่อต่างกัน ดังที่ยก
ตัวอย่างมาให้เห็นนี้. ฉะนั้นเรา ไม่ต้องมวมาทะเลาะกัน เรื่องว่ามีพระเจ้าหรือไม่มี
พระเจ้า, โดยที่ยอมรับว่า มันมีสิ่ง ๆ หนึ่ง ซึ่งทำหน้าที่อย่างพระเจ้า.

น้ำพวกที่ จะไม่มีพระเจ้าเอาเสียเลยนั้น เป็นไปไม่ได้, มีไม่ได้ แม้จะ เป็นอันธพาล อย่างไร ก็ยังมีพระเจ้า คือยังมีสิ่งสูงสุด ที่เขาจะต้องประพฤติปฏิบัติ ตาม. พระเจ้าของคนพวกนี้ ก็คือกิเลสของเขา นั่นเอง. เขามีกิเลสเป็นพระเจ้าหรือ ว่าเขามีความอยากความต้องการเป็นพระเจ้า, ในที่สุดมันก็มาหยุดอยู่ที่เงิน ซึ่งเขาถือว่า จะช่วยให้สำเร็จประโยชน์ทุกอย่าง ตามที่เขาต้องการ. ฉะนั้น เขาจึงถือพระเจ้าเงิน, อือเงินเป็นพระเจ้า กันอยู่จำพวกหนึ่ง นี้ก็มีอยู่มาก. จะถือพระเจ้าเงิน หรือถือพระเจ้าจริง มันก็ มีหน้าที่ที่จะต้องปฏิบัติ ให้โลกนี้มีความสงบสุขด้วยกันทั้งนั้น; เพราะฉะนั้นมาพูคจาหารือกันให้เป็นที่เข้า ใจกันเสียคีกว่า. อย่าได้แหวกแนวทำไป ในลักษณะที่ผู้อื่นเขาทนไม่ได้, ผู้อื่น หรือสังคมนั้นก็จะจับตัวมาทำโทษทรมาน.

ตามความรู้สึกของ สิ่งที่มีชีวิต แล้ว จะมี พระเจ้ากันทั้งนั้น คือต้องการมี สิ่งสูงสุดสำหรับจะคุ้มครอง; นี่ขอให้เอาความหมายนี้ให้คื. พระเจ้านั้นคือสิ่งสูงสุด ที่จะคุ้มครองเราให้ปลอดภัย, จะเป็นพระเจ้าชนิดไหน : แม้แต่สุนัขมันก็มีพระเจ้า, สุนัขของเราเช่นมานอนอยู่ข้างธรรมาสน์นี้ เพื่อให้เกิดการคุ้มครอง.

ที่สุนัขรักเจ้าของนั้น ความหมายอันแท้จริงมัน ต้องการความคุ้มครอง, สุนัขต้องการความคุ้มครองจากเจ้าของ เพราะฉะนั้นจึงรักเจ้าของและจะอยู่ใกล้เจ้าของ, พยายามจะอยู่ใกล้เจ้าของให้มากที่สุด จนเราพูดกันไปอีกทางหนึ่งว่า มันกตัญญูกตเวที; แต่อาตมาสังเกตมาตลอดเวลา รู้สึกว่า ไม่เป็นเช่นนั้น สุนัขรักเจ้าของ ติดตามเจ้าของ เพื่อให้อยู่ในความคุ้มครองของเจ้าของตลอดเวลา แต่มันมีความหมายแยกออกไปอีกทาง หนึ่งว่า ถ้าใครมาทำอันตรายเจ้าของ มันสู้ มันออกหน้ารับ, บางทีมันจะสู้ด้วยชีวิตก็ได้. ข้อนี้จะจัดเป็นกตัญญูกตเวทีของสุนัขที่คอยติดตามต้อย ๆ, คอยอยู่ใกล้ ๆ เรื่อย ๆ นี้ มัน ต้องการการคุ้มครอง. ใครมีสุนัขก็ไปศึกษาดูใหม่, ดูให้ดีเฉอะว่า สุนัขต้องการความ คุ้มครอง เหมือนกับให้เราเป็นพระเจ้าของมัน เป็นผู้กุ้มครองเพื่อความปลอดภัย.

นี่ชวนให้เห็นว่า บรรคาสัตว์ชนิดไหนระกับไหน ที่มันมีความรู้สึกแล้ว คือ กลัวตายเป็นแล้ว มันก็ต้องการความคุ้มครอง; เมื่อสิ่งใดจะเป็นเครื่องคุ้มครอง ได้ อันนั้นแหละก็เป็นพระเจ้าของสัตว์ตัวนั้น. แม้จะเป็นสัตว์เล็ก ๆ โง่ ๆ เขลา ๆ อย่างไร มันก็ต้องการสิ่งที่คุ้มครอง พออะไรแสดงเป็นลักษณะคุ้มครอง มันก็รัก พอใจ มันเอาใจใส่ผูกพันกันอยู่แต่กับสิ่งนั้น. สิ่งนั้นไม่จำเป็นจะต้องเป็นบุคคลก็ได้ แม้แต่รู หรือรังของมัน มันก็เป็นเครื่องคุ้มครอง; ฉะนั้นจึงยึกถือเป็นสิ่งสำคัญ หวงรูหวงรัง หรือว่าจะวึ่งหนีเข้ารูเข้ารัง เพื่อความปลอกภัย.

สัตว์มีสรณะ เหมือนกับที่เรามีสรณะ คือเครื่องระลึกแห่งจิตใจ ว่าเมื่อเกิด มีภัยอะไรขึ้น ก็จะวิ่งไปหาสิ่งนั้น, สึงนั้นก็เป็นสรณะ. เมื่อเรามีภัยเกิดขึ้น เรามี พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ เป็นสรณะ, จิตใจของเราก็แล่นไปสู่พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์เป็นสรณะ. สัตว์ที่มันทำอย่างนั้นไม่ได้ มันก็มีรูมีรังเป็นสรณะของมัน, มันก็ นึกถึงรัง บินไปหารัง — วึ่งไปหารูอะไรต่าง ๆ เพื่อความปลอดภัย.

นี้กำเนิดของพระเจ้า มันอยู่ที่สิ่งมีชีวิตต้องการสิ่งคุ้มครอง ความคิดนี้มัน วิวัฒนาการขึ้นมา ตามวิวัฒนาการของสัตว์ของมนุษย์ มันจึงนึกได้ ไกลออกไป จนถึงกับมีพระเจ้าเป็นเครื่องคุ้มครอง. ฉะนั้นเรา อย่ามาโง่ อยู่เลย ที่รังเกียจว่า มีพระเจ้าไม่มีพระเจ้า, เราไม่มีพระเจ้า เขามีพระเจ้า. ที่จริงชีวิต ทุกชีวิตมันจะ ต้องมีพระเจ้า ตามความรู้สึกอันแท้จริง, ที่เขาจะ ถือได้สูงต่ำมากน้อยอย่างไร นั้น มันก็ต้องให้อภัยกัน.

ฉะนั้นเรามาทำความเข้าใจกัน ในการที่ว่ามนุษย์ก็ต้องมีความรู้สึกที่จะมี พระเจ้า, แล้วก็ ขอให้ทุกคน ได้มีพระเจ้าเป็นที่พอใจของตนก็แล้วกัน แม้จะเรียก ชื่อต่างกัน ก็จะไม่เอามาเป็นเครื่องดูถูกดูหมิ่นรังเกียจกัน. นี่ความมุ่งหมายของ การพูดจาสามสีครั้งที่แล้วมา ล้วนแต่เกี่ยวกับเรื่องพระเจ้า, เพื่อว่าให้เรามีพระเจ้าร่วมกัน ทั้ง ๆ ที่เราเรียกชื่อต่างกัน.

นี่ขอฝากไว้ให้ท่านทั้งหลายทุกคน บางคนเพิ่งจะมาพั่งครั้งแรกในวันนี้ อาจจะพั่งไม่รู้เรื่อง, ถ้าพูกติกต่อไปตามลำคับ จึงต้องย้อนมาทบทวนเรื่องที่พูกมาแล้ว แต่หนหลังบ้าง. ขอให้เห็นใจหรือให้อภัยก้วย ว่าทำไมจึงมาพูกซ้ำอีก, ที่จริงก็เป็น การพูกซ้ำแต่ใจกวาม ในเรื่องอันเกี่ยวกับพระเจ้า ว่ามันเป็น ปัญหาระหว่างศาสนา เรามาขจักบัญหานี้ออกไป, อย่าให้มาเกิดเป็นสิ่งก็ดขวางสำหรับความรักความสามัคคื ของมนุษย์ บรรคามี ที่จะอยู่กันในโลกนี้ แล้วก็ถือศาสนาต่าง ๆ กัน.

#### พิจารณาความต่างกันของคำสอน.

ที่นี้ก็จะพูกถึงเรื่องถักไปจากเรื่องพระเจ้า ก็จะพูกถึง เรื่องปาณาติบาต ที่ เป็นบีญหาระหว่างศาสนา เพียงแก่อากมาเอ่ยขึ้นมาอย่างนี้ ก็หวังว่าบางกนคงจะเข้าใจ แล้ว ว่ามันเป็นบัญหาอย่างไร.

โคยใจความสั้น ๆ มันก็ มีปัญหาว่า บางศาสนา บัญญัติว่า การ ทำลาย ชีวิตสัตว์เป็นบาป, แต่บางศาสนาบัญญัติว่าไม่บาป เพราะว่าสัตว์นั้นพระเจ้าสร้าง มา สำหรับให้เป็นประโยชน์หรือเป็นอาหารแก่มนุษย์. กนหนึ่งว่าฆ่าสัตว์บาป, คน หนึ่งว่าฆ่าสัตว์ไม่บาป. แล้วก็เผอิญมาเป็นสามีภรรยากันแล้ว จะว่าอย่างไร, หรือแม้ จะไม่ถึงกับว่ามาเป็นสามีภรรยากัน มาเป็นเพื่อนร่วมบ้านร่วมเมืองกัน มันก็คงจะรู้สึก ตะขึกตะขวงที่จะคบค้ากัน.

ผ่ายที่เห็นว่าฆ่าสัตว์บาป ก็จะดูหมืนผ่ายที่ว่าฆ่าสัตว์ไม่บาป; แล้ว ผ่ายที่พูกว่าฆ่าสัตว์บาปนั้น ก็พูกอย่างหลับหูหลับตากันเสียโดยมาก, ไม่ดูให้ดี ว่าอย่าง ไรเรียกว่าฆ่าสัตว์, อย่างไรไม่เรียกว่าฆ่าสัตว์, แม้ทำให้สัตว์ตายไม่เรียกว่าฆ่าสัตว์, ไม่เรียก ว่าเจตนาฆ่าสัตว์นี้ก็ยังมี. แต่กนมักจะพูดอย่างหละหลวม, พูดอย่างเขลาๆ จนทำให้ ปฏิบัติลำบาก.

อาตมาจึงเห็นว่า บัญหาข้อนี้ควรจะนำมาวินิจฉัย คังนั้นจึงได้ตั้งใจว่าจะ พูดกันในวันนี้ ว่าปาณาติบาตในฐานะที่เป็นบัญหาระหว่างศาสนา. และการบรรยาย ชุดนี้ ก็มุ่งหมายจะทำความเข้าใจถึง ใจความของศาสนาคริสเตียน เท่าที่พุทธบริษัท ควรจะทราบ. ฉะนั้น ส่วนใหญ่ก็จะพูดกันถึง ปาณาติบาต ตามที่ได้บัญญัติไว้ใน คริสตศาสนา และ ในพุทธศาสนา นั้นเอง.

โดยทั่วไปที่รู้สึกกันอยู่ เราถือว่า พุทธบริษัท นี้ถือว่า ฆ่าสัตว์ไม่ได้ เป็น บาป; แต่ผ่าย คริสเตียนฆ่าได้ ไม่บาป โดยเฉพาะเพื่อเป็นอาหาร เพราะพระเจ้า สร้างมาสำหรับความเป็นอย่างนั้น; แล้วเราก็มองดูหน้ากันไม่ค่อยสนิท.

ที่นั้กจะได้พิจารณากันถึงใจความเรื่องนี้ มันก็จะต้องพูดถึงเรื่องพระเจ้าอยู่ ดี, จะต้องพูดถึง เรื่องพระเจ้าสร้างโลก กันอีกทีหนึ่งอยู่ดี. คัมภีร์เล่มแรกของ คัมภีร์ ของคริสเตียน คือคัมภีร์ เยเนซิส ที่เรียกว่าเรื่องการสร้างโลกของพระเจ้า เบิดหน้า แรกก็จะพบเรื่องการสร้างโลก. พระเจ้าสร้างโลกตั้งแต่ยังไม่มีโลก โดยที่ถือว่า พระเจ้า มีอยู่ก่อนสิ่งใดหมด แล้วพระเจ้าก็เลยสร้างโลกในเวลา ๖ วัน, แล้ววันที่ ๗ วันสุดท้าย นั้น ก็หยุดพักผ่อน เป็นวันศักดิ์สิทธิ์สำหรับไม่ทำอะไร.

ทีนี้ วันที่ ๑ พระเจ้าได้ สร้างสวรรค์และแผ่นดินโลก พูกง่าย ๆ คือสร้าง พ้าและดิน และสิ่งหนึ่งก็คือ The light ที่แปลว่าแสงสว่าง. นี่คอยกำหนดดูให้ดี ๆ เพื่อ ความเข้าใจ ว่าวันแรกพระเจ้าสร้าง Heaven สวรรค์, กับ Earth แผ่นดิน, และ The light คือแสงสว่าง.

ทีนี้ วันที่ ๒ ถักมา พระเจ้า สร้างที่ว่างระหว่างน้ำ, แยกน้ำเป็นส่วน ๆ, แล้วแยกน้ำให้มีอยู่ทั้งข้างบนและข้างล่าง. ที่ว่าง ระหว่างนั้นพระเจ้าก็เรียกว่า Heaven อีก คือสวรรค์ อีก; นี่มัน เป็นเรื่องซ้ำ สร้างสวรรค์ขึ้นในระหว่างน้ำ นี่วันที่ ๒. แล้ว วันที่ ๓ พระเจ้าทำ ให้น้ำที่มีอยู่ เป็นส่วน ๆ นั้น รวมกันเป็นผืน เดียว เรียกว่า ทะเล แล้วก็สร้างให้ มีที่ดอน ซึ่งก็เรียกว่า The earth หรือแผ่นดินอีก มันก็ ซ้ำกับวันที่ ๑ ที่สร้างทั้งแผ่นดินและสวรรค์อยู่แล้ว, แต่ในวันที่ ๓. นี้พระเจ้า เพิ่มการสร้างของเขียว คือพฤกษชาติทั้งหลาย ที่มีเมล็ดพืช ให้มีเมล็ดพืชสำหรับสืบ พันธุ์ไปตามชนิดของมัน. นี้วันที่ ๓ นี้สร้างทะเล, สร้างแผ่นดิน, สร้างพฤกษชาติ ให้เกิดบนแผ่นดิน.

ที่นี้พอมาถึง วันที่ ๔ พระเจ้าก็สร้าง The light อีกครั้งหนึ่งอีก, แสงสว่าง ชนิดที่ทำให้เป็นวันเป็นคืน คือสร้างแสงสว่างใหญ่สำหรับครองกลางวัน, สร้างแสงสว่าง น้อยสำหรับครองกลางคืน, คือพระจันทร์และควงคาวทั้งหลาย. นี่มันก็สะดุดความคิด ของเราตรงที่ว่า พระเจ้าสร้างแสงสว่างมาเสียเป็นวักเป็นเวร เพิ่งมาสร้างควงอาทิตย์ แล้วควงจันทร์ต่อวันที่ ๔. แสงสว่างนั้นสร้างมาแล้วคั้งแต่วันที่ ๑ แล้วก็มาสร้างควง อาทิตย์ควงจันทร์ในวันที่ ๔. เล็กสมัยนี้มันก็ไม่เชื่อ หรือพวกนักวิทยาศาสตร์ทั้งหลาย เขาก็ไม่เชื่อ ถ้าถือเอาตามความหมายตามตัวอักษร.

นี้คือสิ่งที่จะต้องระวัง ถ้าเรามัว ถือแต่ตามตัวอักษร มันก็เข้ากันไม่ได้ เรื่องราวมันก็เข้ากันไม่ได้ แล้วก็จะดูหมื่นดูถูกกัน ในข้อที่ว่า สร้างแสงสว่างไว้วัน ที่ ๑ แล้วมาสร้างควงอาทิตย์ควงจันทร์ในวันที่ ๔. นี่ใครมีบัญญาก็ลองคิดดูว่ามันจะเป็น ไปได้อย่างไร ถ้าจะให้ข้อความเหล่านี้มันถูก ต่อไปอีกถึงวันที่ ๕.

วันที่ ๕ พระเจ้า สร้างสัตว์เดรจฉาน, สัตว์เลื้อยคลานตามพื้นดิน, สัตว์ มีปีกอยู่ในอากาศ, แล้วก็สัตว์ที่อยู่ในน้ำ คือสัตว์คิน สัตว์อากาศ และสัตว์น้ำ, แล้วก็ สั่งให้มันเพิ่มจำนวนทวีขึ้นไป จนกว่าจะถึงสูงสุด. น็พอ วันที่ ๖ พระเจ้าก็ สร้างสัตว์บก ชนิดวัวควาย สัตว์เลื้อยคลานบน แผ่นดินให้ครบทุกชนิด แล้วก็สร้างมนุษย์. พระเจ้าเพิ่งสร้างมนุษย์ในวันที่ ๖ คือ สร้างหลังเขาทั้งหมด พระเจ้าสร้างมนุษย์ให้มีความเหมือนกับพระเจ้าโดยรูปร่าง ข้อความ มันเขียนไว้อย่างนี้. เขาจึงพูดกันว่า พระเจ้าก็มีรูปร่างอย่างเดียวกับมนุษย์ เพราะพระเจ้าสร้างมนุษย์ให้มีรูปร่างเหมือนกับท่านเอง. พระเจ้าสร้างทั้งหญิงทั้งชาย แล้วก็สร้าง ค้วยความมุ่งหมายว่า ให้เป็นเจ้าของปกครอง ควบคุม จัดการกับสัตว์เคร็จฉานทั้งหลาย เหล่านั้น : ให้ปราบปราม ให้ควบคุม ให้ครอบครอง ให้จัดแจง กับสัตว์ทั้งหลายเหล่า นั้นในฐานะที่เป็นเหมือนกับสมบัติของมนุษย์ แล้วก็มีศรัสว่า ให้มีพฤกษชาติ หญ้าบอน ผลไม้เหล่านี้เป็นอาหาร.

ทีนี้บัญหามีอย่างไร ที่พุทธบริษัทจะต้องเข้าใจ แล้วจะไม่ดูหมินดูถูก เพื่อนคริสเตียนของเรา หรือเพื่อนร่วมโลกของเรา จะขอพูกถึงเรื่องที่ว่าสร้างโลกโดย ส่วนใหญ่เสียก่อน คือว่าสร้างแสงสว่างกับควงอาทิตย์ควงจันทร์นี้เสียก่อน แล้วค่อยมา พูกเรื่องปาณาติบาตทีหลัง.

ข้อที่ว่าสร้างแสงสว่างกั้งแท่วันแรก สร้างเป็นพ้าเป็นคินเสียทั้งแต่วันแรก แล้ววันหลังก็มาพูกถึงแสงสว่างอีก, แล้วมาพูกถึงสร้างควงอาทิตย์ควงจันทร์ในวันที่ ๔ อย่างนี้. คนธรรมกาก็ก้านว่ามันผิกแล้ว เพราะแสงสว่างมีแล้วทั้งแต่วันที่ ๑ แล้วมี ได้อย่างไร ก่อนที่จะมีควงอาทิตย์ควงจันทร์. คนก้านนั้นแหละมันจะโง่เอง.

อาทมาพูดแทนเพื่อนคริสเตียนเลยว่า คนค้านนั้นแหละมันจะโง่เอง เพราะ ว่าแสงสว่างที่มีตั้งแต่วันที่ ๑ นั้น มันไม่ใช่แสงสว่างที่มาจากควงอาทิตย์ควงจันทร์ มัน มีแสงอื่นในความหมายอื่น ไม่ใช่แสงอาทิตย์แสงจันทร์. ถ้าวันที่ ๑ นั้น มีแสงสว่าง ที่เป็นแสงควงอาทิตย์ควงจันทร์แล้ว ทำไมจึงต้องมาสร้างควงอาทิตย์ควงจันทร์ในวันที่ ๔, วันที่ ๑ นั้นก็สร้างฟ้าและคินมาแล้ว ทำไมต้องมาสร้างฟ้าและคินอีก.

ในฐานะที่เราเป็นพุทธบริษัท, ศึกษามาอย่างพุทธบริษัท, เรามีความเข้า ใจตามแบบวิธีของพุทธบริษัท ว่า แสงสว่าง ที่สร้างขึ้นในวันแรกนั้น มันไม่ใช่แสง แคกแสงจันทร์อะไร มัน เป็นแสงแห่งอำนาจ อันหนึ่ง, เป็นอำนาจแห่งการปรุงแต่ง ที่จะปรุงแต่งสิ่งทั้งหลายให้เป็นไป, คืออำนาจบันคาลให้สิ่งต่าง ๆ เป็นไป หยุคอยู่ไม่ได้นี้. แต่ไปใช้คำว่าแสงสว่างเข้าเท่านั้น แล้วแสงสว่างนั้น ไม่ส่องเฉพาะโลกนี้, แสงสว่าง นั้นไม่ได้ส่องเฉพาะสุริยจักรวาลนี้ เหมือนควงอาทิตย์ควงจันทร์.

ข้อนี้จะเข้าใจได้ ว่า แสงสว่างชนิดหนึ่ง มันส่องไปทั่วสากลจักรวาล อันไม่มีขอบเขต; อย่างนี้ควงอาทิตย์ควงจันทร์ส่องไปไม่ได้ ควงอาทิตย์ควงจันทร์ นั้นเป็นเหมือนของเด็กเล่น แล้วมันส่องกันอยู่ได้แต่ภายในจักรวาลนี้, สุริยจักรวาลนี้ซึ่ง มีคาวไม่กี่ควง.

ฉะนั้นก็พอยอมรับได้ ว่าวันที่ ๑ มันมีแสงแห่งอะไรไม่รู้ แต่มันเป็นแสง อันหนึ่ง ที่จะให้เกิดวิวัฒนาการ พระเจ้าได้สร้างขึ้นแล้วตั้งแต่ตอนแรก จึงจะสามารถสร้าง ควงอาทิตย์ควงจันทร์เป็นส่วนน้อย; เป็นแสงส่วนน้อยเฉพาะโลกนี้, เฉพาะแผ่นดิน แผ่นสวรรค์เล็ก ๆ นี้ อีกทีหนึ่ง. อย่าไปค้านเพื่อนคริสเตียนเฉย ว่าทำไมสร้างแสง สว่างวันที่ ๑ แล้วมาสร้างควงอาทิตย์ควงจันทร์ ซึ่งมีแสงสว่างอีกเหมือนกัน ในวันที่ ๔. นี่เพราะว่า มันคนละแสง; นั้นมันเป็นแสงที่ใหญ่เหลือเกิน จนส่องหมดทุก ๆ จักรวาล ไม่ใช่เฉพาะจักรวาลเล็ก ๆ นี้ ซึ่งอาศัยแสงควงอาทิตย์และควงจันทร์.

ทีนี้ข้อที่ว่าวันที่ ๑ สร้าง Heaven คือสวรรค์และ Earth แผ่นดินแล้ว ทำไม วันที่ ๒ ที่ ๓ จึงมาสร้าง Earth heaven แผ่นดินสวรรค์กันอีก ? นี่มันเป็นเรื่องลำบากยุ่ง ยากของภาษา ที่อาตมาเคย ขอร้องให้สนใจว่า มนั้มีภาษาธรรม ภาษาคน. บางที่ เขาพูคในภาษาธรรม แต่ยืมคำในภาษาคนไปพูด คนก็เข้าใช้ไม่ได้. นี้คำว่า สวรรค์ กับ แผ่นดินที่สร้างในวันที่ ๑ นั้น มัน ไม่ใช่สวรรค์และแผ่นดิน ในภาษาคนตาม ธรรมดา ที่เรารู้จักกันดี, มันเป็นเพียงสิ่งตรงกันข้าม คู่ตรงกันข้าม จากสิ่งที่เรียกว่า แสงสว่างนั้นเอง ทำให้เกิดสิ่งที่เรียกว่าตรงกันข้าม.

อยากจะใช้คำที่เขาใช้ ในภาษาเก๋า ว่า อิมเอี๊ยง หรือ ยินยาง แล้วแก้ภาษา ไหนจะเรียก. คำนั้นเขาแปลว่าพ้ากับดิน ตามภาษาอาซึ้มก็ต้องแปลว่าพ้ำกับดิน; แต่ ถ้าภาษาผู้รู้ผู้ที่เป็นนักปราชญ์ มันต้องเล็งถึงสิ่งที่ตรงกันข้าม, แล้วก็ยังไม่รู้จะเรียกว่าอะไร ดี, เกี๋ยวนี้เท่าที่เรารู้จัก สิ่งตรงกันข้าม ก็เช่นว่า พ้ำกับดิน หญิงกับขาย ได้เสีย แพ้ขนะ บนล่าง สูงต่ำ อะไร, ล้วนแต่เป็นคู่ตรงกันข้าม. ขอให้ถือเอาความหมายของคำว่า คู่ตรงกันข้าม ซึ่งมีศักยะต่างกัน คนละอย่าง. ถ้ามันมาใกล้กันเข้าเมื่อไร มันจะเกิด กำลังงาน เกิดอำนาจขึ้นมาทันที เหมือนที่เรียกกันว่า positive กับ negative สมัยนี้, ถ้ามันมาใกล้กันเมื่อไรสัมพันธ์กันเมื่อไร ก็จะเกิด energy คือกำลังงาน ขึ้นมาทันที.

กู่ทรงกันข้ามอย่างนี้แหละ มันเป็นธรรมะชนิดที่ไม่มีชื่อเรียก ไม่รู้จะเรียก ว่าอะไรดี ก็เรียกว่าดินและพี่ที่ไว้ทีก่อน; แต่ถือว่าเป็นคู่ตรงกันข้าม สำหรับจะทำให้ เกิดสิ่งต่าง ๆ ต่อไป. ฉะนั้น ที่แรก มันก็ ไม่มีอะไร ต่อมา มันก็ มีสิ่งที่เป็นคู่ตรงกัน ข้าม สำหรับมาถึงกันเข้าแล้วจะเกิดอำนาจ เกิดกำลัง สำหรับวิวัฒนาการต่อ ๆ กันไป ไม่มีที่สิ้นสุด.

ฉะนั้นคำว่าสวรรค์และแผ่นดิน ที่พระเจ้าสร้างในวันแรกนั้น ไม่ใช่สวรรค์ และแผ่นดิน ตามความหมายของคนธรรมคา หรือตามความหมายของสิ่งที่สร้างในวัน ต่อมา ซึ่งมันเป็นสวรรค์และเป็นแผ่นดินตามธรรมคา. ที่พระเจ้าสร้าง สิ่งที่เรียกว่า พ้าและดิน ในวันแรกนั้น เป็นเพียงสิ่งที่จะเรียกในภาษาเต๋าว่าอิมเอี๊ยง นั่นเอง. อินเอี๊ยงยังไป ใกลถึงกับว่า มีกับไม่มี. ก่อนนี้มันมีสภาพอันหนึ่ง ซึ่ง เราไม่อาจจะเรียกว่ามีหรือไม่มี, ต่อมามันจึงมีสภาพที่เรียกว่า มีกับไม่มี ที่ตรงกันข้าม. ก่อนแต่จะมีภาวะเรียกว่ามีหรือไม่มีนั้น มันมีภาวะอะไร ใครสามารถจะเรียกชื่อได้ ก็จน บัญญา. แต่เขาก็มีชื่อเรียก เอามาพูดมันก็ไม่รู้จักจบ มันเป็นความไม่มีอะไรก็ได้ แต่ มันไม่ใช่ความไม่มีอะไรอย่างที่เรารู้จักกันทีหลัง. จากสิ่งนั้นแหละ มันทำให้เกิดความมี กับความไม่มี ขึ้นมาตอนหลังเช่นมีเงินหรือไม่มีเงินนี้.

ที่แรกนั้นมันมีอะไรอยู่ก็ไม่รู้ ซึ่งเราไม่มีคำจะเรียก อยากจะถือว่า *ในคัมภีร์* ไบเบิล นี้เรียกว่า The light นั่นเอง คือ กำลังแห่งวิวัฒนาการ นั่นเอง มันมีอยู่ก่อน, แล้วสิ่งนี้มีแล้ว มันก็ทำให้เกิดสิ่งที่มาเรียกกันที่หลังว่าความมีกับความไม่มี ของ วัตถุที่เกิดขึ้นตามอำนาจแห่งการปรุงแต่ง ของอำนาจนั้น ๆ.

ก็เป็นอันว่า คำพูดในคัมภีร์ไบเบิลนี้ มีความหมาย มีเหตุผล ไม่ได้ขัด กัน อยู่ในตัว อย่างที่คนอ่านลวก ๆ ตามตัวหนังสือแล้วว่า นี้มันขัดกันอยู่ในตัว. อย่าง ที่คนอ่านลวก ๆ ตามตัวหนังสือแล้วว่านี้มันขัดกันอยู่ในตัว, สร้าง The light แสงสว่างแล้ว เพิ่งสร้างควงอาทิตย์ควงจันทร์ในวันที่ ๔ นี้ มัน ไม่ขัดกัน เพราะมันคนละ light คนละแสง.

แล้วที่ว่าสร้างสวรรค์พ้าคิน ในวันที่ ๑ แล้ว ยังมาสร้างในวันที่ ๒ และ วันที่ ๓ มาจักระเบียบกันอีกในวันหลัง ๆ นี้มันก็ไม่ขักกัน. เพราะว่าสวรรค์และแผ่นดิน ในวันหลัง ๆ นี้ มันเป็นสวรรค์แผ่นดินธรรมดา ๆ นี้เอง คือเป็นผลของคำว่าสวรรค์และ แผ่นดินในความหมายที่ ๑ แห่งวันแรกนั้นเป็นเพียงเรื่องพ้าและดิน, พ้าและดินเป็นเพียง คู่ตรงกันข้าม คือ ๒ สิ่ง ซึ่งมีศักยะหรือมีอำนาจต่างกัน เป็นผ่ายบวกกับเป็นผ่ายลบ. ความเป็นบวกและความเป็นลบได้เกิดขึ้นแล้ว, ถ้ามันมาสัมพันธ์กัน มัน ก็จะเกิดสิ่งใหม่. ฉะนั้นความเป็นบวกหรือความเป็นลบ หรือเป็นอิมเอี๊ยงนั้น มันได้ เกิดขึ้นแล้วตั้งแต่วันที่ ๑, เรียกว่าพระเจ้าได้สร้างแล้วตั้งแต่วันที่ ๑, ฉะนั้นต่อมาจะมี สวรรค์หรือมีแผ่นดินอย่างธรรมดา ๆ นี้มันก็ได้ชี, แล้ว ข้อความนี้ก็ไม่ได้ขัดแย้งกัน ไม่ใช่พูดอย่างป้า ๆ เป๋อ ๆ อะไร. นี่แหละคือข้อที่จะต้องทำกวามเข้าใจ เพื่อไม่รังเกียจ เพื่อนคริสเตียน ที่เขาถือพระคัมภีร์ ไบเบิลเป็นหลัก.

มีประหลาดอยู่ที่ว่า มีที่ว่างที่แยกน้ำ ใต้ที่ว่างออกไปเสียจากน้ำที่อยู่บนที่ว่าง หมายความว่าที่ว่างนั้นมีน้ำทั้งข้างบนและข้างล่าง. ที่ว่างนั้น ตรงกลางนั้น ท่านทำให้ มันเป็นสวรรค์ขึ้นมา นี้หมายความว่าสวรรค์นั้นมีน้ำทั้งข้างบนและข้างล่าง มีความหมาย ที่คีอยู่, คล้าย ๆ กับมันจะเป็นไปในทางเย็น มีน้ำทั้งข้างบนและข้างล่าง.

ที่นี้เกิดน้ำผืนใหญ่เรียกว่าทะเล แล้วพระเจ้าก็สร้างที่คอนขึ้นในทะเล บนที่ ดอนนั้นก็สร้างให้เกิดพฤกษชาติ ของเขียวในวันที่ ๓, แล้ววันที่ ๔ จึงสร้างควงอาทิตย์ ควงจันทร์ นี้มันก็คงจะพั่งยากสำหรับคนสมัยนี้ที่เชื่อว่าของเขียวต้องอาศัยแสงแคด.

ที่นี้ท่านสร้างของเขียวได้ ตั้งแต่ก่อนสร้างแสงแดด มันก็แปลกอยู่. ฉะนั้นของเขียวนี้มันจะหมายถึงอะไรก็ตามใจ แต่มันต้องมีอยู่ได้ก่อนที่จะมีแสงแดด; ฉะนั้นจึงไม่ใช่ของเขียวธรรมดาสามัญ มันจะเป็นพืชแห่งของเขียวเท่านั้น เป็นพืชแห่ง สิ่งที่จะเป็นของเขียวในเวลาต่อมาเท่านั้น, แล้วต่อมาเมื่อสร้างควงอาทิตย์ควงจันทร์ขึ้น มาแล้ว มันจึงมีของเขียวธรรมดาที่มันต้องอาศัยแสงแดดเกิดขึ้น.

ทีนี้เมื่อสร้างพฤกษชาติแล้ว ก็สร้างสัตว์ และให้พืชนี้เป็นอาหารของสัตว์, แล้วก็ทวีมากขึ้นทั้งพืชและสัตว์, แล้วก็สร้างคนให้เป็นเจ้าของพืชและสัตว์; มี ประโยกกล่าวไว้ประโยกหนึ่งว่า "ให้คนเพิ่มจำนวนขึ้นมา ปราบปรามและครอบ-ครองสัตว์ ทั้งหลายเหล่านั้น" คือเป็นเจ้าของสัตว์เหล่านั้น. เพราะฉะนั้นทางผ่าย คริสเตียนจึงถือว่า การฆ่าสัตว์เหล่านั้นไม่บาป เพราะพระเจ้าทรงอนุญาตมอบ หมายไว้ ให้เป็นทรัพย์สมบัติของมนุษย์, ให้มนุษย์ควบคุม จัดการควบคุม ปรับปรุง ได้ตามพอใจ, ฉะนั้นตามหลักของศาสนาคริสเตียนจึงถือว่า ฆ่าสัตว์กินเป็นอาหารหรือ ควยเหตุอะไรก็ตาม ไม่บาป, ผิดกับศาสนาอื่นบางศาสนา แม้เช่นศาสนาพุทธเป็นต้น.

แล้วก็มีอยู่ประโยคหนึ่งที่ว่า "ได้ให้หญ้าบอนพฤกษชาติที่ทรงผลเป็นอาหาร" นี้ ไม่ได้ใช้คำนี้แพร่ออกไปถึงสัตว์, ไม่ได้มุ่งหมายว่าจะให้ใช้สัตว์เป็นอาหาร. สำหรับสัตว์นั้นทรงอนุญาตเพียงให้ปราบปราม ให้ครอบครอง ให้จัดการได้ตามพอใจนั้น เอง เป็นการตีความกันที่หลัง ก็ว่า ฆ่าสัตว์กินเป็นอาหาร, ให้ถือว่าสัตว์เป็น อาหารก็ถือว่า ไม่บาป ฉะนั้น คริสตศาสนิกชนจึงถือว่า ฆ่าสัตว์ฆ่าปลา ฆ่าอะไรก็ ตาม เพื่อเอาใช้ประโยชน์หรือเป็นอาหารนี้มันไม่บาป. ทีนี้เรา พุทธบริษัทถือว่า บาป; แล้วเราจะเป็นเพื่อนกันได้อย่างไร, เราจะอยู่ร่วมโลกกันได้อย่างไร โดยไม่ขัด ขวางกัน. นี้คือเรื่องที่เป็นบัญหา ที่ต้องปรับปรุงความเข้าใจซึ่งกันและกัน.

### วิจัยผลเรื่องกินเนื้อ ไม่กินเนื้อ.

ในตอนนี้ อยากจะพูกถึงเรื่องอาหารกัน เสียให้สิ้นกระแสความไปเสียสัก เรื่องหนึ่งก่อน. คนที่ถือว่าฆ่าสัตว์ไม่บาป ก็กินเนื้อสัตว์; ที่นี้คนที่ถือว่ากินเนื้อ สัตว์บาป มันก็ไม่กินเนื้อสัตว์, มันก็ต้องกินพืช เช่นกินเมล็ดข้าวและผักและผลไม้ที่ เรียกว่าพวก vegetarian มังสวิรัต ไม่กินเนื้อสัตว์แต่กินพืช. เมื่อวานนี้ มีอากันศุกะของเรามาที่นี่กนหนึ่ง เขาบอกว่า เขาเป็น fruitarian กินแต่ผลไม้. ถ้ากินผักก็บาป เพราะมันค้องฆ่าผัก, กินข้าวก็บาป เพราะว่าต้อง ทำลายชีวิตในเมล็ดข้าวทุกๆ เม็ด. การกินข้าวนี้บาป; เพราะว่าในเมล็ดข้าวเม็ดหนึ่งๆ มันมีชีวิต ฉะนั้นฉันไม่กิน. เรื่องไม่กินผัก, กินผักบาปนี้มีมาแต่ครั้งพุทธกาล. ผ่าย ศาสนาใชนะ เขาถือว่า ผักก็ยังมีชีวิต เขาไม่กินผักที่ไปทำลายด้วยตนเอง, คือศาสนา ใชนะนิครนถ์ คู่แข่งขันกับพระพุทธเจ้านี้เขาไม่กินผัก ที่ไปเก็บมาเอง เว้นไว้แต่ อาหารที่ชาวบ้านเขาปรุงอยู่ตามธรรมชาติ.

น้ำหนักขึ้นไปกว่านั้นอีก ว่ากินผักก็บาป, ข้าวสาร เมล็ดพืชต่าง ๆ กิน เข้าไปแล้วก็บาป; เพราะฉะนั้นฉันกินแต่ผลไม้, กินแต่เนื้อของผลไม้. เมล็ดของผลไม้นั้นไปและต้องไม่ได้ ก็บาปเหมือนกัน คือไปทำลายเมล็ดผลไม้ก็บาปเหมือนกัน. ฉะนั้นต้องระมัดระวังกินแต่เนื้อผลไม้ แล้วเอาเมล็ดผลไม้นั้นไปวางไปทิ้งในที่ควร, ก็เลยกินแต่เนื้อผลไม้ หนักขึ้นไปอีกอย่างนี้ เรื่องอาหาร.

แต่ว่าข้อนี้ก็ไปตรงกันกับเรื่องโบรมโบราณ พวกฤาษีในป่าตั้งแต่ด็กคำบรรพ์ มาในอินเดีย เขาก็กินผลไม้ โดยเหตุที่เขาถือศีลว่า จะ ปรุงอาหารด้วยไฟไม่ได้. ฉะนั้นเขาจึงไม่อาจจะกินข้าวได้ เพราะข้าวมันต้องหุงค้วยไฟ. เขาไม่กินข้าว, กินไม่ ได้เพราะข้าวต้องหุงค้วยไฟ. ฉะนั้นเขาก็กินผลไม่เหมือนกัน, แล้วก็ไม่ทำอันตราย เมล็ดผลไม้เหล่านั้น ไปเก็บผลไม้มาไว้มาก ๆ แล้วกินไปตลอดวันตลอดคืนตามที่มันหิว. นี่ไม่แปลก มีมาแล้วตั้งแต่ก่อนครั้งพุทธกาลนานไกล. แต่ภิกษุจะทำอย่างนั้นไม่ได้ อาตมาลองดูแล้วมันเกือบตาย ๒ — ๓ วัน ก็ทนไม่ได้ เพราะมันหิวจะขาดใจในตอน กลางคืน มันกินกลางคืนไม่ได้ แล้วมันหิว. พระเราจะถือว่า กินผลไม่เป็นอาหารนี้ มันทำไม่ได้ มันหิวตอนกลางคืน. เว้นแต่เขาจะเป็นฤๅษี กินเมื่อไรก็ได้.

นี่กินเนื้อผลไม้, นี้ก็ยังมีคนในโลกอย่างคนที่เป็นอาคันตุกะมาเมื่อวานนี้, เขาเป็นพวกนี้. เขาซื้อผลไม้ที่ไหนก็ได้ไม่ลำบากยากเย็นเลย, แล้วก็มากินแต่เนื้อ เมล็ดเขาก็ทิ้งในที่ควร เขาไม่ลำบาก, เขาสะดวกยิ่งกว่าเราเสียอีก. คิดดูให้ดี.

นี่เรื่องอาหาร ตั้งแต่กินเนื้อ แล้วก็ไม่กินเนื้อ, แต่กินข้าวกินผัก, แล้ว ก็ไม่กินข้าวไม่กินผัก, กินแต่เยื่อผลไม้ด้วยความระมัดระวัง, ทั้งเมล็ดให้ดี นี่เรื่องอาหาร มันเป็นอย่างนี้.

#### เรื่องฆ่าสัตว์ ไม่บาป.

ทีนี้ หลักพุทธศาสนา ของเรา ก็มีอยู่ว่า จะต้องไม่ทำบาป ที่เกี่ยวกับ อาหาร, ต้องไม่ทำบาปให้เกิดขึ้นเกี่ยวกับอาหาร, แล้วก็ไปดูเอาเอง ว่าอย่าทำให้บาป มันเกิดขึ้นเกี่ยวกับอาหาร. ฉะนั้นเราจึงไม่ฆ่าสัตว์กินเป็นอาหาร หรือว่าไม่ทำอะไรที่จะ เป็นบาปอันเกี่ยวกับอาหาร ก็เป็นอันว่า คนมันต้องกินอาหาร.

ที่นี้ศาสนา บางศาสนา เช่นศาสนาคริสเตียน หรือเครือเคียวกันนี้ เขา ถือว่าปลาหรือสัตว์นี้ พระเจ้ามอบให้เป็นสมบัติเป็นกรรมสิทธิ์ให้เป็นอาหาร, เพราะ ฉะนั้น เขาจึงกินเนื้อสัตว์และฆ่าสัตว์โดยไม่มีบาป. ฉะนั้น บาทหลวงที่เป็นพระ แท้ ๆ ก็จับปืนยิงนกได้.

อาคมาอ่านประวัติของอนาคาริกธรรมปาละ ที่เล่าถึงเรื่องของคัวเองเมื่อ ยังหนุ่ม ๆ ที่เกิดความรู้สึกสะคุดใจเรื่องเกี่ยวกับศาสนานั้น ก็เพราะว่าได้เห็นบาทหลวง คริสตังในลังกายกป็นขึ้นยิงนกมากินเป็นอาหาร, ในประเทศลังกาเดี๋ยวนี้. แต่หมายถึง เรื่องสมัยที่หลายสิบบีมาแล้ว เขาจึงสลดสังเวชเกี่ยวกับศาสนา ว่ามันจะต้องทำความเข้าใจ กันสักทีหนึ่งแล้วเรื่องนี้. ธรรมปาละจึงได้หันมาหาศาสนา แล้วก็ได้ปฏิญญาตัวเบ็น ผู้ไม่กินเนื้อสัตว์, อนาคาริกธรรมปาละจึงเป็นคนไม่กินเนื้อสัตว์จนกระทั่งตาย อุทิศชีวิต ทั้งหมดเพื่อกอบกู้ศาสนา, เรียกว่าพุทธศาสนาในอินเดียฟืนตัวขึ้นมา จนกระทั่งมาอยู่ใน กำมือของชาวพุทธ เพราะบุคคลคนนี้ อนาคาริกธรรมปาละควรจะรู้จักเขาไว้บ้าง.

ท่อมาก็ เกิดการต่อสู้หรือวิวาทกันเป็นการใหญ่ ระหว่างคริสตังกับ พุทธบริษัทในลังกา, ยังยึกเยื้อกันมาจนถึงทุกวันนี้ พุกกันไม่ได้ คือไม่ยอมกัน. ผ่าย พุทธชาวลังกา ก็ไม่ยอมรับมติใด ๆ ของผ่ายคริสเตียน; อย่างจะพูดผ่อนผันว่า พระเจ้าเป็นอย่างใน้นพระเจ้าเป็นอย่างนี้ เหมือนที่อาตมาพูดนี้ เขาก็ไม่ยอมรับ, แล้วพวก ลังกาหลายคน เขาก็ค่าอาตมาอยู่ตลอดเวลา ที่ว่าไปอธิบายอย่างนี้มันเป็นการให้เกียรติให้ความถูกต้องแก่ศาสนาคริสต์, แล้วก็คล้าย ๆ กับว่า ขบถต่อศาสนาพุทธ, เขาค่า อาตมาอย่างนี้อยู่ตลอดเวลา. นีโยมทั้งหลายจะว่าอย่างนี้ด้วยก็ตามใจ, จะช่วยกันค่า อาตมาค้วยก็ได้.

แต่อาตมายังพูดอยู่อย่างนี้ ว่า เราอย่าไปรั้งเกี๋ยจเขาเลย เพราะว่าเขามี พระคัมภีร์อย่างนั้น, ในกัมภีร์ไบเบิลมันมีอย่างนี้ ให้มนุษย์จัดการกับสัตว์ได้ตามความ ประสงค์ เขาก็ถือบัญญัตินี้ จึงปฏิบัติไปตามความประสงค์. ฉะนั้นจะถือว่าเขาผิด บัญญัติผิดอะไรไม่ได้ เพราะเขาปฏิบัติถูกตามบัญญัติแล้ว.

## ผู้ถือศาสนาย่อมถือตามบัญญัติ.

เอ้า, ทีนี้ก็มาถึงข้อสำคัญหรือ บื่ญหาสำคัญ อีกบัญหาหนึ่ง ซึ่งจะโผล่ขึ้น มาทันที ว่า ศาสนาที่มนุษย์บัญญัตินี้ จะเป็นของจริงของแท้สักเท่าไร, แล้ว ศาสนา ที่เป็นตัวธรรมะ ที่ไม่เกี่ยวกับมนุษย์บัญญัติ ก็อมนุษย์จะบัญญัติอย่างนั้นอย่างนี้ไม่ได้ เป็นกฎของธรรมชาติ เพียงแต่มนุษย์พบแล้วเอามาสอนแล้วก็ได้. นี่เรียกว่าศาสนาที่ มนุษย์มิได้บัญญัติ คู่กันกับศาสนาที่มนุษย์บัญญัติ.

ศาสนานั้นก็ว่าเป็นศาสนาที่มนุษย์บัญญัติกันทั้งนั้นก็ว่าได้, แล้วบัญญัติไว้ อย่างไร ใครถือศาสนาไหน ก็ถือตามบัญญัติอย่างนั้น. เมื่อเราถือคามบัญญัติใน พุทธศาสนา ไม่ฆ่าสัตว์, ฆ่าสัตว์บาป ก็ยอมรับว่าฆ่าสัตว์มันบาป. พวกคริสเตียน เขาถือคามพระบัญญัติในคริสตศาสนาว่าไม่บาป, เขาก็ไม่บาป มันก็ต้องไม่บาป เพราะ ว่าเอาคามที่บัญญัติ คามที่ศาสนาบัญญัติไว้อย่างไร. และเราสมัครถือศาสนาไหน มันก็ กลายเป็นบาปหรือเป็นไม่บาปไปตามบัญญัติของศาสนานั้น.

ข้อนี้มันมีบัญหาซ้อนลึกอยู่เบื้องหลังว่า อย่างไหนที่มันจะถูกตามกฎเกณฑ์ ของธรรมชาติ ที่จะเอากฎของธรรมชาติมาเป็นผู้สนับสนุน มาเป็นแนวร่วมหาเสียง? ถ้าให้ธรรมชาติพุด ธรรมชาติจะพูดไปในทางว่า ให้ฆ่าสัตว์หรือไม่ให้ฆ่าสัตว์, แต่นั้น มันเป็นเรื่องที่ธรรมชาติบัญญัติ. เดี๋ยวนี้มนุษย์มันบัญญัติ เราถือกันได้แต่ตามที่ มนุษย์บัญญัติ; ฉะนั้นเรา อย่าไปว่าเขาเลย. เมื่อเขาต้องการจะถือศาสนานั้น เพราะเขาพอใจหรือเขาถือมาแต่ไหนแต่ไรแล้ว ก็ปล่อยเขาไป, อย่าไปค่า อย่าไปว่า อย่าไปดำหนิ อย่าไปวิพากษ์วิจารณ์เขาเลย ฉะนั้นศาสนาที่ เขาจะถือว่า ฆ่าสัตว์ เป็นอาหารได้ไม่บาป, เราไม่ฆ่าก็แล้วกัน ถ้าเราไม่ถือศาสนานั้น แต่เราอย่าไปว่า อย่าไปดูหมืนเขาเลย.

พูกให้ตลอกเสียที่ว่า ศาสนาที่มนุษย์บัญญ์ตินั้น ต้องเอาตามที่มันมีบท บัญญัติ จึงจะเรียกว่า เป็นผู้ชื่อตรงต่อกาสนานั้น ๆ. ทีนี้ ศาสนาที่ไม่ใช่มนุษย์ บัญญัติ เป็นกฎของธรรมชาติ ก็ต้องใช้สติบัญญากูว่า เราควรจะถือกันอย่างไร ? ฉะนั้นที่มีศาสนาหลายศาสนา บัญญัติว่าไม่ให้ฆ่าสัตว์นี้ ก็เพราะเล็ง เห็นหลักที่ลึกไปกว่าที่มนุษย์จะบัญญัติได้ ว่าโดยกฎของธรรมชาตินี้; ถ้าเราฆ่าสัตว์ได้ เป็นว่าเล่น เป็นเบื้อไปอย่างนี้ เราก็เป็นคนโหคร้าย, เราก็เป็นคนมีจิตใจที่หยาบคายที่ โหคร้าย ไม่เหมาะ. ฉะนั้นเราควรจะถือว่า แม้ ธรรมชาติก็ต้องการให้เราอยู่กันอย่าง เพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ตาย; แม้กับสัตว์เครัจฉาน แม้กับต้นไม้. ฉะนั้นจึงมีบางลัทธิ ศาสนาถือว่าฆ่าต้นไม้นี้ก็บาป ไม่ต้องมาถึงฆ่าสัตว์ฆ่าคน ฆ่ากันไม้ก็บาป ใน พุทธศาสนา นี้มีวินัยเป็นชั้นวินัยของพระบัญญัติสำหรับพระ ว่าฆ่าต้นไม้ก็เป็นบาป เท่ากับสัตว์เครัจฉาน, แต่ไม่ได้บัญญัติสำหรับฆราวาส. ฉะนั้นฆราวาสฆ่าต้นไม้ ก็ไม่ได้บาป บาปเฉพาะที่เป็นพระ, แต่ว่าบางศาสนาเช่น ศาสนาไชนะนี้ เขาถือว่า มันเป็นบาป ฆ่าต้นไม้มีนัก็บาป.

นี่ ความประณีตละเอียด มันมีอยู่หลายระดับ อย่างนี้, ก็ถือเอาหลักที่ว่า อย่างไหนทำให้จิตใจของคนทารุณโหคร้าย อย่างนั้นควรจะหลีกเลี่ยงเสีย. ถ้าจะเป็นเรื่อง ของมนุษย์บัญญัติ ก็ขอให้บัญญัติให้ตรงตามกฎของธรรมชาติตามหลักของธรรมชาติ จะตี กว่า. แม้ว่าจะเป็นบทบัญญัติของมนุษย์ ก็ใช้ความคิดลึกลงไปถึงว่า อย่างนี้มันจะ ตามหลักของธรรมชาติมากกว่า.

คือว่าถ้ามนุษย์เรามาคิดกัน ในทำนองที่จะไม่ฆ่า แม้แค่สัตว์ ซึ่งมัน ก็รู้จักกลัวตายหนีตายอะไรเหมือนกันแล้ว มนุษย์นี้ ก็จะมีจิตใจละเอียดอ่อน พอที่จะ ไม่ฆ่ามนุษย์ก้วยกันเองไก้, คือว่าถ้ามนุษย์มันฆ่าสัตว์ได้อย่างไม่มีความหมาย ฆ่าช้าง ฆ่าควาย ฆ่าสัตว์คัวใหญ่ๆได้อย่างไม่มีความหมาย ใจมันทารุณโหกร้ายอย่างนี้แล้ว มันก็ง่าย ง่ายนิคเคียวที่จะฆ่าเพื่อนมนุษย์ค้วยกัน. ฉะนั้นจึงวางขอบเขตไว้กว้างว่า อย่าฆ่าสัตว์ มีชีวิตเลย, ฉะนั้นเราจึงมีศาสนาที่ว่าอย่าฆ่าสัตว์มีชีวิตเลย. แต่ยังถือว่าเป็นบทบัญญัติ อยู่, เป็นสาสนาที่มนุษย์บัญญัติอยู่ คือบัญญัติโดยมนุษย์อยู่.

ถ้าต่างผ่ายก่าง ถือศาสนาที่บัญญัติโดยมนุษย์อยู่ ก็อย่าเพ่อด่ากันเลย แม้มันจะไม่ตรงกัน เพราะว่าต่างคนก่างมีสิทธิที่จะเลือกเอาตามพอใจ. แต่เราจะนึก ไปถึงข้อที่ว่า ถืออย่างนี้ดีกว่า, ถือไม่ฆ่านี้ดีกว่า มันจะมีผลไปถึงการทำจิดใจ, หรือ เครียมจิดใจไว้ สำหรับจะไม่ฆ่ามนุษย์. นี้เราอย่าไปดูหมื่นดูถูก ผู้ที่ถือศาสนาที่ว่าฆ่า สัตว์ไม่บาป เพราะว่าพระเจ้าจัดไว้สำหรับมนุษย์เป็นอาหารอย่างนี้. แต่ว่าเราไม่เอาถึ แล้วกัน, เราไม่ถืออย่างนั้นก็แล้วกัน แต่เราอย่าไปด่าดูหมื่นเขาเลย เพราะเขาทำ ตามบัญญัติอย่างยิ่งในศาสนานั้นแล้ว. ผิดหรือถูกมันอยู่ที่ระบบศาสนา หรือผู้บัญญัติ ระบบศาสนานั้น ว่าเขาจะเล็งลึกซึ้งถึงเท่าไร.

บทบัญญัติของโมเสสก่อนพระเยซูตั้งพันปีนั้น ก็มีว่าอย่างเคียวกันคือห้ามแต่ ฆ่ามนุษย์เท่านั้น ห้ามไม่ให้ฆ่ามนุษย์ ไม่พูกถึงสัตว์. นี่กัมภีร์แรกเกิมๆ แท้ ๆ ก็พูก ว่าสัตว์นี้มีไว้สำหรับมนุษย์ พระเจ้าสร้างสัตว์ไว้สำหรับมนุษย์ ให้มนุษย์จักการกับสัตว์ ไก้ตามพอใจ, ก็แปลว่า เขาถือถูกต้องตามบทบัญญัติแห่งศาสนาของเขาแล้ว. [เราไม่ ฉบหลู่ดูถูกเขา แม้ว่าเราจะต้องอยู่ร่วมโลกร่วมประเทศกัน หรือบางที่จะต้องแต่งงาน เป็นผัวเมียกันก็ไม่แน่ ในระหว่างศาสนาที่มันต่างกัน.

ทีน้ำมันก็เหลืออยู่แต่ว่า เราจะทำอย่างไร, เราจะแก้บัญหาเฉพาะหน้าอย่างไร? เช่นยกตัวอย่างว่า "เราปลูกผักขาย, ทำไร่ทำนาปลูกผักขาย, แล้วตัวเพลี้ย ตัวสัตว์ที่ เป็นศัตรูของผลไม้นั้น มันลงระบากอยู่ในพืชผลของเรา, เราไปซื้อยากำจักศัตรูพืชมาพ่น มันก็ตาย เพื่อรักษาพืชผลของเรา, เราก็รู้สึกว่าเราเป็นบาป ก็มานอนเสียใจอยู่; ถ้า อย่างนี้เราไปเป็นคริสเตียนเสียดีกว่า. เพราะว่าทำอย่างนั้นมันไม่บาปนี่, ไปเป็นคริสเตียน เสียดีกว่า. แล้วจะทำอย่างไร จึงจะเพาะปลูกหรือใช้ยากำจักศัตรูได้?

นี้เป็น ปัญหาสำหรับพุทธบริษัทแล้ว ที่ทำอย่างไรจึงจะทำมาหากิน ด้วยกสิกรรมได้ ซึ่งมันเต็มไปด้วยศัตรูพืชที่เป็นสัตว์มีชีวิต. ฉะนั้นไม่คิดถึงเรื่องนี้ แล้วคอยแต่จะค่าว่าคนอื่น ดูถูกดูหมื่นคนอื่น จนตัวเองก็ทำไม่ได้ นี้มันไม่ถูกนะ, เป็น พุทธบริษัทไม่ได้นะ. พุทธบริษัทจะต้องไปหาทางออกเอาเอง ว่าทำอย่างไรเราจึงจะ ทำมาหากินได้.

เช่นว่า เป็นชาวนา โถนา ไปตามรอยควายรอยไถที่ไถนา, มีสัตว์ตาย ตลอดรอยไถ. ปูนานี้ตายมากที่สุด ไถเหล็กมันบากปูนาขาดเป็นซีก ๆ เสี่ยง ๆ หรือ แมลงหรือหอยหรืออะไรก็ตาม. นี่ถ้าไถนาเป็นอย่างนี้ แล้วพุทธบริษัทจะทำอย่างไร จึงจะไถนาได้, มีทางออกอย่างไร ?

หรือว่าถ้าเราเป็นโรคพยาธิ เราจะเอาโรคพยาธิออกจากท้องจากลำใส้ได้ อย่างไร ถ้าเราไม่กินยาถ่าย? ถ้าเรากินยาถ่าย มันก็ต้องมีสัตว์ตาย, แล้วเราจะทำอย่างไร ที่จะช่วยชีวิตเราได้? นี่มันเกี่ยวกับการบัญญัติ อย่างนี้ ท่านบัญญัติไว้อย่างไร ก็ไป ศึกษาดูให้ดี.

อาตมาอ่านหนังสือเรื่องปฐมสังคายนา ตอนสมัยแรกเรียนแรกอ่านพบก็ สะกุ้งเหมือนกัน. ว่าเช้าวันนั้นพระอานนท์ต้องฉันยาถ่ายเพื่อทำร่างกายให้สบาย แล้ว จึงจะไปเข้าประชุมสังคายนา. ขนาคพระอานนท์ก็ยังกินยาถ่าย, แล้วยาถ่ายนี้มันค้อง ทำลายพยาธิในท้องในลำใส้เสมอ, แล้วทำไมพระอานนท์จึงกินยาถ่าย? ท่านกินยาถ่าย ค้วยจิตใจอย่างไร ด้วยกวามรู้สึกอย่างไร? กินแล้วมันขากศีลข้อปาณาติบาตหรือเปล่า? นี่ยกตัวอย่างมาให้ศึกษาเท่านั้น ไม่ใช่ว่าจะมายุยงให้ละเมิดให้อะไรต่างๆ.

มันก็กลาย เป็นเรื่องของจิตใจ ว่าเราจะทำจิตใจอย่างไร จึงจะไม่ผิด บทบัญญัติ ข้อนี้. ศีลมีบทบัญญัติทายทั่วว่า *ปาณาติปาตา เวรมณี สิกุขาปท*์, สิกขาบท คือ *เจตนาเว้นจากการกระทำสัตว์มีชีวิตให้ตกล่วง* นี้เขามีบทบัญญัติชัก. ถ้าเป็น นักกฎหมายนักอักษรศาสตร์ก็ทูเอาตามตัวหนังสือเถอะว่า เจตนาที่ทำสัตว์มีชีวิตให้ ตกล่วง.

พุทธบริษัทมีทางออก ครงนี้เท่านั้น ทางอื่นไม่มี, อย่ามีเจตนาที่จะทำ สัตว์มีชีวิตให้ตกล่วง. เช่นว่าไถนานี้ ไม่ได้มีเจตนาจะทำสัตว์ที่ในรอยไถ่ให้มันคาย, มันมีเจตนาจะทำนา จะเลี้ยงชีวิต. ถ้าไม่ศึกษากันให้ดี เราก็จะปฏิบัติไม่ได้, แล้วก็จะวิปฏิสารเดือดร้อนใจ จนเราทำนากินก็ไม่ได้, แล้วก็จะถูกพวกผ่ายโน้น, ศาสนา อื่นพวกผ่ายโน้นเขาหัวเราะเยาะหรือโห่เอา ว่านี้มันหน้าไหว้หลังหลอก ว่ามันจะไม่ทำ สัตว์ให้คาย ทำไมมันยังทำสัตว์ให้ตาย.

น้ำขอให้ พุทธบริษัททุกคน รู้จักสึกขาบทปาณาติบาตนี้ แหละให้ดีๆ, เป็นบทบัญญัติที่ศาสนาบัญญัติ มนุษย์บัญญัติก็จริง มันก็ ต้องปฏิบัติให้ดีให้ถูกต้อง จนไม่มีปัญหา. เมื่อท่านบัญญัติว่า มีเจตนาทำสัตว์มีชีวิดให้ตาย เราก็ไม่มีเจตนานั้น; ฉะนั้นเมื่อใถนาก็ดี เมื่อกินยาถ่ายก็ดี หรืออาจจะพูดว่า เมื่อจะปราบศัตรูพืชในผืนนาก็ดี มันต้องมีเจตนาอย่างอื่น, อย่ามีเจตนาที่จะทำสัตว์มีชีวิตให้ตาย. ทางออกมีเท่านั้น ถ้าไม่อยากออกก็ตามใจ, มันก็มานอนร้อนใจวิปฏิสารอยู่ หรือมิฉะนั้นก็ต้องไม่ทำ เท่านั้นเอง. แต่ถ้าทำต้องมีความรู้เพียงพอ ที่จะไม่ผิดบทบัญญัติเหล่านี้; ฉะนั้นเรา เมื่อทำถูกต้องตามบทบัญญัติก็เป็นอันว่าไม่บาป เพราะว่าสิ่งที่บัญญัตินี้มันก็เอาตาม ที่บัญญัติ.

กฎเกณฑ์ที่มนุษย์บัญญัติยอมรับถือแล้ว มันก็ต้องเอาตามกฎเกณฑ์ นั้น; เช่นกฎหมายเป็นค้น ที่มนุษย์บัญญัติยอมรับแล้ว มันก็ต้องถือตามกฎหมายที่ บัญญัติ, ผิดถูกกันอยู่ตามที่กฎหมายบัญญัติ. วินัยในพระศาสนาก็เหมือนกัน เมื่อบัญญัติ ไว้อย่างไร ก็ศึกษาให้ดี, 'อย่าให้ถึงกับว่า ทำตนให้ลำบาก, หรือว่าทำตนให้อยู่ในฐานะ ที่เขาโห่ได้ ว่ามันไม่จริง.

ทีนี้ส่วน ธรรมะ นั้น ไม่ใช่วินัยนะ, วินัยนี้พระศาสดาบัญญัติ, แต่ธรรมะ นั้น ไม่ใช่สิ่งบัญญัติ, พระศาสดาไม่ได้บัญญัติ ท่าน ทรงใช้คำว่าแสดง. ธรรมะที่ แสดงแล้ว, วินัยที่บัญญัติแล้ว, ธรรมะที่แสดงแล้ว, ธรรมะท่านบัญญัติไม่ได้ เพราะเป็นของธรรมชาติ, ธรรมชาติบัญญัติของมันเอง ท่านเป็นแต่ผู้ค้นพบ ๆ ๆ มองเห็นแล้วเอามาสอน นี้คือว่าเอามาแสดง ไม่ใช้คำว่าบัญญัติ, หรือไม่ใช่บัญญัติอย่างวินัย, มันคนละเรื่องกัน. จะใช้คำว่าบัญญัติก็ต้องบัญญัติอีกความหมายหนึ่ง ไม่ใช่ บัญญัติอย่างวินัย, เอามาบัญญัติบอกให้รู้เท่านั้นเอง.

ฉะนั้นเราก็ถือให้ครงทามความจริงทามของจริง เมื่อรับถือสิ่งบัญญัติ ก็ถือ ตามที่บัญญัติ, เมื่อรับถือสิ่งที่เป็นกฎของธรรมชาติ ก็พยายามเข้าถึงหวัใจของ ธรรมชาติ ตามกฎของธรรมชาติ, แล้วที่สำคัญที่สุด มันก็คือเจตนา. ถ้าเรือดไร เหาเล็นอะไรมันมากนัก โยมก็ซื้อยากำจัดเหากำจัดไรมาใช้ โรยไว้ที่ที่นอน อย่างนี้จะเป็น อย่างไร? ทำไปด้วยความรู้สึกว่าอย่างไร? ถ้าเจตนาจะฆ่า มันก็ต้องขาดศีลแน่นอน, เว้นไว้แต่จะทำด้วยเจตนาอย่างอื่น.

นี่รู้เรื่องนี้กันให้พอสมควร, แล้วก็ปฏิบัติให้มันตรงตามความจริง, แล้วเรา ก็ไม่ต้องทะเลาะกัน. ฉะนั้นอย่าไปดูหมิ่นดูถูก ศาสนาที่เขามีบทบัญญัติเรื่องให้ฆ่าสัตว์ กินได้, ก็ตามเรื่องของเขาเถอะ เราไม่ถือก็แล้วกัน. แต่ เราไม่ไปดำไปว่าเขา, หรือ ไม่ถึงกับทำตัวเป็นผู้วิวาทกับเขา. เรายังจะต้องอยู่ร่วมโลกกัน อยู่ร่วมบ้านร่วม เมืองกัน กระทั่งอยู่ร่วมชายกากัน อย่างนี้ก็มี.

## ควรทำความเข้าใจกันในเรื่องที่ศาสนาบัญญัติ.

นื่อาคมาเรียกว่า บัญหาเกี่ยวกับปาณาติบาศ ในระหว่างศาสนา. ศาสนา มีหลายศาสนา บัญญัติเกี่ยวกับปาณาติบาศไว้ในรูปแบบที่ต่างๆกัน; ฉะนั้นเรา อย่าได้ทะเลาะกันด้วยเรื่องนี้เลย. ศึกษาของเขาให้เป็นที่เข้าใจ แล้วก็หาหนทางที่ว่า เราอยู่ร่วมโลกกันไก้; เมื่อเราไม่ชอบอย่างนั้น เราก็ไม่ถือลัทธินั้น ไม่ถือศาสนานั้น, เราคงถือศาสนาอย่างของเรา. แค่แล้วก็ไม่ไปทำบาป ในส่วนที่ไปดูหมื่นดูถูกเขา. ช่วยจำไว้ค้วยนะ ไปดูหมื่นดูถูกเขา มันก็บาปเหมือนกันนะ. ฉะนั้นอย่าไปดูหมื่น คูถูกเขา อันเกี่ยวกับศาสนา, เกี่ยวกับความประพฤติปฏิบัติตามความพอใจของเขาค้วย.

นี้คือประโยชน์ แห่งการทำความเข้าใจกัน ในระหว่างศาสนา ซึ่งอาคมา เห็นว่ามันเป็นเรื่องที่ควรจะเอามาพูดกันบ้างแล้ว. พูดเรื่องอื่น ๆ มาหลายสิบปีเต็มที่ แล้ว นี่เพิ่งปีนี้ที่เพิ่งพูดเรื่อง ทำความเข้าใจระหว่างศาสนา.

คนที่เขาหวังคีเขาไม่อยากให้อาตมาพูด เขาว่ามันแกว่งเท้าหาเสี้ยน หา เรื่องให้ถูกค่า. แต่อาตมาว่าไม่เป็นไร ใครจะค่าอาตมาผู้พูคก็ไม่เป็นไร, ก็จะต้องพูด พูคว่าเราจะต้องมองกันอย่างนี้, มองกันอย่างนี้, มองกันอย่างนี้, ในระหว่างศาสนา แล้วก็ไม่กระทบกระทั่งกัน, จะได้เป็นเพื่อนเกิดแก่เจ็บตายด้วยกัน ตามที่เราจะ ทำได้.

อย่างว่าแมวมันจับหนูกิน เราก็คงจะเกลียคมัน ว่ามันเป็นสัตว์ที่ไม่มีศีล เสียเลย ไม่อยากจะเลี้ยง, แล้วก็วาไก่ไม่ได้จับหนูกิน เราก็จะเลี้ยงไก่; อย่างนี้มันไม่ ถูก เพราะมันอยู่นอกขอบเขต ของการที่จะพิพากษากันด้วยเรื่องบทบัญญัติในระดับ อื่น เอามาใช้กับระดับอย่างนี้. แมวจับหนูกิน โยมว่ามันบาปไหม? แมวมันมีเจคนา จะฆ่าสัตว์ หรือเพียงเจตนาจะกินอาหาร, ลองคิดดูข้อนั้น. แล้วเมื่อ แมวมันมีธรรมดาที่จะต้องกินหนูเป็นอาหาร อยู่แล้ว, มันก็ ไม่ต้องมีเจตนาที่จะฆ่าสัตว์. ถ้าว่ามีอำนาจทิพย์รู้ใจแมวได้ ก็รู้ได้ว่า แมวนี้ไม่ได้ มีเจตนาที่จะฆ่าสัตว์หรือทำปาณาติบาต, แมวเจตนาแต่จะกินอาหารเท่านั้น. ฉะนั้น แมวไม่ขาดศีลปาณาติปาตาเวรมณี เหมือนกับที่คนบางคนเขาพูด, มีคนบางคนเขาพูดว่า แมวนั้นเป็นสัตว์ที่มีบาป ล่วงศีลขาดศีลอยู่เรื่อย ก็ตามใจเขา. เขาพูดอย่างนั้นก็ตามใจเขา, แต่ถ้าพุทธบริษัทที่รู้เรื่องสิกขาบทดี รู้วินัยดี รู้ธรรมะดี คงจะไม่พูดอย่างนั้น.

ฉะนั้นต่อไปนี้ เราก็ไปทำจิดใจเสียให้ดี อย่าให้วิปฏิสารเดือดร้อนกินแหนง ใจตัวเอง ว่าได้ทำบาปเสียแล้ว, อะไรนิดหนึ่งก็บาปเสียแล้ว, กระกุกกระดิกก็ไม่ได้แล้ว ลงไปเดินนี้มันก็เหยียบอะไรตายแล้ว มันก็ไม่ต้องเดินกันละ, หรือว่าจะบ้องกันตัวจาก โรคพยาธิ อย่างนี้ก็ทำไม่ได้แล้ว. นี่มันจะดีเกินพระพุทธเจ้าไปแล้ว ถ้าอย่างนี้; ฉะนั้นเอาตามที่พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสรู้ แล้วก็ได้สอนไว้อย่างไร เกี่ยวกับเรื่องนี้ก็ถือ เจตนาเป็นใหญ่. ฉะนั้นเราอาจจะมีข้อต่อรอง ด้วยเจตนานี้ เราไม่ต้องเป็นบาป เพราะไม่มีเจตนาจะฆ่า.

อาตมาเคยพูก ชนิดที่เขาหาว่ามันไม่ถูก คือว่าผู้ที่ปฏิบัติหน้าที่ของตัว ด้วยจิตใจบริสุทธิ์ แล้วไม่บาป; เช่น ผู้พิพากษาสั่งพิพากษาประหารชีวิต อย่างนี้ เขาไม่ได้บาป เพราะเขาไม่ได้มีเจตนาจะฆ่าคนนั้น, เขามีเจตนาจะปฏิบัติตามความ ยุติธรรม ที่เรายอมรับและบัญญัติขึ้นไว้. ว่ากฎหมายได้บัญญัติขึ้นไว้อย่างนี้ หรือแม้ แต่เพชณฆาต ที่เขาจะต้องทำหน้าที่ของเขา ให้คนตายลงไป เพราะคนนี้มันควรจะตาย โดยกฎของสังคมหรือกฎหมาย. เพชณฆาตเขาไม่ได้เจตนาจะทำคนให้ตาย, เขามีเจตนาจะรักษากฎหมาย หรือความยุติธรรม หรือปฏิบัติหน้าที่ของเขา.

ในศาสนาใชนะ หรือเคียรถีย์นิครนถ์นั้น เขามีบัญญัติไว้เสียเลย เพื่อไม่ ให้ต้องสงสัยลำบาก ไม่มีปาณาติบาตเพราะเหตุหน้าที่, ไม่มีปาณาติบาตเพราะเหตุ กระทำหน้าที่ เขาเขียนไว้ในบัญญัติในทางศาสนาเลย, เช่นชาวนาไถนาไม่มีบาปเพราะทำ ให้สัตว์ตาย, เช่นทหารไปรบเพื่อความเป็นธรรมเป็นการถูกต้องนั้น ทหารเหล่านั้นไม่มี บาปเพราะปาณาติบาต. มีมากข้อที่เขาเขียนไว้ชัด.

ทีนี้ในศาสนาพุทธ เราไม่ได้เขียนไว้ชัก ทั้งไว้เป็นบัญหา ที่ว่าจะตัดสิน เอาเอง จะคิดเอาเอง ยังยุ่งยากลำบากอยู่. ฉะนั้นจึงแนะว่า ควรรู้จักพินิจพิจารณา เกี่ยวกับเจตนา นี้ให้ดีๆ จะบ้องกันไม่ให้เกิดบาปขึ้น โดยที่มันไม่มีบาป, โดยที่แท้มัน ไม่ได้เป็นบาป, แล้วเราโง่ไปเอง ว่ามันเป็นบาป, มันก็บาปเหมือนกันแหละ มันมา ร้อนใจอยู่ด้วยกัน.

ฉะนั้นช่วยกันปฏิบัติให้ถูกต้องในข้อนี้ อย่าไปยกบาปให้แก่ศาสนา ว่า เพราะถือพุทธศาสนานี้ที่เคียวจึงลำบากเหลือเกิน, อย่างนี้ไปยกบาบให้พระพุทธศาสนา แล้ว. ที่จริงมันไม่มี ที่พุทธศาสนาจะทำให้ใครลำบาก นั้นไม่มี นี้เรามันถือผิดๆ เอง, แล้วก็ไปยกบาปให้ว่า มันเพราะพุทธศาสนานี่ แล้วมันลำบากเหลือเกิน จะทำ มาหากินอะไรก็ไม่ค่อยจะได้ ไถนาก็ไม่ได้ อย่างนี้เป็นต้น.

เอาละ, เป็นอันว่า วันนี้เราพูดกันเรื่อง บัญหาเกี่ยวกับปาณาติบาต ใน ระหว่างศาสนา ให้ได้ใจกวามว่า ทุกศาสนาบัญญัติเรื่องนี้ไว้ต่างๆกัน; เมื่อคน เขาปฏิบัติตรงตามบทบัญญัติ แห่งศาสนาที่เขาถือแล้ว เราอย่าไปวิจารณ์เขาเลย. ถ้าเรา ชอบอย่างไร เราชอบตามหลักของพุทธศาสนาอย่างไร, เราก็ปฏิบัติให้ตรงตามหลักของ พระพุทธศาสนา. และถ้าจะถือให้มันมากกว่านั้น ก็ให้มีเหตุผลในทางพระธรรม ทางธรรมะ ทางกฎของธรรมชาติ ว่าเราควรจะถือให้ยิ่งขึ้นไป ถ้าทำได้. พระพุทธเจ้าก็ไม่ได้ห้าม แต่ตอนนี้ท่านไม่บัญญัติ คือพระพุทธเจ้าจะไม่ บัญญัติว่า จงกินแต่ผักอย่ากินเนื้อ, นี้ท่านก็ไม่บัญญัติ. แต่ถ้าใครจะทำได้ มันก็ดี เหมือนกัน. เรามานั่นเอาเอง เราจะไม่กินเนื้อ จะกินแต่ผัก, หรือเราจะกินแต่ผลไม้ หรือจะกินแต่ตามที่เราทำได้. เราใช้สติบัญญาของเราเองก็ได้, ไม่จำเป็นจะต้องบัญญัติ ตายตัวเป็นส่วนรวมสำหรับทุกคน.

นี่ต้องมองเห็นว่า พระพุทธเจ้าท่านเป็นพระพุทธเจ้าโดยแท้จริง ท่านจึง บัญญัติอะไรรอบคอบ ไม่มีช่องโหว่ให้มันผิดได้ หรือไม่ทำให้คนลำบาก, แล้วทำให้คน ปฏิบัติได้. พุทธบริษัทเราก็ปฏิบัติให้ได้ แล้วก็ไม่ยกตนข่มผู้อื่น ซึ่งเขาปฏิบัติ ไม่เหมือนเรา. นี่ความประสงค์ของอาตมาที่พูดเรื่องนี้ ก็มีเพียงเท่านี้.

เดี๋ยวนี้การบรรยายนี้ก็เห็นว่า สมควรแก่เวลาแล้ว ก็ขอยุติไว้แต่เพียงเท่านี้, เป็นโอกาสให้พระคุณเจ้าสวดบทพระธรรม สำหรับส่งเสริมกำลังใจ ในการปฏิบัติพระ-ธรรม สืบต่อไป. ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

อด บ่ทบมหู้กุ คฐคค — ณ —

# ปัญหาระหว่างพระเป็นเจ้า กับ พระรัตนตรัย.

### ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ แห่งภาคมาฆบูชา เป็นครั้งที่ ๗ ในวันนี้ อาตมาก็คงจะบรรยาย เรื่อง *ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ* ต่อไป ตามเดิม; แต่ในวันนี้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า บัญหาระหว่างพระเป็นเจ้ากับพระ-รัตนตรัย.

ท่านที่ไม่เคยพังมาแต่ก่อน คงจะลำบากบ้าง ในการที่จะทำความเข้าใจ เรื่องที่กำลังจะบรรยายนี้, จึงขอทำความเข้าใจ เกี่ยวกับข้อนี้สักเล็กน้อย ว่าอาตมา มี ความประสงค์ จะทำความเข้าใจระหว่างศาสนาในโลก ซึ่งเป็นปณิธานที่ตั้งไว้ ประจำชีวิต ตลอดเวลามาจนบัดนี้ ว่าจะกระทำความเข้าใจซึ่งกันและกัน ระหว่างศาสนา เพื่อเป็นผลดีแก่ทุกคน, มันเป็นการศึกษาศาสนาเปรียบเทียบ พร้อมกันไปในตัว; ผู้ที่เป็นนักศึกษาโดยแท้จริง ก็ถือเอาประโยชน์ แห่งการศึกษาศาสนาเปรียบเทียบ.

เคี๋ยวนี้มีความเห็นว่า ถ้ามนุษย์ยังมีความรู้สึกว่า ศาสนาแต่ละศาสนา ไม่อาจจะเข้ากันได้ หรือตรงกันได้ หรือไปด้วยกันได้ กับศาสนาอื่น มันก็หาความ สามคดี ในระหว่างมนุษย์นั้นไม่ได้ จะทำความยุ่งยากลำบากอยู่เรื่อยๆไป; และ เคี๋ยวนี้ก็มีการสมรสหรือแต่งงาน ระหว่างคนที่ต่างศาสนากัน, เขาจะทำความเข้าใจอย่างไร จึงจะไม่มีข้อขัดข้อง ในเมื่อประกอบพิธีการแต่งงานก็ดี หรือว่าเมื่ออยู่กินเป็นสามีภรรยา กันต่อไปก็ดี จะมีความเข้าใจที่กลมกลืนกัน ไม่กระทบกระทั่งกันได้อย่างไร.

นี้เรียกว่าภายในครอบครัว ก็จะเป็นผลดี, ระหว่างครอบครัว ก็จะเป็น ผลดี, ระหว่างพวกญาติซึ่งต่างศาสนากัน ก็จะเป็นผลดี, ระหว่างประเทศชาติในโลกนี้ ก็จะเป็นผลดี, คือเป็นผลดีแก่โลกนั้นเอง.

#### ควรทำความเข้าใจกันในระหว่างศาสนา.

พุทธบริษัทเราต้องไม่ใช่คนโง่, เป็นคนโง่แล้วก็อย่าเป็นพุทธบริษัท ให้มันป่วยการเลย : ต้องมีความรู้ พอที่จะขจัดปัญหาต่างๆ ระหว่างบุคคล หรือ ระหว่างหมู่คณะ ระหว่างประเทศชาติ ที่เกี่ยวกับศาสนาได้.

เดี๋ยวนี้การเผยแผ่ศาสนา ก็กำลังขยายตัว และได้รับการปรับปรุง : ที่เป็น ภายในของศาสนานั้น ๆให้ดียิ่งขึ้น ให้สำเร็จประโยชน์แก่ศาสนานั้น ๆ ยิ่งขึ้น, คือให้มีผู้ พอใจนับถือศาสนานั้นมากยิ่งขึ้น, หรือถึงกับเปลี่ยนจากศาสนาหนึ่งไปยังศาสนาหนึ่ง อย่างนี้ก็มี.

อาคมาเห็นว่า เราไม่จำเป็นจะต้องเปลี่ยนศาสนา, เพียงแต่เราทำความ เข้าใจกัน ในระหว่างศาสนา; หรือว่าเข้าใจศาสนาของคน ให้ถูกค้องแท้จริงเสีย ก่อน, แล้วก็เข้าใจศาสนาของเพื่อน ให้เข้าใจอย่างถูกค้องแท้จริง. ถ้ำถูกต้องแท้จริง ต้องมีแง่ปมที่จะไปด้วยกันได้ ที่จะทำความเข้าใจด้วยกันได้.

บัคนี้ ก็ได้มีเจ้าหน้าที่ชั้นผู้ใหญ่ ทางผ่ายคริสทศาสนา พยายามจะอธิบาย เรื่องท่าง ๆ ที่มันเคยขวางกันมาแท่ก่อนนั้น ให้มันกลายเป็นเรื่องที่หมดบัญหาไป. เราจะ ท้อนรับได้หรือไม่? ท่านทั้งหลายก็ลองช่วยกันคิดดู; สำหรับอาคมานั้น อยากจะอวด อยู่สักอย่างหนึ่งว่า สามารถจะตีความให้เรื่องร้าย ไม่มี, ให้เรื่องร้ายกลายเป็นดี, และ ให้ทุกเรื่องเข้ากันได้ สำหรับมนุษย์ทุกคน.

ที่ว่า เจ้าหน้าที่ทางฝ่ายคริสตศาสนา ในชั้นผู้สั่งสอน ได้ตีความอะไรบาง อย่าง พาดพิงมาถึงพุทธศาสนา นั้น ก็ตัวอย่างเช่น พยายามอธิบายในการที่เจ้าบ่าว เจ้าสาวต่างศาสนากัน จะมาทำพิธีตักบาตรร่วมกัน ในพิธีแต่งงานนั้น พวกที่เป็น คริสเตียนจะต้องคิดอย่างไร. เขาก็สอนให้คิดว่า เป็นเพียงเรื่องการให้ทาน ให้ ทานแก่พระสงฆ์ผู้ประพฤติดี; เมื่อเป็นอย่างนี้ แม้คริสตศาสนิกชนก็ทำได้. ฉะนั้นคู่สมรสก็สามารถที่จะตักบาตรร่วมคันช้อนเดียวกันได้.

แล้วเขายังอธิบายว่า การกล่าวคำนมัสการพระรัตนตรัย คือใหว้พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์นั้น ให้ถือในใจว่า ใหว้พระพุทธองค์ ก็ คือใหว้พระศาสดาที่ สอนให้เราปฏิบัติดี, การใหว้พระธรรม คือการใหว้พระบัญญ์ติ ที่พระเจ้าจารึก ลงไปในจิศใจของมนุษย์ทุกคน, การใหว้พระสงฆ์ ก็คือใหว้ครูบาอาจารย์ ที่สืบต่อคำ สั่งสอน. คั่งนั้นจึง ไม่เป็นการขัดต่อบัญญัติทางพระศาสนา, และเมื่อเราไหว้พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์นั้น ให้ทำเป็นเหมือนกับการอนุโมทนาพระคุณของพระเจ้า ผู้ทรง นำพระรัตนตรัยมาให้มนุษย์เรา. นี่การไหว้พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ กลับเป็น การนมัสการพระเจ้าอย่างดี, ขอบคุณพระเจ้าอย่างดีที่สุด, เพราะว่าพระเจ้าได้ทรงนำ พระรัตนตรัยนั้นมาให้มนุษย์เรา.

ท่านทั้งหลายพังออกหรือไม่? จับใจความข้อนี้ได้หรือไม่? คือผ่ายคริสเตียน จะให้ถือว่า พระรัตนตรัยนั้น เป็นสิ่งที่พระเจ้าสร้างขึ้นให้มนุษย์ พระเจ้าสร้าง พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ขึ้นประทานแก่มนุษย์ ฉะนั้น การที่คริสเตียนจะไหว้ พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ก็เป็นการขอบพระคุณของพระเจ้า อนุโมทนาพระคุณของ พระเจ้า ในการที่พระเจ้าได้นำพระรัตนตรัยมาให้แก่มนุษย์, ท่านทั้งหลายเป็นพุทธบริษัท เมื่อได้ยินอย่างนี้ จะรู้สึกอย่างไร, จะรู้สึกในทางร้ายหรือในทางดี, หรือว่ามีความรู้ความ เข้าใจ ว่ามันอาจจะเป็นอย่างนั้นได้จริง.

อาทมามี เจตนาที่จะทำความเข้าใจระหว่างศาสนา ก็จะหยิบคำที่กล่าว ว่า พระรัตนตรัยนั้นถูกสร้างขึ้นมาโดยพระเจ้า เพื่อประทานให้แก่มนุษย์ ข้อนี้ ขึ้นมา วิจารณ์ กันก่อน.

### วิจารณ์คำว่าพระเจ้าก่อน.

ตามหลักของศาสนาคริสเตียน หรือศาสนาอื่นที่เครือเคียวกัน ก็ต้อง ถือเป็นหลักตายตัวว่า ทุกอย่างสร้างโคยพระเจ้า, พระเจ้าสร้างขึ้นทั้งนั้น, ไม่มีอะไรที่ ไม่ได้ถูกสร้างขึ้นโดยพระเจ้า. ฉะนั้นจะมีอะไรขึ้นมาในโลกนี้ ก็เป็นเรื่องที่พระเจ้าสร้าง ถ้ามีพระพุทธเจ้าขึ้นมาในโลก ก็เป็นเรื่องพระเจ้าสร้าง, ถ้ามีพระธรรมขึ้นมาในโลก ก็ พระเจ้าสร้าง, มีพระสงฆ์ขึ้นมาในโลกก็เพราะพระเจ้าสร้าง, เขาว่าอย่างนั้น. แต่ ความ สำคัญ มันมีอยู่ที่ว่า ที่เรียกว่าพระเจ้านั้นคืออะไร ? ในชั้นนี้จะยุติกันไว้ทีก่อน ว่าเขา ว่า ทุกอย่างพระเจ้าสร้างขึ้น.

ทีนี้เราชาวพุทธบริษัทเล่า จะว่าอย่างไร ทุกอย่างใครสร้างขึ้น? คือทุกอย่างมันจะเกิดเองไม่ได้, มันมีเหตุบัจจัย, ตามหลักของพุทธศาสนานั้น มันมีเหตุ มีบัจจัยที่จะให้อะไรเกิดขึ้นจากเหตุบัจจัย มันเกิดเองไม่ได้. ฉะนั้นการที่จะเกิดมี พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ขึ้นมานี้ ก็ต้องมีเหตุมีบัจจัย, แล้วเราจะกล่าวว่า อะไรสร้างพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ขึ้นมา?

พูคกันอย่างตรงไปตรงมา ในทัศนะของพุทธบริษัท ก็ต้องยอมรับว่า ธรรมธาตุ หรือธรรมะ หรือ ธรรมสัจจะ มันมือยู่แล้ว, จะมีคนรู้หรือไม่มีใครรู้ก็ตาม, ธรรมธาตุ, ธาตุแห่งธรรมมันมีอยู่แล้ว. พระตถาคตจะเกิดขึ้นก็ตาม, พระตถาคต จะไม่เกิดขึ้นก็ตาม, ธรรมธาตุนั้นมือยู่แล้ว.

คือ ธรรมธาตุที่ว่า สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง, สังขารทั้งปวงเป็นทุกข์, ธรรมทั้งปวงเป็นอนัดตา.

หรือว่า เพราะเหตุที่มือวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงเกิดขึ้น, เพราะ สังขารเป็นบัจจัย นามรูปจึงเกิดขึ้น จน สังขารเป็นบัจจัย นามรูปจึงเกิดขึ้น จน กระทั่งทุกข์เกิดขึ้น ซึ่งเรียกว่า อิทัปบัจจะตา. เราเรียกปฏิจจสมุปบาททั้งหมดนี้ว่า กฎแห่งอิทัปบัจจะตา, กฎอิทัปบัจจะตานี้เป็นธรรมธาตุ ตั้งอยู่แล้ว มีอยู่แล้ว จนกว่า พระพุทธเจ้าจะได้ตรัสรู้เรื่องนี้, แล้วก็นำมาสอน.

หรือว่า ธรรมธาตุที่เป็นตถาทั้งสี่ คือความจริงเรื่องทุกข์, ความจริง เรื่อง เหตุให้เกิดทุกข์, ความจริงเรื่อง ความดับไม่เหลือแห่งทุกข์, ความจริงเรื่อง หนทางให้ถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์, ตถาทั้งสื่อย่างนี้เป็นตถตาคือเป็นธรรม-ธาตุที่มีอยู่เองแล้ว; พระตถาคตจะเกิดขึ้น หรือจะไม่ได้เกิดขึ้น มันก็มีอยู่แล้ว.

เมื่อพระตถาคตเกิดขึ้น ก็เลยทำให้แจ้ง ซึ่งกฎแห่งทถทาเหล่านี้, ครั้น ทำให้แจ้งแล้ว พระองค์ก็ทรงนำไปบัญญัติ ไปสอน ไปจำแนกแจกแจง แก่สัตว์ทั้ง หลาย, แล้วก็มีผู้รู้ซึ่ง ธรรมธาตุอันนี้ ซึ่งจะเรียกว่าพระธรรม. พระพุทธเจ้าได้ ทรัสรู้พระธรรม แล้วก็นำพระธรรมไปเผยแผ่, แล้วก็มีคนรู้พระธรรม, แล้วก็มี คน ปฏิบัติตามพระธรรม เพื่อจะลับความทุกข์ของตน, พระสงฆ์ก็เกิดขึ้น.

พระพุทธเจ้าเกิดขึ้นมาได้อย่างไร? เกิดขึ้นมาได้ตรงที่ไปรู้พระธรรมเข้า, ไปครัสรู้พระธรรมที่เป็นธรรมธาตุเป็นนิรันครอนันคกาลนั้นเข้า. พระพุทธเจ้าเพิ่งเกิด เมื่อมีบุคคลไปรู้ธรรมฐิติธรรมนิยาม เหล่านี้เข้า, เรียกว่าพระพุทธเจ้าเกิด เพราะการที่ บุคคลไปรู้ธรรมะอันนี้เข้า คนนั้นก็กลายเป็นพระพุทธเจ้าไป.

ธรรมธาตุซึ่งเป็นตัวพระธรรมนั้น ก่อนนี้ไม่ปรากฏ ไม่มีใครรู้; เดี๋ยว นี้มีคนรู้นำออกมาแสดง, ก็เป็นอันว่า พระธรรมได้เกิดขึ้น เพราะการนำมาแสดงของ บุคคลผู้รู้ หรือผู้ตรัสรู้ซึ่งพระธรรมนั้น. พระธรรมเกิดขึ้น เพราะการนำมาแสดง ของพระพุทธเจ้า.

ทีนี้เมื่อ มีผู้ปฏิบัติตาม ก็เกิดพระสงฆ์. พระสงฆ์เกิดขึ้นได้อย่างไร? เกิดขึ้นเมื่อมีผู้ปฏิบัติตามพระธรรมอันสูงสุด เพื่อดับทุกข์แห่งตน; นี่พระสงฆ์ได้เกิด ขึ้น. พระพุทธเจ้าเกิดขึ้นอย่างนี้, พระธรรมเกิดขึ้นอย่างนี้, พระสงฆ์เกิดขึ้น อย่างนี้, จะเรียกว่าพระเป็นเจ้าช่วยสร้างขึ้นมาให้ หรือว่าพระเป็นเจ้าช่วยนำมาประทาน แก่มนุษย์ อย่างนี้มันจะผิดหรือจะถูก ก็ลองคิดดูให้ดี, แล้วมีทางจะประนีประนอม กันได้อย่างไร?

ถ้าเขาพูกว่า พระเจ้าสร้างขึ้น; เราก็ ต้องดูให้ดีว่า ที่เรียกว่าพระเจ้า นั้นคืออะไร? ถ้าหากว่า พระเจ้าเป็นบุคคลชนิดหนึ่ง มีอารมณ์อย่างบุคคล มีรูปร่าง อย่างบุคคล รักก็ได้โกรธก็ได้; พระเจ้าอย่างนี้ เรารับไม่ได้, พุทธบริษัท รับไม่ได้ ว่ามีพระเจ้าอย่างนั้น. และ พระเจ้าชนิดนั้น ไม่สามารถจะสร้างพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ได้; จะต้องมีพระเจ้าอย่างอื่น ซึ่งมิใช่บุคคลแต่เป็นธรรมสจจะ เป็นสจจะของธรรมชาติ คือเป็นกฎอันเฉียบขาดของธรรมชาตินั้นแหละ พอที่จะ รับว่าเป็นพระเจ้าได้. เพราะเหตุใก ก็เพราะเหตุว่ากฎของธรรมชาตินั้น สามารถ สร้างทุกสึงทุกอย่างขึ้นมาได้จริง; แม้ที่สุดแต่ว่า ไปๆมาๆ คนก็ได้เกิดรู้ธรรมขึ้น จนกลายเป็นพระพุทธเจ้า; นี้ก็เป็นไปโดยกฎของธรรมชาติ.

ท่านทั้งหลายลองทำความเข้าใจให้ดีๆ ว่ามันมีโลกขึ้นมาแล้ว มีสัตว์มีคน ขึ้นมาแล้ว แล้วทำไม เผอิญวันหนึ่งเกิดมีคนๆหนึ่ง รู้ธรรมะซึ่งเป็นกฎของธรรมชาติ ขึ้นมา?

ทำในพระพุทธเจ้าจึงตรัสรู้ได้ ? ตอบอย่างไม่มีทางผิดก็ว่า เป็นไปตาม วิวัฒนาการ ของกฎของธรรมชาติ ซึ่งบุคคลคนหนึ่งนั้น วิวัฒนาการในทางสติบัญญา ถึงระดับสูงสุด แล้วก็ได้ตรัสรู้ เป็นพระพุทธเจ้า. นี้เรียกว่า กฎของธรรมชาติสร้าง พระพุทธเจ้าขึ้นมา, เป็นคำกล่าวที่ไม่มีทางจะผิด.

ทีนี้ พระธรรม ก็เป็นกฎของธรรมชาติ อยู่ในตัวแล้ว, ไม่ต้องมีโคร สร้างก็ได้ เป็นพระเจ้าอยู่ในตัว. ธรรมธาตุที่เป็นกฎ กฎเรื่องสามัญลักษณะก็ดี, กฎ เรื่องอริยสัจจ์ทั้ง ๕ ก็ดี, กฎเรื่องอิทัปบัจจะตาปฏิจจสมุปบาทก็ดี, มันเป็นกฎอยู่ในตัวมัน เองแล้ว คือมันเป็นพระเจ้าอยู่ในตัวมันเองแล้ว, ไม่ต้องพูกว่ามีโครสร้าง. แต่ก็ต้อง ถือใจความสำคัญให้ได้ว่า มันเป็นกฎของธรรมชาติ. ถ้าจะให้มีการสร้างก็กฎของ ธรรมชาติ นั้นแหละมัน สร้างกฎของธรรมชาติได้.

พุทธบริษัทจะต้องจำไว้เป็นทุนสำหรับการศึกษา ว่า ธรรมธาตุที่เป็นกฎ ของธรรมชาติอันสูงสุดนั้น อย่างน้อยก็มีสามเรื่องด้วยกัน คือเรื่อง อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา เรื่องหนึ่ง, เรื่อง อริยสัจจ์ ๔ เรื่องหนึ่ง, แล้วก็ อิทัปบัจจยตาปฏิจจสมุปบาท อีกเรื่องหนึ่ง เป็นสามเรื่อง; นี้เป็นตัวกฎของธรรมชาติ. โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรื่อง อิทัปบัจจยตานั้น เป็นกฎที่ทำให้สิ่งทั้งหลายเกิดขึ้น ทั่วไปอย่างครบถ้าน; อย่าง ที่เราเห็นอยู่ในสากลจักรวาล คือพูดได้อย่างเดียวกันว่า ไม่มีอะไรที่จะไม่เกิดขึ้นโดยอำนาจ ของกฎอิทัปบัจจยตา; เช่นเดียวกับ ผ่ายใน้นจะพูดว่า ไม่มีอะไรที่จะเกิดขึ้นโดยการสร้าง ของกฎอิทัปบัจจยตา. เราก็พูดว่า ไม่มีอะไรที่จะไม่เกิดขึ้นโดยการสร้าง ของกฎอิทัปบัจจยตา. กังนั้นเราจึงมี กฎอิทัปบัจจยตา นั่นแหละ ในฐานะ เป็นผู้ สร้าง พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ขึ้นมา. คือเป็นไปตามกฎของอิทัปบัจจยตา, จึงเกิดพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ขึ้นมาในโดกนี้. แล้วเราก็บอกได้ว่า มีพระเจ้า อิทัปบัจจยกาสร้างพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ขึ้นมาสำหรับมนุษย์.

เมื่อทางผ่ายคริสเตียน ถือว่าพระเจ้าสร้างพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ขึ้นมา สำหรับมนุษย์. บื่ญหามันจึงมีอยู่ตรงที่ว่า พระเจ้านั้นคืออะไร? ถ้าเขา ยอมรับว่า พระเจ้านั้นคืออิทปับ้จจยตา มันก็ไม่มีบัญหาอะไรที่จะต้องมาพูดกันแล้ว; แต่ถ้าเขาพูกไปทำนองพระเจ้าคือบุคคลมีความรู้สึกอย่างบุคคลรูปร่างอย่างคนอย่างนี้ เรา ยอมรับไม่ได้, ก็เสียใจที่จะพูดว่า ยอมรับไม่ได้. แต่ ถ้าจะพูดว่าพระเจ้าอิทปีบัจจยตา ซึ่งเป็นกฎธรรมชาติเป็นผู้สร้าง เราก็ยอมรับได้.

## เมื่อพระเจ้าเป็นอย่างกฎก็เข้ากันได้กับฝ่ายพุทธ.

ที่นี้การที่ผ่ายคริสเทียน อธิบายพระเจ้ากันแต่อย่างบุคคล, มีความรู้สึกอย่าง บุคคล, มีรูปร่างอย่างบุคคลนี้; อาตมาทั้งที่เป็นพุทธบริษัทนี้ อยากจะพูดว่าไม่พอ ไม่ถูกต้อง ถ้าจะพูดกันแต่อย่างนั้น; เพราะว่าในคัมภีร์ของคริสเตียนนั้นเอง โดย เฉพาะคัมภีร์ใหม่ ตอนที่เรียกว่า คัมภีร์โยฮัน บรรทัดแรกของคัมภีร์นี้ ๓—๔ บรรทัด มีข้อความว่า เมื่อทุกอย่างตั้งต้น พระคำได้มีอยู่แล้ว. พระคำคือคำพูด, เป็นคำพูด ของใครเดี๋ยวก็จะว่าต่อไปอีก ซึ่งเดี๋ยวนี้ก็ได้แปลคำนี้ว่าพระธรรมแล้ว แต่ตัวหนังสือเขาว่า พระคำ.

ข้อกวามนั้นว่า เมื่อทุกอย่างทั้งต้น พระกำไก้มีอยู่แล้ว, พระกำอยู่กับ พระเจ้า และพระเจ้าเป็นอะไร พระกำก็เป็นอันนั้น. ดังนั้นพระกำอยู่กับพระเจ้ามา ตั้งแต่แรกเริ่มเดิมที่, และโดยทางพระองก์นั้นเอง สิ่งทั้งหลายทั้งปวงก็เกิดขึ้นมา, ไม่มี สึงใดแม้แต่สึงเดียว ที่ไม่ได้ถูกสร้างขึ้นโดยพระองค์. นี่คือข้อความที่เป็น เหมือนกับพระบาลี ของเรา, คือเป็นข้อความในกัวพระกัมภีร์โดยตรงว่า "แรกเริ่ม เดิมที่ พระคำมีอยู่แล้ว" นี้มันเกี่ยวกับตัวหนังสือ เมื่อตัวหนังสือมันว่า พระกำ เรา ก็ต้องว่าพระกำ.

พระคำในที่นี้คือคำพูด คำพูดในที่นี้คือคำพูดที่เฉียบขาด เป็นโองการ เป็นบัญญัติว่าเป็นอย่างไร แล้วก็ต้องเป็นอย่างนั้น. เขาถือว่า แต่แรกเริ่ม เดิมที่ พระคำนี้มีอยู่แล้ว, แล้วก็อยู่กับพระเจ้า จนกระทั่งเป็นอันเคียวกันกับพระเจ้า แล้วก็ สร้างทุกสิ่งไม่ยกเว้นอะไร.

เขามีพระเจ้าอยู่สองความหมาย พระเจ้าที่เป็น God คือเป็นบุคคล มีความ รู้สึก มีอารมณ์ นั้นก็อย่างหนึ่ง, แล้วก็พระเจ้าที่เป็น The Word คือเป็นพระคำหรือ เป็นกฎ นั้นก็อีกอย่างหนึ่ง. เมื่อคำว่าพระคำนี้เป็นเพียงกฎ ก็ต้องถามว่ากฎของ อะไร ? มันก็ต้องเป็นกฎของธรรมชาติ. ฉะนั้นเราจึง ชี้ให้เพื่อนคริสเตียนของเรา เห็นว่า ในคัมภีร์ของพวกท่าน ก็มีคำว่ากฎของธรรมชาติ อยู่ค้วยแล้ว และเป็นอัน เคียวกันกับ God คือพระเจ้า.

มันน่าหัวที่ว่า ในภาษาไทยเราออกเสียงว่า กฎ : The Word คือกฎ, เขามี คำว่า กอด (God). นี้เราบอกเขาว่าคำว่ากฎนั้น คุณลองลากเสียงให้มันยาว คำว่ากฎ มันก็จะกลายเป็นกอด (God) ขึ้นมาเอง. นี้มันเป็น co-incident แล้วโดยบังเอิญมาก กว่า, แต่มันก็น่าหัว แล้วมันก็มีเหตุผล, แล้วมันก็จริงอย่างนั้นค้วย. และ :--

เขาถือว่า มี The Word คือพระคำอยู่ก่อนแล้ว อยู่กับกอก จึงเป็นสิ่ง เคียวกัน, แล้วก็สร้างสิ่งทั้งปวงโดยไม่ยกเว้นอะไร. ถ้าถือเอาประโยคนี้เป็นหลัก ก็กล่าว ได้ว่ากฎนั้นมีอยู่ แล้วก็ได้สร้างสิ่งทั้งปวง. ฉะนั้นการที่จะถือว่า พระเจ้าสร้างพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ นี้ก็มีเหตุผล ก็ไม่ต้องแย้งอะไร เพราะว่า คำว่า "พระเจ้า" ในที่นั้น หมายถึงกฎอันสูงสุดของธรรมชาติ กลมกลืนกันกับหลักผ่ายพุทธศาสนาที่ว่า ไม่มี อะไรที่จะเกิดขึ้นได้เอง โดยไม่อาศัยเหตุบั้จจัย คือกฎแห่งอิทัปบั้จจยตา. เรามีกฎ แห่งอิทัปบัจจยตา ทำให้เกิดพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ขึ้นมา. ผ่ายคริสเตียน

เขาก็ว่ามีกฎ ที่เรียกว่า The Word เป็นอันเคียวกับกอก คือพระเจ้า. นี้เป็นผู้บันดาด ให้สิ่งทั้งปวงเกิดขึ้นมา; แล้วเราก็ไปค้วยกันได้.

ฉะนั้น ถ้าคริสเตียนจะมากล่าวคำนมัสการพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ เขาจึงให้ถือว่า เป็นการขอบพระคุณ อนุโมทนาพระคุณของพระเจ้า ในการที่พระเจ้า ไก้นำ หรือได้สร้างพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ขึ้นสำหรับประทานแก่มนุษย์. มนุษย์ ได้รับพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ประทานมาจากพระเจ้า. ถ้าคริสเตียนจะต้อง ใหว้พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ก็ทำได้, แล้วจะยิ่งกลายเป็นขอบคุณแก่พระเจ้า, อนุโมทนาพระคุณของพระเจ้า ในการที่ได้ประทานสิ่งนี้ให้แก่มนุษย์. เดี๋ยวนี้เขาเริ่มมี คำอธิบายอย่างนี้ขึ้นในหมู่คริสเตียน เจ้าหน้าที่ชั้นครูบาอาจารย์ เขาอธิบายกันอย่างนี้.

อาตมาเห็นว่า มันไม่ใช่เป็นเรื่องที่ไม่มีประโยชน์, มันเป็นเรื่องที่ควรจะ เอามาทำความเข้าใจกัน, มันเป็นเรื่องของวิชาความรู้แท้ ๆ ล้วน ๆ ก็ได้, หรือมันเป็น เรื่องของการประพฤติปฏิบัติทางสังคม เป็นสังคมจริยาที่จะต้องประพฤติปฏิบัติต่อกัน และกันก็ได้, มันจึง ไม่เสียหลายที่จะนำมาพูดจากัน. อาตมาจึงเอามาพูดในวันนี้ โดยใช้หัวข้อว่า บัญหาระหว่างพระเจ้ากับพระรัตนตรัย.

## เมื่อมีสิ่งสูงสุดทำนองเดียวกันก็เข้ากันได้.

เมื่อ คริสเตียนมีสิ่งสูงสุดคือพระเจ้า, พุทธบริษัทมีสิ่งสูงสุดคือพระ-รัตนตรัย; ค่างคนต่างมีสิ่งสูงสุดอยู่ค้วยกันอย่างนี้ แล้วใครจะคึกว่าใคร? ถ้าพูด อย่างเค็ก ๆ ก็จะตั้งบัญหาขึ้นว่า ใครจะเก่งกว่าใคร? ใครจะใหญ่กว่าใคร? แต่เราก็ไม่ตั้ง บัญหาอย่างนั้น. เราต**ั้งบัญหาว่า** ม**ันจะกลมกลืนกันได้อย่างไร,** โดยที่ไม่ต้อง กระทบกระทั่งกัน, หรือโดยที่ไม่ต้องรังเกียจกินแหนงกัน.

ขอให้เข้าใจอย่างที่ว่ามานี้ ว่า พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ นี้เกิดขึ้นมา ในโลกนี้ ตามวิวัฒนาการโดยกฎของธรรมชาติ, วิวัฒนาการไปถึงระดับสูงสุด จึงเกิด ระดับบุคคลที่เรียกว่า พระพุทธ เปิดเผยพระธรรม และมีผู้ปฏิบัติ คือพระสงฆ์. นี่คือพวกเราทุกคน ในภาวะบัจจุบันนี้ มีพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์กันอย่างนี้, มีเหตุบัจจัยอยู่อย่างนี้.

ที่นี้ผ่ายคริสเทียนก็มีพระเจ้าเป็นสิ่งสูงสุด จะเรียกว่าเขาอาจเอื้อม ก็พอจะ ถูกบ้าง ที่จะมาอธิบายว่า พระเจ้าสร้างพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ แต่เราก็ยอม รับได้ ถ้าเขาจะยอมรับว่า พระเจ้านั้นคือกฎอิทปีบัจจยตา. คริสเตียนบางคน อาจจะไม่รู้และไม่ยอมรับเรื่องกฎอิทปีบัจจยตา เรายืนยันว่ามัน ได้แก่คำว่า The Word ในคัมภีร์โยชันบรรทัดแรก นั่นเอง.

ถ้าเขายอมรับ ก็ยอมรับว่ากฎอิทปับจจยตา ช่วยสร้าง พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ขึ้นมาให้มนุษย์ แล้วเขามาเกิดยอมรับนับถือสิ่งนี้ขึ้นมา ก็กลายเป็น ว่านับถือร่วมกันได้ หรือไปด้วยกันได้, ไม่ต้องรังเกียจเกลียดชังอะไรกัน. แม้ที่สุด แต่เมื่อมีการสมรสหนุ่มสาวระหว่างศาสนา ผ่ายที่ถือศาสนาคริสตังก็มีความชอบธรรม มีความถูกต้อง มีเหตุผลที่จะกล่าวว่า พุทธ์ สรณ์ คจุฉามิ, ธมฺม์ สรณ์ คจุฉามิ, สงฺฆ์ สรณ์ คจฺฉามิ. โดยไม่ต้องกระดาก ตะชิดตะขวงใจอะไรเลย; แต่เดี๋ยวนี้ เขาไม่ทำดอก. ก็มีผู้สงสัยขึ้นมาแล้วตั้งบัญหาถาม จึงมีเจ้าหน้าที่ที่มีสติบัญญา อธิบาย ไปในทางประนีประนอมให้มันกลมกลืนกัน ว่าพระเจ้าประทานพระพุทธ พระธรรม

พระสงฆ์ มาให้สำหรับมนุษย์. เราอาจจะกล่าวคำมนัสการพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ได้ ในฐานะเป็นการอนุโมทนาพระคุณของพระเจ้า.

อาศมาจะไม่เล็งไปในทางร้าย จะไม่มองในแง่ร้าย แต่จะมองในทางดี; แม้ว่าเขาจะมีเจตนาร้าย, เราจะมองในทางดี ที่ว่ามัน เป็นการทำให้มนุษย์เข้ากันได้, ศาสนาเข้ากันได้, กลมกลืนเข้ากันได้ โดยเราพุทธบริษัทยอมรับว่า พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์เกิดขึ้นมาก็ โดยมีเหตุบัจจัย เรามีกฎอิทัปบัจจยตาเป็นเหตุเป็นบัจจัยให้พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์เกิดขึ้นมา. ฉะนั้น การที่เขากล่าวว่า พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ เกิดขึ้นมาโดยการสร้างของพระเจ้า ก็ได้เหมือนกัน. เอาพระเจ้านั้น เป็นเหตุเป็นบัจจัย, แล้วก็ เอาพระเจ้าที่แท้จริง คือกฎของธรรมชาติ เช่นกฎอิทัปบัจจยตา เป็นต้น, และให้ใช้คำว่า The Word ในคัมภีร์ โยฮันนั้นแหละว่า เป็น กฎของธรรมชาติที่สร้างสิ่งทั้งปวงขึ้นมา รวมทั้งพระรัตนตรัยด้วยแล้ว เราก็ไปด้วยกันได้.

ท่านทั้งหลายคงจะรู้สึกว่า ถ้ามันไปได้ถึงขนาดนี้ มันก็กลายเป็นเรื่องขึ้น ศักราชใหม่ แปลกออกไปอย่างกับพลิกแผ่นดินทีเดียว, มันได้แผ่นดินใหม่ ที่ทำให้ พุทธบริษัทกับคริสตั้งนั้นไปด้วยกันได้, เป็นสิ่งที่ไปด้วยกันได้ แล้ว ถือหลักเกณฑ์ ที่ตรงกัน.

เราพูดอย่างนี้ มันดูคล้าย ๆ กับว่าเป็นเรื่องสร้างวิมานในอากาศ คือหวัง ยากที่ว่า แต่ละผ่ายจะยอมรับอย่างนี้ เพราะมันมีทุนเดิมเกลียดชังกันมา, ระแวงกันมา กล่าวร้ายกันมา จนจะเป็นธรรมกาไปเสียแล้ว. นี้ใครจะทำได้สักเท่าไรมันก็แล้วแต่ อาตมาก็พูด ตามที่มันมีความจริงอยู่อย่างนี้, มีเหตุผลอยู่อย่างนี้ ก็พูดไป ให้บัญหา นี้มันหมดไป; ถ้าให้พูดตรง ๆ ก็ต้องพูดว่า เพื่อให้มีศาสนาเดียวกันทั้งโลก. เขา จะว่าบ้าหรือว่าดีก็ตามใจเขา, แต่อาตมาต้องการอย่างนั้น, ต้องการจะทำความเข้าใจใน ระหว่างศาสนา จนถึงกับว่า เรามีศาสนาเดียวกันทั้งโลก.

### ตรีมูรติของศาสนา.

นี้พูกถึงพระเจ้าต่อไปอีกนิก พระเจ้าผ่ายคริสตังนั้นเขามี ๓ เหมือนกัน, มี ๓ ส่วนเหมือนกัน : เช่นเดียวกับเรามีพระรัตนตรัยเป็น ๓ ส่วน, ผ่ายคริสตังเขาก็มี ๓ ส่วน เหมือนกัน. เรียกว่าพระบิดา คือ The God, The father, God The father, The God พระบิดา, แล้วก็มีพระจิตเขาเรียกว่า Holy ghost นี่เป็นพระจิต ส่วนหนึ่ง ซึ่งพังดู แล้วก็คือพระจิตของพระบิดา, แล้วก็มีพระบุตร คือพระเยซู, ก็ถือว่าเป็น God เหมือน กัน แต่กอดอย่างพระบุตร จึงมีพระบิดา พระจิต พระบุตร.

พระบิดาอยู่ในสวรรค์นิรันดร เมื่อสร้างสิ่งค่างๆ เสร็จแล้ว ก็หยุดอยู่ใน สวรรค์นิรันดร แล้วส่ง พระบุตรคือพระเยซู ลงมาเป็นผู้สั่งสอน ตามความประสงค์ของ พระบิดา, แล้วมีวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ ที่จะวึ่งไปวึ่งมา ช่วยให้สิ่งนั้นสิ่งนั้นกิดขึ้น หรือ เป็นไปโดยง่าย เหมือนกับเป็นที่ติดต่อ, เป็นการติดต่อระหว่างพระบิดากับพระบุตร นี้ คือพระจิต; ก็เลยมีพระเจ้าที่ประกอบอยู่ด้วยส่วนทั้งสาม, จะพูดว่า ๓ องค์ก็ไม่ถูกนัก. แต่ก็มีทางที่จะพูดได้ว่า ๓ องค์ แต่ต้องรวมเป็นองค์เดียวนี้เราเรียกว่าพระเจ้านี้มีส่วน สามคือเป็นพระบิดา เป็นพระจิต และพระบุตร.

มันก็ไม่พ้นไปจากรูปแบบของธรรมชาติ ว่า มีต้นตอ แล้วก็มีสิ่งที่ ออกมา จากต้นตอ แล้วก็มีสิ่งที่เป็นสื่อสัมพันธ์ ระหว่างต้นตอกับสิ่งที่ออกมาจาก ต้นตอ. ต่อเมื่อมีครบทั้ง ๓ อย่างนี้ จึงจะทำอะไรได้ จึงจะทำอะไรให้เป็นเรื่องเป็น ราวสำเร็จประโยชน์ได้. ต้นตอก็คือพระเจ้าที่เป็นพระบิดา ที่ออกมาจากต้นตอ ก็คือ พระเยซูหรือพระบุตร แล้วสิ่งที่จะทำความสัมพันธ์ระหว่างพระบิดากับพระบุตร ก็คือ พระจิต. นี่ ศาสนาคริสเตียนจึงมีตรีมูรติ หรือ trinity เป็น พระบิดา พระจิต และ พระบุตร, เช่นเคียวกับ เรามีพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์เป็นตรีมูรติ ในผ่าย พุทธศาสนา

ที่นี้จะให้ดูต่อไปถึงข้อที่ว่า พระบิดาพระจิดและพระบุตรนั้น ก็ไม่พ้นไปจาก กวามหมายของกำว่าพระเจ้า, ทั้ง ๓ อย่างนั้นเรียกว่าพระเจ้า เรียกว่า God ได้เหมือนกัน ทั้ง ๓ อย่าง. ที่นี้เอามา เปรียบดูกับพระรัตนตรัยในพระพุทธศาสนา ถ้าท่านทั้งหลาย เป็นพุทธบริษัทเข้าใจพุทธศาสนาของท่านดี, ท่านก็จะพบว่า ในส่วนที่ ๒ ที่เรียกว่า พระธรรม นั่นแหละ ได้รวบเอาสิ่งเรียกว่าพระเจ้า ในทุกความหมายของทุกศาสนา ไว้ ในคำ ๆ เดียวว่าพระธรรม, เช่นคัมภีร์โยชันว่ามี The word อยู่ก่อนสิ่งอื่น นั้นก็คือ พระธรรม ในฐานะที่เป็นกฎของธรรมชาติ.

เป็นพุทธบริษัททั้งที่รู้จักพระธรรมให้สมบูรณ์: พระพุทธเจ้า ก็เข้า ใจง่าย คือพระองค์ หรือจิตที่รู้ธรรม เป็นพระพุทธเจ้า, ทีนี้ตัว พระธรรม นี้ความ หมายสรุป ก็หมายถึง สิ่งที่พระพุทธเจ้าท่านทราบ, และสิ่งที่พระพุทธเจ้าท่านทราบ ชนิกสูงสุด ก็คือกฎของตอตา ธัมมนิยามตา ธัมมัฏฐิตตา, แล้วแต่จะเรียกคำใหน. ในคำว่าอีทปับจจยตานั้นเอง คือสิ่งที่มีอำนาจเช่นเดียวกับพระเจ้า, พระเจ้าใน ความหมายไหน ก็ล้วนแต่เป็นตัวกฎหรือผลที่เกิดขึ้นจากกฎ. ฉะนั้นเราจึงมีสิ่งที่เป็นกฎ หรือสิ่งที่เกิดมาจากกฎนั้น รวมอยู่ในคำว่าพระธรรมหรือธรรมธาตุ.

พระพุทธเจ้าท่านทรงใช้คำว่า ธรรมธา-คุ หรือ ธรรมธาตุนั้นมือยู่ว่า พระ-ตถาคตจะเกิดหรือไม่เกิด ธรรมธาตุนั้นมือยู่, มีอยู่อย่างไม่มีจุกทั้งกัน แล้วก็มีอยู่อย่าง ที่ไม่มีจุกกั้งกันคือไม่มีจุกสุกท้าย. ภาษาหนังสือเขาเรียกว่าเป็นทั้งกัว ก และเป็นทั้งคัว ช อย่างพวกฝรั่งเขาก็ว่าเป็นทั้งอัลฟา เป็นทั้งโอเมกา, พูกอย่างไทยเราก็ว่ามันเป็นทั้งคัว ก. และทั้งกัว ช. นั้นแหละคือ กฎธรรมชาติที่เป็นอสังขตะ, มันเป็นกฎอยู่ ในตัวของมันเอง โดยบอกไม่ได้ว่าเกิดขึ้นทั้งแต่เมื่อไร เพราะมันไม่ต้องมีการเกิดขึ้น, มันเป็นกฎอยู่ในตัวมันเอง เรียกว่ามันตั้งต้นมาตั้งแต่เมื่อไรก็ไม่มีใครรู้, แล้วมันก็อยู่ไป ไม่มีที่สิ้นสุด ซึ่งไม่มีใครรู้. นี่จึงเรียกอย่างน่าหัวว่ามันเป็นทั้งตัว ถ. เป็นทั้งตัว ช. เรา เรียกว่าพระธรรม.

กฎของธรรมชาติที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้นี้ เราเรียกว่า พระธรรม, แล้ว ก็สูงสุด จนพระพุทธเจ้าเองท่านก็ทรงเคารพ. ท่านเป็นนักเรียนนักศึกษา, อาจ จะหยาบหรือสะเพร่าไม่ศึกษาดูให้ดี, ไม่จับใจกวามให้ได้ ว่าพระพุทธเจ้านั้นท่านเคารพ อะไร? ท่านเคารพใคร? ในหนังสือพระกัมภีร์ก็เขียนไว้ชักแล้ว เมื่อพระองค์ทรงแสวง หาที่สำหรับเคารพ ในที่สุดก็พบว่าพระธรรม.

แต่คำว่า พระธรรมนี้ มีความหมายกว้างเหลือเกิน คือ หมายถึงทุกสิ่ง โดยเราจะจำกัดความว่า ธรรมคือ ตัวธรรมชาติทั้งหมด นี้อย่างหนึ่ง, ธรรมคือ ตัว ธรรมคือ หน้าที่ที่จะต้องปฏิบัติตามกฎของ ธรรมชาติ นี้อย่างหนึ่ง, ธรรมคือ ผลที่เกิดมาจากการปฏิบัติหน้าที่ตามกฎของ ธรรมชาติ นี้อีกอย่างหนึ่ง, เป็น ๔ ความหมาย รวมเป็นคำพูกคำเกี่ยวว่า ธรรม.

พระพุทธเจ้าได้ครัสรู้พระธรรม พระธรรมปรากฏออกมาแก่มนุษย์ เพราะ การครัสรู้ของพระพุทธเจ้า; แค่แล้ว พระพุทธเจ้า ก็ไป เคารพพระธรรม, ถือเอา พระธรรมเป็นสิ่งสูงสุดยึ่งกว่าพระองค์ จนถึงกับ *ตรัสว่า พระพุทธเจ้าในอดีตก็ดี ใน* บั๊จจุบันก็ดี ในอนาคตก็ดี ทุกพระองค์ล้วนแค่เคารพพระธรรม, เลยเป็นของสูงสุดกว่า พระพุทธเจ้า จนพระพุทธเจ้าต้องเคารพ.

ฉะนั้นคำว่า ธรรม ในที่นี้ หมายถึงกฎอันเฉียบขาดสูงสุดของธรรม-ชาติ; ฉะนั้น พระเจ้าชนิดไหน ในความหมายไหน ก็มารวมอยู่ในคำ ๆ นี้ได้, คือกฎของธรรมชาติ อันสูงสุด หรือคำว่าพระธรรม. ฉะนั้นพระเจ้าของทุกศาสนา มีความหมายรวมอยู่ในคำว่าธรรม, ก็เลยมาเป็นส่วนน้อยส่วนหนึ่งหรือในความหมายส่วน หนึ่งของคำว่า ธรรม ในพระพุทธศาสนา. ซึ่งมีอยู่ถึง ๓ คำ ว่าพระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์.

ในคำว่า พระธรรม นั้นเอง รวมเอาคำว่าพระเจ้าในทุกความหมายไว้ ด้วย; เพราะพระเจ้า ในทุกความหมายนี้ จะไม่มีอะไรมากไปกว่ากฎแห่งอิทปิ บัจจยตา, คือ กฎที่ว่า เพราะมีสิ่งนี้เป็นบัจจัย สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น, เพราะมีสิ่งนี้เป็น บัจจัย สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น. กฎนี้คือ The word หรือคำ ประกาศิต คำโองการ ที่กล่าวไว้ ในคัมภีร์โยฮันของคริสเตียน, อยู่กับพระเจ้าจนกลายเป็นพระเจ้าไปเอง เป็นอันเดียวกัน, ฉะนั้นเราก็เอามาบรรจุไว้ในตำแหน่งของพระธรรมในพระพุทธศาสนา.

นี่จึงขอร้องแล้วขอร้องอีก ว่าท่านทั้งหลายทุกคน อย่าใต้ประมาทเลย, จง ได้เข้าใจคำว่า ธรรม หรือพระธรรมในพระพุทธศาสนา ให้ถูกต้องและเพียงพอ. อย่ามองเห็นนิกเกี่ยว เหมือนที่พุกกันว่าพระธรรมก็อคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า, นี่มัน น้อยไป. พระธรรมต้องมีความหมายกว้างใน ๔ ความหมาย อย่างที่กล่าวมาแล้ว. ทั้ง ๔ ความหมายนั้น พระพุทธเจ้าเอามาสอน, แต่ที่สอนมาถในความหมายข้อ ๓ ก็อหน้าที่ ที่จะต้องปฏิบัติให้ถูกตามกฎของธรรมชาติ ถือเราปฏิบัติแล้วบรรลุมรรค ผล นิพพาน. ฉะนั้นเรื่องที่ทรงนำมาสอนจึงกลายเป็นเพียงเรื่องบรรลุมรรคผลนิพพาน หรือเรื่องกับทุกข์ อย่างที่พระองค์ ได้ตรัสว่า การตรัสรู้นั้น มีสิ่งที่ตรัสรู้เท่ากับใบไม้ทั้ง บ่า; แต่สิ่งที่นำมาสอนเธอทั้งหลายนั้น เท่ากับใบไม้กำมือเดียว.

นื่อยากจะให้หยุคกันคิดนึกหรือว่าคำนวณดูสักนิด เพราะว่านั่งอยู่ที่ตรงนี้ มันเหมาะแล้วว่าท่านทั้งหลายทั้งปวงจงลองคำนวณดูว่า ใบไม้ทั้งบ่านี้มันเท่าไร, แล้ว ท่านลองหยิบใบไม้ขึ้นมาสักกำมือหนึ่ง, แล้วเปรียบเทียบกันดู มันจะผิดกันอย่างน่า ใจหาย. นั่งอยู่ครงนี้ก็ได้ เหลียวไปดูทั่วไปทั้งวัด. นี่ใบไม้ทั้งป่า, แล้ว ที่ทรงนำมา สอนนั้น เท่ากับใบไม้กำมือเดียว ก็หมายความว่า ทรงนำมาสอนเฉพาะเรื่องที่ ปฏิบัติแล้วดับทุกข์.

ถ้าสิ่งใดเป็นอย่างนี้ พระพุทธองค์ตรัสเรียกมันว่า *อาทิพรหมจรรย์ คือเป็น เงื่อนต้นของพรหมจรรย์*, เป็นจุดตั้งต้นของพรหมจรรย์ คือการปฏิบัติที่ปฏิบัติแล้วมัน คับทุกข์ใค้.

กามว่า อะไรเป็นเงื่อนต้นของพรหมจรรย์? ก็ตอบไก้ทันทีว่า เรื่องปฏิจจสมุปบาท เพราะพระพุทธเจ้าท่านไก้ครัสไร้อย่างนั้นเอง. เรื่องปฏิจจสมุปบาท นั้นถ้าสมบูรณ์แล้ว ก็คือเรื่องอริยสัจจ์; เพราะว่าปฏิจจสมุปบาทส่วนหนึ่งแสกงให้ เห็นชักละเอียกว่า ความทุกข์เกิดขึ้นมาอย่างไร, แล้วอีกส่วนแสกงให้เห็นชักว่า ความ ทุกข์นั้นจะดับสนิทลงไปได้อย่างไร, เรื่องปฏิจจสมุปบาทจึงเป็นเรื่องความทุกข์ และความดับไม่เหลือแห่งทุกข์. นี้เป็นเงื่อนต้นของพรหมจรรย์ เปรียบเทียบเหมือน กับว่าใบไม้กำมือเคียวเท่านั้นแหละ ที่นำมาสอน; เพราะว่าสอนมากกว่านั้นมันก็ไม่จำเป็นมันจะทำความลำบากให้กับผู้เรียนเปล่า ๆ เกี๋ยวจะเหลือวิสัยในการที่จะสอนหรือจะเรียน จึงเหลือไว้เพียง กำมือเดียว ว่า ทุกข์คืออะไร เกิดจากอะไร อย่างไร แล้วก็ทุกข์ ดับสนิทไม่เหลืออย่างไร แล้ว ทำอย่างไรทุกข์นั้นจึงจะดับได้.

น้ำคือเรื่อง ธรรม เท่ากับใบไม้กำมือเดียว ที่ทรงนำมาสอน. แต่กำว่า ธรรม ๆ คำนี้ มันหมายหมดทุกสิ่งคือเท่ากับใบไม้หมดทั้งบ้ำ, จะกล่าวกันในแง่ของ ธรรมชาติก็ได้, แง่ของกฎของธรรมชาติก็ได้, แง่ของหน้าที่ตามกฎของธรรมชาติก็ได้, แง่ถึงผลที่ได้รับตามกฎนั้นก็ได้, มันก็เป็นธรรมทั้งนั้น. ฉะนั้นจึงมีความหมายกว้าง

ครอบคลุมหมดทุกสิ่งทุกอย่าง, แล้ว กฏที่ทำให้อะไรเกิดขึ้น นั่นแหละ มีความหมาย เป็นพระเจ้าคือเป็นผู้สร้าง.

#### ความหมายของพระเจ้าเป็นอย่างเดียวกับพระธรรม.

คำว่า พระเจ้า โดยความหมายใหญ่ ๆ ก็มีไม่กี่อย่าง คือว่าผู้สร้าง นี้อย่าง หนึ่ง, คือเป็นปฐมเหตุ เป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งปวง. ทีนี้ ก็มีความหมายว่า อยู่ใน ที่ทั้งปวง, แล้วก็มีความหมายว่า รู้สิ่งทั้งปวง อย่างครบถ้วน คือมีทุกสิ่งบรรจุอยู่ในนั้น, แล้วก็ว่า เป็นใหญ่กว่าสิ่งทั้งปวง, เป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งปวง, *มีอยู่ในที่ทั้งปวง* รู้สิ่งทั้งปวง, เป็นใหญ่เหนือสิ่งทั้งปวง. ถ้าพูดเป็นบุคคลก็เหมือนกับบุคคลที่เขา กล่าวในพระคัมภีร์ ของศาสนาที่มีพระเจ้าอย่างบุคคล.

แต่ถ้ากล่าวอย่าง พุทธศาสนาไม่มีพระเจ้าอย่างบุคคลมีพระเจ้าเป็นกฎ ของธรรมชาติ ก็กฎของธรรมชาตินั้นแหละ เป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งปวง, แล้วก็ เป็นสิ่งที่มีอยู่ในสิ่งทั้งปวง ธรรมชาติมีเท่าไร กฎของธรรมชาติมีอยู่ในธรรมชาตินั้น ๆ. เช่นว่าในก้อนหินก้อนคินก้อนทรายนี้เป็นตัวธรรมชาติ, ในก้อนหินก้อนคินก้อนทราย นั้นก็มีกฎของธรรมชาติ ก้อนหินก้อนคินก้อนทรายจึงเป็นไปตามกฎของธรรมชาติ.

พูกถึงเราเองคึกว่า เนื้อหนัง ร่างกายชีวิตจิตใจของเราเป็นตัวธรรมชาติ แล้วในเนื้อหนังร่างกายชีวิตจิตใจของเรา มีกฎของธรรมชาติ บังคับอยู่ให้มันเป็นไปตาม กฎของธรรมชาติ แล้วก็มีหน้าที่ที่ว่าคนนี้จะต้องปฏิบัติให้ถูก ตามกฎของธรรมชาติ จึงจะมีชีวิตรอกอยู่ได้ หรือว่าได้รับสิ่งสูงสุด ตามทีมนุษย์ควรจะได้รับ. ฉะนั้น ผล อะไรที่ได้รับ นั้นก็คือผลที่เกิดขึ้นจากการปฏิบัติตามกฎของธรรมชาติ. นี่เรียกว่า ธรรมะในความหมายที่ ๔.

เป็นอันว่า ธรรมคำเคียวมี ๔ ความหมาย รวบรวมอะไรไว้เสร็จ, มีความ หมายที่ ๒ คือ กฎของธรรมชาตินั้นเหมือนกับพระเจ้า, เทียบเท่ากับพระเจ้า; หรือ ว่ากล้ำพูคว่าเป็นพระเจ้าเสียเอง, กฎธรรมชาติเป็นพระเจ้าเสียเองเพราะว่าเป็นเหตุบันคาล ให้สิ่งต่าง ๆ เกิดขึ้น.

ข้อนี้จะไปศึกษากันอย่างวิทยาศาสตร์อันละเอียดลึกซึ้งก็ได้ มันก็จะไปพบว่า กฎของธรรมชาติ บันดาลให้สิ่งต่าง ๆ ที่เป็นธรรมชาติเกิดขึ้นและเป็นไป หรือจะศึกษา เอาอย่างความรู้ชาวบ้านนี้ก็ได้ว่า มันกฎของธรรมชาติที่เป็นเหตุให้สิ่งต่าง ๆ เกิดขึ้นและ เป็นไป ไม่มีใครเถียง.

ฉะนั้นความหมายนี้ก็เป็นอย่างเคียวกันกับความหมายของคำว่าพระเจ้า คือ ทำให้สิ่งค่าง ๆ เกิดขึ้นและเป็นไป แล้วมันมีอำนาจ ที่ใครค้านไม่ได้, ต้านทานไม่ได้, จึงว่ามีอำนาจสูงสุด มีอยู่ในที่ทุกแห่ง. ที่ไหนมีสิ่งใด ในสิ่งนั้นก็มีกฎของธรรมชาติ หรือพระเจ้า จึงเรียกว่า มีอยู่ในที่ทุกแห่ง, แล้วก็ทรงทราบหมดทุกแห่ง. ทำไม จะไม่ทราบหมดทุกแห่งทุกเรื่อง เพราะว่ามันออกมาจากกฎของธรรมชาติ เพราะกฎของ ธรรมชาติมีสำหรับทุกเรื่อง ทุกสิ่ง ทุกคน ทุกที่ ทุกเวลา, เรียกว่ามันมีอยู่ในที่ทุกแห่ง, รู้ทุกแห่งเพราะว่ามันสร้างขึ้นมาเอง.

พระเจ้าสร้างให้คุณนะ, คุณจะโกรธไหม? ถ้าคริสเตียนเขาว่า "พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์นั้น พระเจ้าของฉันช่วยสร้างให้แก่มนุษย์นะ" คุณจะโกรธไหม? ถ้าคุณพังแต่ ตัวหนังสือก็คงจะโกรธ, แล้วคงจะโมโหจนได้ชกต่อยกันก็ได้ เพราะพั่งดูแล้ว มันเป็น การหมื่นประมาทกันมากเกินไป.

แต่ถ้าเราจะทำความเข้าใจกันด้วยความหวังดี ก็ไล่เลี้ยงกูชีว่า พระเจ้า ของกุณนั้นคืออะไร? สามารถจะสร้างพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ได้อย่างไร? เราก็ อธิบายตามแบบของเราว่า พระพุทธเกิดขึ้นอย่างไร, พระธรรมเกิดขึ้นอย่างไร, พระสงฆ์ เกิดขึ้นอย่างไร, อย่างที่อาตมาได้อธิบายแล้วข้างต้น. แล้วคุณดูเอาเองชีว่า ใครสร้าง, คนสร้างนั้นมันรวมอยู่ในคำว่าพระธรรมใช่ไหม? เดี๋ยวก็จะเข้าใจกันได้, จะรักใคร่ กันได้, จะอยู่ร่วมโลกกันได้, แล้วก็ดึงทุกคนในโลกให้มาเคารพบูชา พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ได้, ไม่ว่าเขาจะเป็นคริสเตียนหรือไม่ใช่คริสเตียน ถ้าเขา เข้าใจคำว่าพระเจ้าถูก ต้อง แล้ว มันก็จะมารวมอยู่ในคำว่าพระธรรม ซึ่งเป็นรัตนะที่ ๒ ในพระพุทธศาสนา.

พูกนี้พูกได้ พูกได้เป็นวักเป็นเวร แต่ที่จะให้ใครเชื่อนั้นคงจะลำบาก เต็มที่ เพราะว่าเขายึกมั่นถือมั่นอย่างเหนียวแน่นเป็นทิฏฐิอย่างแน่นแพ้น, เป็นสัจจา-ภินิเวสของเขา แต่ละคนทั้งนั้น, แล้วทั้งนั้น. สัจจาภินิเวส นั้นหมายความว่า ยึดถือ ว่าจริงตามแบบนี้เท่านั้น อื่นไม่จริง. ถ้ายึดถือว่า นี้เท่านั้นจริงอื่นไม่จริงแล้วละก็ เขาเรียกว่า สัจจาภินิเวส.

ที่นักนที่รู้ศาสนาครึ่งๆ กลางๆ ที่จะเห็นว่า ถ้ามันจริงจริงนะ, ถ้ามันเป็น สิ่งที่จริงโดยแท้จริงแล้ว มันก็จะมีเพียงสิ่งเดียว, มันก็จะมีเพียงสิ่งเดียว. เราติดตามไป เถอะ เดี๋ยวมันก็จะไปพบเงื่อนงำที่ว่า ไปรวมกันอยู่ได้ โดยไม่ต้องพูดว่า นี้เท่านั้นจริง อื่นไม่จริง, นี้เท่านั้นจริง อื่นเท็จ, นั้นก็ไม่มี. ฉะนั้นจึง ขอให้ศึกษาหลักพระศาสนา, หลักของพระธรรมให้รู้จริงไปตามหลักเกณฑ์ของธรรมชาติ โดยไม่ทำการแบ่งแยก ล่วงหน้าไว้ ว่าเราเท่านั้นถูก เขาต้องผิด. ถ้าเรามีหลักอย่างนั้นเสียตั้งแต่ที่แรกแล้ว มันก็จะพบอย่างนั้นจริงเหมือนกันว่าเราเท่านั้นถูก คนอื่นผิด, เขาผิด.

ทีนี้ อาตมาก็บอกแล้วข้างคนว่า มีปณิธานที่จะทำความเข้าใจกันระหว่าง
ศาสนา แล้วก็ทำมาเรื่อย ๆ, แล้วก็ได้ผลสมน้ำหน้า คือ ผ่ายพุทธ ด้วยกันนี้ ก็หาว่า
อาตมานี้ขบอ แล้ว, เป็นขบอก่อพุทธศาสนาแล้ว, ยกเรื่องพุทธศาสนานี้ไปให้ศาสนา
อื่นแล้ว. ทีนี้ พวกที่อื่อศาสนาอื่น อยู เขาก็หาว่า อาตมานี้ตัวร้าย, เป็นตัวศัตรู ที่จะ
กลื่นศาสนาของเขา. ฉะนั้นการพูดอย่างนี้ จึงถูกทั้งขึ้นทั้งล่องอย่างนี้, แล้วก็เป็นมา
อย่างนี้. บางคนเขียนจดหมายมาค่าเอาแรง ๆ แต่ก็ไม่เป็นไร ก็เพื่อความเข้าใจระหว่าง
ศาสนาของมนุษย์ แล้วก็ทำไป โดยที่ไม่คิดว่าจะกลื่นศาสนาใหน, และไม่ได้คิดที่จะเอา
พุทธศาสนาของคนเองไปขายเสีย ให้เป็นของศาสนาอื่นไป ก็ไม่มี.

นี่ท่านทั้งหลาย จงเชื่ออาคมาในส่วนตัวอย่างนี้ก่อนแล้วใคร่ครวญไปตาม ข้อความที่นำมากล่าว ซึ่งคลอกภาคมาฆบูชานี้ จะกล่าวแต่เรื่องอย่างนี้ทั้งนั้น, จะกล่าว แต่เรื่อง ทำความเข้าใจระหว่างศาสนา ทั้งนั้น. สิ่งไรที่เขาเห็นเป็นปฏิบักษ์กันอยู่ อาคมามุ่งหมายจะทำลายสิ่งนั้นเสียให้มันหมคไป, ให้เราเป็นเพื่อนมนุษย์ที่ดีต่อกัน, และกวามจริงมันมีอยู่อย่างนั้นจริง.

# ควรจะปฏิบัติตนเป็นพุทธที่ดี, คริสต์ที่ดี.

ถ้าเป็นพุทธบริษัทที่ดี ก็เป็นคริสเตียนที่ดี, ถ้าใครเป็นคริสเตียนที่ดี ก็เป็น พุทธบริษัทที่ดี; เพราะว่า มีพระเจ้าเป็นผู้สร้างด้วยกัน ทั้งนั้น เป็นไปตามกฎเกณฑ์ ของพระเจ้า ที่ประสงค์จะให้ทุกคนหมดตัวกู — ของกู, หมดความยึดมั่นถือมั่นในเรื่อง ตัวคน แล้วเป็นอยู่ก้วยความสะอาด สว่าง สงบ เหมือนกับอยู่กับพระเจ้าด้วยกันทั้งนั้น. พระเจ้า ต้องการให้มนุษย์ไปอยู่กับพระเจ้า อย่างเป็นสุขนิรันดร คือหมดตัวตน เป็นความว่างนิรันดร.

ว่างนิวันครนั้น จะเรียกว่า พระเจ้าก็ตามใจ จะเรียกว่าเมืองพระเจ้า, สวรรค์ ของพระเจ้า, ก็แล้วแต่จะเรียก. ผู้ที่ถือศาสนาให้มีพระเจ้าอย่างเป็นมนุษย์ เป็นบุคคล เขาก็ต้องว่าเป็นเมืองสวรรค์. นี้เราเป็น พุทธบริษัท ไม่มีความยึดถือว่าตัวตน, ต้องการจะทำลายความยึดถือว่าตัวตน, เราก็เป็นความว่างนิรันดร, ว่างไปจากความ ทุกข์นิรันดร, ไม่มีสิ่งที่จะมาเวียนว่ายให้เป็นทุกข์ ว่างไปอย่างนิรันดร, เขาจะว่าอยู่ เป็นตัวตนอย่างนิรันดรก็ตามใจเขา ไม่มีทุกข์ก็แล้วกัน, เราก็ว่างนิรันดรไปตามใจเรา ไม่มี ทุกข์ก็แล้วกัน. ทุกศาสนามุ่งหมายจะให้บุคคลไปสู่จุดเดียวกัน คือความไม่มี ทุกข์เลย.

ขอให้ถืออันนี้เป็นหลัก แล้วก็จะ ไปพบกันตรงนั้นคือตรงที่ไม่มีความ ทุกข์เลย, เป็นจุกหมายปลายทางของมนุษย์ทุกคน หรือสิ่งที่มีชีวิตทุกชีวิต มันจะต้อง ไปจบลง ตรงที่ไม่มีความทุกข์เลย. ทุกศาสนาก็มุ่งหมายอย่างนี้ แต่คำพูคมันเหมือนกัน ไม่ได้ เพราะพูดกันคนละยุค คนละสมัย คนละถิ่น แก่ผู้พังชิ่งต่างกันมาก.

ผู้พังแต่ละยุกๆ นั้น อยู่ในสภาพที่ต่างกันมาก. ฉะนั้น คัมภีร์ของ พระศาสนาแต่ละศาสนา มนพูดเหมือนกันไม่ได้ เพราะต้องพูกให้ครงกับมนุษย์ บุกกล ที่เป็นผู้พังอยู่ในยุกนั้น ๆ ซึ่งต่างกันตั้งหลาย ๆ ร้อยปี : อยู่ในแผ่นดินที่ต่างกัน, มีวัฒนธรรมต่างกัน, มีความคิดนึกศึกษาตั้งแต่อ้อนแต่ออกโน้นต่างกัน ที่ต่างกันมาก ก็คือเรื่องว่า มีตัวตน กับ ไม่มีตัวตน นี่แหละ. ฉะนั้นเราทำลายสิ่งที่มาทำให้เกิดการ

กระทบกระทั่ง เกะกะกีดขวางเข้าสมาคมกันไม่ได้นี้เสียให้หมด ให้มนุษย์ได้รับสิ่งสูงสุด ที่มนุษย์ควรจะได้รับเป็นสิ่งเดียวกันให้จนได้.

นิ่วนนี้อาตมาก็ไม่มีอะไรมาก นอกจาก ปัญหาเกี่ยวกับพระรัตนตรัย กับ สิ่งที่เรียกว่าพระเป็นเจ้า, และเขาว่าพระเจ้าได้สร้างพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ให้ มนุษย์. เราก็บอกว่า พระเจ้านั้นรวมอยู่ในคำว่าพระธรรม นั่นเอง. ใจความที่พูด มันก็มีเท่านี้, แล้วถ้าใครเห็นและยอมรับตามนี้, ก็จะไม่มีการรังเกียจในระหว่างศาสนา กันอีกต่อไป : มีการสมรสแต่งงานระหว่างศาสนาได้, และพิธีกรรมทางศาสนามีอยู่ อย่างไร คู่ผัวเมียนั้นจะประพฤติปฏิบัติร่วมกันได้ โดยไม่มีอะไรก็ดขวาง. มนุษย์นี้ก็จะดีขึ้น โลกนี้ก็จะดีขึ้น.

การบรรยายในวันนี้ก็สมควรแก่เวลาแล้ว อาตมาขอยุติการบรรยายไว้แต่ เพียงเท่านี้. เบ็นโอกาสให้พระสงฆ์สวดคณสาธยายบทพระธรรม ส่งเสริมกำลังใจ ในการปฏิบัติพระพุทธศาสนา สืบต่อไป. ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

- ๘ -

๒๔ กุมภาพันธ์ ๒๕๒๒

#### ชีวิตนิรันดร.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์แห่งภาคมาฆบูชาเป็นครั้งที่ ๘ ในวันนี้ อาคมา ก็ยังจะกล่าวเรื่อง *ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ* ค่อไปตามเคิม, และ ในวันนี้จะกล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า ชีวิตน**ิร**ัน**ดร.** 

### พุทธบริษัทควรรู้จักชีวิตนิรันดร.

คำว่า ชีวิตนิรันดร คือชีวิตที่แท้จริง คือไม่รู้จักดับ ตั้งอยู่คลอดอนันตากาล, นี้คือความหมายของคำว่า ชีวิตนิรันคร. คำ ๆ นี้ จะมีอยู่ในทุกศาสนา ที่ขึ้นมา จนถึงระกับที่พอจะเรียกได้ว่า ศาสนา; แม้จะยังต่ำมากเช่นศาสนาของคนป่า เขาก็ยัง

กล่าวถึงสิ่ง ๆ หนึ่ง ซึ่งมีลักษณะเป็นชีวิทนิวันคร คือไม่รู้จักตายค้วยเหมือนกัน ซึ่ง หมายถึงพระเจ้าหรือสิ่งสูงสุด ที่เรารู้จักก็ไม่ได้นั้นเอง แต่ยอมรับว่าเป็นสิ่งที่มีอยู่, แล้วมีอยู่นิรันคร ไม่มีการตั้งต้นและไม่มีการสิ้นสุด.

ในพุทธศาสนาเรา ก็เล็งถึง สิ่งที่เหตุบัจจัยปรุงแต่งไม่ได้ และเราก็ใช้ กำพูกราวกับว่าเป็นเรื่องของบุคคลหรือของวัทถุ. เช่นพูกว่าเข้าสู่พระนิพพานอย่างนี้, ก็เหมือนกับว่ามีอะไรแล้วเข้าไปสู่พระนิพพาน แล้วก็เป็นที่รู้กันว่า อยู่อย่างนิรันคร ไม่ กลับมาเกิดอีก, หรือไม่เปลี่ยนแปลงเป็นอย่างอื่นอีก. นี้เรียกว่าชีวิตนิรันครในพระพุทธศาสนา. พุทธบริษัทที่ไม่รู้จักชีวิตนิรันดร ก็ไม่ควรจะเรียกว่าพุทธบริษัท ยังจะโง่หรือจะเลวกว่าผู้ถือศาสนาอื่น ซึ่งเขาพูกพร่ำถึงชีวิตนิรันครอยู่เป็นประจำ เป็นของธรรมคา. เราไม่รู้ คือไม่เข้าใจ ก็เลยไม่สนใจ หรือเหมาๆเอาว่าไม่มี.

อาคมา เคยให้เขียนข้อความใต้รูปภาพของอาคมาเองว่า ทำกับฉันอย่างกับ ฉันนั้นคงอยู่ อยู่เป็นคู่กันชั่วพ้ำดินสลาย, ทำกับฉันอย่างกับฉันนั้นไม่ตาย ท่านทั้งหลาย ก็อยู่กันนิรันดร.

พุทธบริษัทโง่ ๆ หลายคน เขาโห่หรือเขาหัวเราะว่าเป็นคำพูคที่บ้า, พระ-เณรก็มี เพราะ ไม่เข้าใจว่า จะอยู่กันอย่างนิรันดรได้อย่างไร, แล้วก็ไม่รู้ว่า อะไร ที่สามารถจะกล่าวได้อย่างนั้น ใครดีถึงไหนมาที่จะมากล่าวว่า ฉันไม่ตาย และท่าน ทั้งหลายก็ไม่ตาย ก็อยู่กันอย่างนิรันดร.

ถ้าเขาเข้าใจ, เขาก็จะต้องเข้าใจไปในทางว่าพระธรรมเท่านั้นแหละจะพูด อย่างนั้นได้, ธรรมที่แท้จริง หมายถึงที่แท้จริง อยู่เหนือเหตุเหนือปัจจัย เป็นอสัง-ขตะ ธรรมะนี้ไม่รู้จักตาย; เพราะเป็นอสังขตะ บัจจัยทำอะไรไม่ได้, ไม่มีการเกิด ขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป. มันเป็นธรรมธาตุ ที่พระพุทธเจ้าจะเกิดหรือไม่เกิดก็มีอยู่. นี่เรียกว่ามันเป็นนิรันดร.

นี้ ถ้าว่าใครได้บรรลุถึงธรรมในระดับนั้น จิตของผู้นั้นก็ถึงสภาพนิรันคร ไม่มีตัวกูสำหรับจะตายอีกต่อไป, ร่างกายมันจะดับก็ดับไป, แต่ตัวกูมิได้มีสำหรับจะตายอีก ต่อไป ก็เรียกว่าเข้าสู่สภาพเดียวกันกับธรรมะ เป็นสภาพนิรันคร, หมายความว่าธรรมะ แท้เป็นนิรันคร ใครถึงธรรมนิรันดร คนนั้นก็อยู่อย่างนิรันดรด้วยกันกับธรรมะ. ถ้าลคลงมาก็คือ เรื่องอนติตา, เมื่อเข้าถึงอนติตาได้ ก็ไม่มีตัวตนสำหรับจะตายอีก ต่อไป เหลือแต่ธรรมธาตุที่เป็นนิรันดร.

ในพุทธศาสนาเรามีใจความเรื่องเกี่ยวกับนิรันครสั้น ๆ อย่างนี้. เดี๋ยวก็จะ อธิบายกันใหม่ ให้เห็นชัดว่า มันจะมีประโยชน์อะไร หรือว่าเอาไว้พูดเล่น ๆ กันอย่าง สนุก ๆ. คำบรรยายนี้ต้องการจะเปรี่ยบเทียบกับธรรมะในศาสนาคริสเตียน ดังนั้นก็ จะพูดถึงเรื่องนิรันดรในฝ่ายคริสเตียน ตามที่ตั้งใจจะพูดกันเสียก่อน.

#### ศึกษา "นิรันดร" ฝ่ายคริสต์.

ในกับกีร์กริสเตียนกล่าวว่า เมื่อพระเจ้าสร้างโลกเสร็จแล้ว สร้างมนุษย์ขึ้น มาในโลกเสร็จแล้ว ก็ให้มนุษย์คู่แรกคู่นั้นแหละอยู่ในสวนสวรรค์, แล้วก็สั่งมนุษย์คู่นั้น ว่า พืชพันธุ์ธัญญาหารผลไม้ทั้งหลายในสวนนี้ ให้แกกินได้ทั้งหมด เว้นแต่ผลไม้ของ ต้นไม้ต้นนั้น, ซึ่งพระเจ้าชี้ระบุว่าต้นนั้น. แล้วผัวเมียคู่นั้นก็ปฏิบัติตาม ไม่กล้ากินผลไม้ ของต้นไม้ต้นนั้น ซึ่งเรียกชื่อกันว่า ต้นไม้แห่งความรู้จักดีรู้จักขั้ว. คันไม้ที่มีลูกแล้วห้าม กิน, พระเจ้าห้ามไม่ให้กิน เขาเรียกว่าต้นไม้แห่งความรู้จักดีจักขั้ว โดยพระเจ้า

กำชับว่าอย่ากิน ถ้ากินแล้วจะต้องตาย นี้ผัวเมียคู่นั้นก็อยู่กันมาโดยไม่กิน. มาวันหนึ่ง บังเอิญเรื่องราวมีว่า มี งู ซึ่งเป็นซาตานมาหลอกให้ผู้หญิงอีวากิน, โดยบอกว่ากินเถอะ แล้วจะมีฤทธิ์มีอำนาจเหมือนพระเจ้า, อย่าไปมัวเชื่อพระเจ้าอยู่เลย, ผู้หญิงคนนั้นก็กิน แล้วก็เอาไปให้สามีคืออาดัมกินด้วย, ก็เป็นอันว่า ทั้งสองคนได้กินผลไม้ต้นที่ต้องห้าม เข้าไปแล้วทั้งสองคน.

วันหลังพระเจ้ามาตรวจสวนผลไม้นี้ รู้ว่าสองผัวเมียนี้กินผลไม้ต้นที่ต้อง ห้ามเข้าไปแล้ว. เรื่องปลีกย่อยอธิบายไว้ว่า พระเจ้ามาถึงก็ไม่เห็นผัวเมียสองคนนี้ มันไปซ่อนเสีย เพราะมันเกิดละอายขึ้นมาว่า ไม่มีผ้านุ่ง ไม่ได้นุ่งผ้าและไม่มีผ้านุ่ง. ก่อนแต่จะกินผลไม้นี้ มันไม่รู้เรื่องนุ่งผ้าหรือไม่นุ่งผ้า มันไม่ได้ละอาย, พอมันกินลูกไม้ นี้เข้าไปแล้ว มันก็รู้จักละอายว่าไม่ได้นุ่งผ้า ก็เลยหลบไปซ่อนเสียในสุมทุมพุ่มไม้. พระเจ้ามาไม่เห็น ก็ตะโกนเรียก มันก็ขานออกมาจากในพุ่มไม้. พระเจ้าถามว่า อ้าว, ทำไม ไม่ออกมาเล่า? ผัวเมียคู่นั้นเขาก็บอกว่า ไม่ได้นุ่งผ้า ละอาย. นี้พระเจ้าก็รู้ได้ทันทีว่า นี้มันกินผลไม้ต้นนั้นเข้าไปแล้ว ซึ่งทำให้รู้จักคู่เปรียบเทียบดีชั่ว, รวุมทั้งนุ่งผ้าไม่นุ่งผ้า, เปลือยกายไม่เปลือยกาย ละอายไม่ละอาย, ไม่ต้องมีใครบอก พระเจ้าก็รู้ได้เองว่า ผัวเมีย คู่นี้กินผลไม้ต้นต้องห้ามเข้าไปแล้ว.

พระเจ้าก็เรียกตัวมาพูดจากัน ว่าบอกแล้วว่า กินเข้าไปแล้วจะตาย, เดี๋ยวนี้ แกก็ตาย มีบาป บาปตลอดกาล, จะต้องทนทุกข์ตลอดกาล แล้วก็เรียกบาปนี้ว่า บาป ตั้งต้น. การที่ดื้อไปกินผลไม้รู้จักดีรู้จักชั่วขึ้นมานี้ เรียกว่า บาป ตั้งต้น หรือ original sin เป็นบาปตั้งต้น, แล้วก็จะเป็นเรื่อยไป จนกว่าจะบรรลุชีวิตนิรันคร, เป็นบาปเรื่อย บาปตลอดกาล ก็เรียกว่า perpetual sin นี่หมายความว่าตาย.

นี้พระเจ้ารู้เท่าทันว่า มนุษย์นี้มันไม่เชื่อเราแล้ว ส่งอย่างไรมันไม่เชื้อแล้ว แล้วมันก็จะพยายามไปกินต้นผลไม้อีกต้นหนึ่ง ซึ่งพระเจ้าต้องการไม่ให้กิน, ยึงไปกว่านี้ อีก ต้นไม้ที่สองต้นนี้เรียกว่าต้นไม่แห่งชีวิตนิรันดร ถ้าใครไปกินผลไม้ของต้นไม้ ที่สองแล้วก็จะมีชีวิตนิรันดร. นี่พระเจ้าก็ตั้งอารักขา ด้วยเจ้าหน้าที่ถืออาวุธถือศาสตรา ห้อมล้อมไว้ ไม่ให้ใครเข้าไปถึงต้นไม้ต้นนั้นได้ คือเพื่อไม่ให้มนุษย์กินได้นั่นเอง. มนุษย์ ก็ได้กินแต่ผลไม้ของต้นไม้ที่หนึ่ง มันก็รู้จักดีรู้จักชั่ว แล้วมันก็มีบาปตั้งต้น และมีบาป ตลอดกาล คือจะต้องทนทุกข์ด้วยบาปนั้น; หมายความว่า ถ้าไม่กินผลไม้ต้นนี้ ไม่ รู้จักดีรู้จักชั่วอะไรเลย, แล้วก็ไม่มีความทุกข์. นี้พระเจ้าก็ให้หนังสัตว์ให้ใบไม้นี้เป็น เครื่องนุ่งท่มแก่มนุษย์ ไม่ต้องให้มันเปลือยอยู่ตลอดไป.

เรื่อง ชีวิตนิรันดรในคัมภีร์เก่า ของคริสเตียน ก็คาราคาซังอยู่เพียงเท่านี้, ก็มีต้นไม้ที่กินเข้าไปแล้วจะมีชีวิตนิรันคร แล้วมนุษย์กินไม่ได้เพราะพระเจ้าบ้องกันไว้.

ที่นี้ก็มาถึงค**ั**มภีร์ใหม่ เกิดพระเยซูแล้ว จนกระทั่งพระเยซูสิ้นพระชนม์ ไปแล้ว สาวกในชั้นหลังก็สั่งสอนศาสนา, มีคัมภีร์สำคัญ ๆ เกิดขึ้นมา โดยการคลบันดาล ของพระเจ้า ให้สาวกชื่อนั้นสาวกชื่อนี้เขียนขึ้น ๆ, แล้วก็สั่งให้เขียนไปถึงประชาชน ที่นับถือศาสนาของพระเจ้า มาทางทวีปเอเชียนี้ แล้วก็มาพูดถึงชีวิตน**ิ**รันดรอีก.

ที่พบเป็นครั้งแรกก็คือในคัมภีร์เรฟเวเลชั่น ที่สาวกชื่อโยฮันเขียน มีข้อ ความตอนหนึ่งว่า เราจะให้เขามีสิทธิรับประทานผลไม้ที่ให้ชีวิต ที่เจริญเติบโตอยู่ใน พระอุทยานของพระเจ้า สาวกที่ชื่อโยฮันเขียนถึงสาวกที่เมือง ๆ หนึ่ง ว่า ให้พั่งเขาจะสอน จะให้ได้รับผลไม้แห่งชีวิตนิรันดร. นี่คัมภีร์เรฟเวเลชัน (Revelation) ตอนสอง ประโยค ที่ ๗ มีอยู่อย่างนี้. แล้วก็มาถึงคัมภีร์เรฟเวเลชั่น ตอนที่ ๒๒ ประโยกที่ ๒ ก็มีว่า สองฟาก แม่น้ำ มีต้นใม้ที่ให้ชีวิต ซึ่งออกผลปีละ ๑๒ ครั้ง คือออกผลทุก ๆ เคือน ใบของต้นไม้นี้ จะรักษาชาติต่าง ๆ ทุกชาติทุกภาษา, แล้วในประโยกที่ ๑๔, ๑๕ ยังมีว่า ผู้ที่ซักเสื้อคลุม ของตนให้สะอาด มีความสุข เขาก็มีสิทธิที่จะได้รับประทานผลไม้ จากต้นไม้ที่ให้ชีวิต.

นี่พังภูให้ดีว่า เขาได้กล่าวไว้ อย่างนี้ ว่าเมื่อพระเยซูได้เกิดขึ้น มีคำสั่งสอน ขนิดที่พึ่งแล้ว เข้าใจแล้ว ปฏิบัติแล้ว จะทำให้ได้รับประทานผลไม้แห่งชีวิตนิรันดร. สาวกอนที่ชื่อโยฮันนี้จะประกาศสั่งสอนว่าอย่างนั้น, ก็พยายามชี้แจงให้อนเหล่านั้นใต้กิน ผลไม้ต้นนั้น. แล้วข้อความตอนถัดมานั้นแสดงว่า มันมีอยู่สองฟากแม่น้ำแห่งนอร นอรพระเจ้านั้น, ออกผลปีละ ๑๒ ครั้ง คือทุกๆเดือน. นี้เราต้องถือเอาใจความว่า มันออกได้ตลอดเวลา ไม่ใช่ว่าจำกัดเวลา ปีหนึ่งออกถึง ๑๒ ครั้ง ก็หมายความว่าออกไป เรื่อยๆ ฉะนั้น การที่มีโอกาสได้บรรลุชีวิตนิรันดรนั้น มีเรื่อยๆ มีไม่จำกัดเวลามีได้ตลอดปี.

ทีนี้ การปฏิบัติเพื่อจะให้ได้รับผลนั้น เขาระบุไว้เป็นอุปมาว่า ผู้ที่มี เครื่องนุ่งหมอันสะอาค แล้วก็จะเข้าไปในสวนนั้นได้ แล้วก็จะได้บริโภคผลไม้ชีวิตนิรันคร. นี้เราก็จะเข้าใจเอาเอง ที่ความเอาเอง, อธิบายเอาเอง ทามความรู้สึกคิดนึกของพุทธ-บริษัท ในตอนแรกก่อนที่ว่า เพราะเขากินผลไม้ที่ทำให้รู้จักดีรู้จักชั่ว เขาจึงมีบาปและ ทนทุกข์คิดต่อกันไป จนกว่าจะได้กินผลไม้แห่งต้นไม้ชีวิตนิรันคร จึงจะกลายเป็นผู้ไม่ตาย.

### ศึกษาเทียบกับผ่ายพุทธ.

ถ้าว่า เป็นพุทธศาสนบริษัทจริง ไม่อวดดี ไม่โง่เง่า ไม่พูดพล่าม, มัน ก็ ดงจะได้ศึกษามาจนถึงเรื่องของความยึดมันถือมัน ในดีในชั่ว ในบุญในบาป ใน กุศลในอกุศล. ความยึดมันนี้ มันต้องไปยึดมันในสิ่งที่มีความหมายสำหรับจะยึดมัน เช่นกีและชั่ว ซึ่งล้วนแต่เป็นของคู่, ของที่ไม่มีคุ่มันจะไม่มีความหมาย. นี่ไปคิดดูเลอะ ถ้ามันมีแต่ชั่ว ดีก็ไม่มีความหมาย, ถ้ามีแต่ดี ชั่วก็ไม่มีความหมาย; ฉะนั้นเมื่อมีทั้งดี และทั้งชั่ว มันมีความหมายว่าดีอย่างนั้นชั่วอย่างนี้ เป็นเครื่องเปรียบเทียบกัน. แล้ว คนก็ไปยึดติดเรื่องดีเรื่องชั่ว ก็เกิดตัณหาไปตามเรื่องนั้น ๆ : ดีมันก็อยากได้, ชั่วก็ อยากฆ่าเสียให้ตาย หรือว่าอยากทำลาย, โกรธแค้นเป็นวิภาตัณหาอะไรไป.

นี้หมายถึงเรื่องของคนเราทั่วไปนี้ ไม่ต้องเป็นคริสเตียนดอก ใครก็ได้ เมื่อ ไปยึดถือเรื่องชั่วเรื่องดี มันก็จะหนักอกหนักใจ ทั้งเรื่องดีและเรื่องชั่ว : เรื่องดี เมื่อยึดถือแล้วมันก็หนักอกหนักใจ ไปตามประสาของเรื่องดี เป็นห่วง วิตกกังวล อาลัย อาวรณ์ไปตามประสาของเรื่องดี กลัวจะหมดกลัวจะสิ้นกลัวจะเปลี่ยนแปลง, ไปยึดถือ เรื่องชั่ว มันก็กลัว, ก็ได้เป็นทุกข์. ไม่มีทางที่จะเข้าใจได้ว่า ธรรมชาติมันเป็น อย่างนี้เอง มันก็เป็นทุกข์; ฉะนั้นทุกคนเป็นทุกข์ เพราะมันพ่ายแพ้แก่ความ หมายของคำว่าดีว่าชั่ว; มันอยากจะดีมันก็นอนไม่หลับ, ที่มันกลัวชั่วเพราะมันกลัว จะไม่ได้ดี, เป็นห่วงความดีก็นอนไม่หลับ คือ จะสงบจิตสงบใจไม่ได้ เพราะมันเป็น ห่วงสิ่งที่เรียกว่าดี.

นี้เราก็เป็นทุกข์เพราะความดีและความชั่ว; โดยเฉพาะที่เราเรียกกัน ว่า เรื่องบุญและเรื่องบาป ผู้ที่จะไม่มีความทุกข์เลย ต้องอยู่เหนือความหมายของคำว่า บุญและบาป, คือสิ้นบุญสิ้นบาป อยู่เหนือบุญเหนือบาป จึงจะไม่มีความทุกข์เลย. หรือ ถ้าว่าตามเรื่องของกรรม กรรมคำคือบาป กรรมขาวคือบุญ กรรมเจือกันคือทั้งคำทั้งขาว ก็คือกรรมทั้งบาปทั้งบุญปนกัน, แล้วกรรมสุดท้ายคือกรรมไม่คำไม่ขาว เป็นที่สิ้นที่จบ แห่งกรรมคำกรรมขาว. กรรมสุดท้ายนี้แหละระงับ เสียซึ่งบาปและบุญ ดีและชั่ว ทุกๆ อย่างซึ่งเป็นเหตุให้หลุดพ้น ไปสู่พระนิพพาน หรือชีวิตนิรันคร.

นี่ในหลักของพุทธศาสนามีอยู่ อย่างนี้ ซึ่งมันเข้ากันได้สนิท กับข้อ ความในคัมภีร์ของคริสเตียน, คัมภีร์ที่หนึ่งเลย ที่เรียกคัมภีร์เยเนซีส สองสามใบ แรกๆนั้น ความลึกซึ้งมีอยู่ที่นั้น ในลักษณะอย่างนั้น.

แต่พวกคริสเตียนเขาไม่สนใจ และไม่เข้าใจ อย่างที่เรากำลังพูก เขา ก็ปล่อยไว้อย่างนั้นเอง, ทั้งไว้เป็นข้อความอย่างนั้นเอง ใครจะเชื่อก็ได้ไม่เชื่อก็ได้, เด็ก ๆ รุ่นหลังก็ไม่เชื่อ ทำให้ลำบากกันมากทีเดียว.

### มนุษย์เป็นทุกข์เพราะความยึดถือ.

เราควรจะยอมรับในข้อที่ว่า มัน มีหลักเกณฑ์เหมือนกัน ถ้าไปรู้จักดี รู้จักชั่ว สำหรับจะยึดถือแล้ว ก็จะเป็นทุกข์, เป็นจุดตั้งต้นของบาป ตั้งแต่วันหรือ วินาทีที่รู้จักดีรู้จักชั่ว, แล้วก็จะเป็นบาปนี้ตลอดไปเรื่อย ๆ ๆ ไม่มีที่สิ้นสุด ไม่มีหยุด จน กว่าจะถึงวันที่บรรลุชีวิตนิรันคร. ฉะนั้นหลักเกณฑ์ทางศาสนา เขาก็กล่าวไว้ถูก ต้องดีแล้ว ไม่เห็นขัดกันกับหลักในทางพุทธศาสนา เราก็ควรจะรู้ไว้, อย่าให้เรากลายเป็นคนโง่กว่าไปเสียอีก.

ถ้าเราไปกักก้านข้อกวามนี้ จะกลายเป็นพุทธบริษัทโง่ขึ้นมา, คือจะไปกัก ก้านว่า อ้าว, ถ้ารู้จักที่รู้จักชั่วแล้วมันจะบาปจะทุกข์ทำไมล่ะ. มันไขว้กันอยู่นิดเดียว, ที่ว่าไป รู้จักดีรู้จักชั่วสำหรับจะยึดถือ. ถ้าไป รู้จักดีรู้จักชั่วสำหรับจะไม่ยึดถือ แล้ว มันก็ไม่มีบาป. เช่น พระอรหันต์ นี้ ท่านรู้จักว่าก็ก็ตามชั่วก็ตามนี้ มันล้วนแต่เป็น สังขารที่มีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง ไม่เที่ยงเป็นทุกข์ ท่านก็เลย ไม่ยึดถือทั้งกุศลและอกุศล ไม่ยึกถือ ทั้งบุญและบาป ไม่ยึกถือทั้งดีและชั่ว; ถ้าอย่างนี้เรียกว่า รู้จักดีรู้จักชั่ว เพื่อจะไม่ยึดถือ. แต่เกี่ยวนี้มนุษย์ในชั้นต้นในที่แรกนั้น มันรู้จักดีรู้จักชั่วสำหรับ จะยึกถือ คือจะรักให้มาก ๆในส่วนที่เป็นดี, จะเกลียกให้มาก ๆในส่วนที่เป็นชั่ว มันก็ เลยไก้มีความทุกข์.

ฉะนั้นรู้จักแยกแยะออกกันเสียเป็นสองอย่างว่า เรื่องรู้จักดีรู้จักชั่วนี้ มัน รู้จักอย่างไรกันแน่. ถ้ารู้จักสำหรับจะยึดถือ มันก็บ้าแหละ มันจะเป็นทุกข์แหละ, ถ้ารู้จักสำหรับรู้ว่าไม่ไหว, ปล่อยวางทั้งสองอย่าง. นี้ก็ดี ก็ถูก ก็บรรลุนิพพาน, ไม่ ยึดถือทั้งบุญบาป ดีชั่ว สุขทุกข์ นี่ก็คือบรรลุนิพพาน. นี้เรามันจะสะเพร่า ตาม กวามรู้สึกกิดนึกของกนที่ชอบคิดอะไรผลุนผลัน ไม่มีความละเอียดลออพอ, ก็จะไปหา ว่าเป็นกำพูดที่ผิดๆบ้าๆบอๆ ว่ารู้จักดีรู้จักชั่ว.

ที่นี้ย้อนมาดูซิ ก็พวกเราทั้งหลาย, พวกคุณทั้งหลายนั้นแหละ รู้จักดีรู้จัก ชั่ว แต่สำหรับจะยึกถือ, เป็นพุทธบริษัท แก่หวัหงอกแล้ว ก็ยังรู้จักดีรู้จักชั่ว สำหรับจะยึดถือ, ไม่รู้จักสำหรับจะปล่อยวาง, ไม่ได้รู้จักดีรู้จักชั่วสำหรับจะปล่อยวาง, จะสลัดออกไป โดยไม่ต้องยึดถืออะไร, มันไม่เป็นอย่างนี้ แล้วมันจะยิ่งยึดถือหนักเข้า, ยึดถือทั้งดีและชั่วนี้หนักเข้าๆ แล้วก็จะต้องเป็นบาปและเป็นทุกข์ จนลำบากทั้งขึ้น ทั้งล่อง.

ฉะนั้นขอให้สนใจไว้ เพื่อจะไม่ให้ขายหน้า พวกคริสเตียน ซึ่งเขาก็สอน ให้รู้ว่า ไปยึดถือดีและชั่วนั้น มันเป็นบาป เป็นทุกข์; แต่ใช้คำมากไปหน่อย ว่า ตาย; ถ้าแก ไปกินผลใม้ต้นนี้เข้า รู้จักดี รู้จักชั่ว แล้วแกก็ ต้องตาย. คำว่า ตาย ในที่นี้ คือ หมายความว่า หมดความหมายของความเป็นมนุษย์ที่จะมีความสงบสุข, จะมีแต่ความหมายของความทุกข์ ฉะนั้นจึงใช้คำว่าตาย. ข้อความในคัมภีร์เก่าก็ปิดฉากไว้เพียงเท่านี้ แล้วอาดัมนั้นก็มีลูกมีหลานสืบ ต่อมา กี่ชั่วคนจนเรียกว่าเต็มไปทั้งโลก ถ้าถือตามพระคัมภีร์นี้ เขาก็ถือว่ามนุษย์ทั้งโลก ออกมาจากพ่อแม่คู่นี้นะ. นี้อาดัมกับอีฟนี้ก็มีลูกมีหลานออกมาเต็มโลก, ลูกหลานทุก คนล้วนแต่ยึดถือดีชั่วทั้งนั้น, เป็นทุกข์เหมือนพ่อแม่ทั้งนั้น. นี่บาปของพ่อแม่ นั้น จึง เรียกว่าเป็นบาปดั้งเดิม, บาปตั้งต้น แล้วก็รับช่วงต่อ ๆ ๆ กันมาถึงลูกหลาน จน กระทั้งถึงบัจจุบันนี้ มันก็เดือดร้อนอยู่ด้วยเรื่องของความยึดถือในความดีและความชั่ว.

เรื่องสั้น ๆ ติกต่อกันว่า อากัมนี้เขามีลูก แล้วลูกก็มีลูก พี่น้อง ๒ คนนั้น น้อง พ่อรัก พี่ พ่อไม่รัก พี่ก็หลอกน้องไปฆ่าเสียในบ่า เพราะความริษยา. นี่ลอง คิกคูว่า ทำไมพี่จึงฆ่าน้อง? เพราะพี่มันยึกถือในความคืมากเกินไป : พ่อต้องรัก, พ่อรัก แล้วคื, พ่อไม่รักก็ไม่คื. มันยึกถือในความคืน พ่อต้องรัก แล้วน้องมาขวางอยู่เลยฆ่า น้องเสีย.

นี่มนุษย์ทำบาปครั้งแรกก็เพราะความริษยา ความริษยาก็มีมูลมาจาก ยึกถือแน่นแพ้นในเรื่องความคีและความชั่ว อย่างนี้เป็นตัวอย่าง, แล้วต่อมามนุษย์ก็ เบียดเบียนกันฆ่ากัน ค้วยความยึกถือในความคีความชั่ว จนกระทั่งถึงทุกวันนี้. ที่รบราฆ่าพันกันเพราะมันอยากจะคี, เพราะมันแย่งดี มันริษยาคนที่ได้คี. นี่มหาสงคราม โลกแว่ว ๆ ว่าอาจจะเกิดขึ้นเร็ว ๆ นี้อีกแล้ว มันก็เพราะเรื่องยึกถือได้เสีย แพ้ชนะ คีชั่ว. ถ้าไม่โง่มันก็ไม่ยึกถือ, ไม่ยึกถือมันก็ไม่ต้องฆ่ากัน.

เอาละ, นี้ได้ความจริงเสียก่อนว่า กฎของความจริงตามธรรมชาตินั้น มนุษย์เป็นทุกข์เพราะความยึดถือ ในเรื่องดีและเรื่องชั่ว. ถ้าไม่ยึดในเรื่องดีเรื่อง ชั่วก็จะไม่เป็นทุกข์.

## พิจารณาคำสอนของคริสตสาวกเทียบดูบ้าง.

นี้ข้อความต่อมาที่ว่าสาวกชื่อโยชันของพระเยซู ช่วยสั่งสอน เกลี้ยกล่อม ประชาชนนั้น ก็เพื่อจะให้ประชาชนนี้ ได้กินผลไม้ตันมีชีวิตนิจันดร. อาตมา อยากจะอธิบายว่า ก่อนหน้านี้เสียอีก คือ เมื่อพระเยซูได้ขึ้นมาสั่งสอนเรื่องไม่ให้ยึด ถือชีวิตตัวตนของตน, แต่ให้เห็นแก่ผู้อื่น : กล้าเสียสละชีวิตเพื่อผู้อื่นเพื่อไก่ผู้อื่น ให้ทายโง่นี้ เป็นเรื่องสอนให้ละวางตัวคน. ถ้าเขาละวางตัวคนได้จริง ก็เป็นอันว่า ละความยึดถือในเรื่องดีเรื่องชั่วได้ ; เพราะเรื่องดีเรื่องชั่วนั้น มันต้องฝากไว้กับตัวคน. ถ้าไม่มีตัวตน ก็ไม่มีที่ตั้งที่อาศัยของดีและชั่ว. ฉะนั้น ถ้าพยายามถอนตัวตนเสีย เอาตัวตนของดนออกไปเสีย เอาไปให้พระเจ้าเสีย หรือให้ว่างไปเลย, เหมือนพุทธะบริษัทถือกัน มันก็ไม่มีที่ตั้งแห่งดีชั่ว มันก็หมดปัญหาเรื่องดีชั่ว. พระเยซูก็สอน ให้บริจาคตนให้พระเจ้าเสีย อย่าเอามาเป็นตัวของตน ก็ไม่มีที่ตั้งแห่งดีชั่ว ก็เป็นหนทาง ไปสู่ชีวิตนิจันดร คือไปอยู่กับพระเจ้า.

นี่เราควรจะเข้าใจอย่างนี้กันมากกว่า แต่ตัวหนังสือมันไม่มียืนยัน, ตัว หนังสือมันมียืนยันว่าสาวกชื่อโยฮันเขาไปเที่ยวสั่งสอนประชาชนนั้น เขาสอนและอ้างว่า เป็นคำสั่งสอนของพระเจ้าให้สอนอย่างนี้, ให้บอกอย่างนี้. นี้ก็พยายามสั่งสอน ประชาชนให้เชื่อว่า เขาได้รับมอบรับคำสั่งจากพระเจ้ามา ให้บอกอย่างนี้, บอก อย่างนี้. การมาบอกนี้ก็คือเพื่อจะทำให้พวกท่านทั้งหลาย ได้มีสิทธิที่จะรับประทาน ผลไม้ของต้นไม้ที่ให้ชีวิต คือต้นไม้ชีวิตนิรันครนั่นเอง. ถ้าประชาชนเหล่านั้นปฏิบัติ ตามที่โยฮันสอน ก็คือปฏิบัติตามที่พระเยซูสอนนั่นเอง, เพราะโยฮันก็สอนเหมือน กับพระเยซูสอน ให้บริจาคตน.

นี้ที่ข้อความในตอนต้นว่า พระเจ้าบ้องกันเด็ดขาด ไม่ให้มนุษย์เข้าไปถึง ต้นไม้ชีวิตนิรันครได้ เคี๋ยวนี้มันมีการเบิ่ดประตูเบิ่ครั้วเบิ่ดประตูให้คนเข้าไปถึงต้นไม้นั้น ได้ โดยที่มีผู้มาแนะวิธีที่จะทำให้กินผลไม้ชนิดที่จะได้ชีวิตนิรันคร.

นี้สภาพของต้นไม้ชีวิตนิรันดร มีข้อความว่า "ทุศสวรรค์องค์นั้นชี้ให้ ข้าพเจ้าดูแม่น้ำที่ให้ชีวิต, น้ำในแม่น้ำนั้นเป็นประกายคังแก้วผลึก, ไหลมาจากพระที่นั่ง ของพระเจ้าและของลูกแกะ ไปสู่ถนนกลางนคร, สองฟากแม่น้ำมีต้นไม้ที่มีชีวิต ซึ่งออก ผลปีละ ๑๒ ครั้ง คือออกผลทุกเคือน."

นี่คิดดูเถอะเขาพูดโดยอุปมา ว่าให้เมืองของพระเจ้า หรือสวนของพระเจ้า มีลักษณะอย่างนั้นให้เป็นแม่น้ำ, น้ำใสเหมือนแก้วผลึก, ออกมาจากใต้ที่นั่งของพระเจ้า ไปตามถนนกลางนคร, สองฟากน้ำไหลนั้น มีต้นไม้ซึ่งออกผลตลอดปี มันก็เป็นเรื่อง ของธรรมะ ที่จะต้องอาศัยความถูกต้อง ของศีล สมาธิ ปัญญา ซึ่งจะเปรียบ อุปมา อย่างนั้นอย่างนี้อย่างโน้นก็ได้ แล้วแต่จะตีความ; เราจะไม่เสียเวลาตีความใน ส่วนนี้ให้มากนัก.

เราจะตีความแต่ข้อที่ว่า ต้นไม้ นี้มัน ออกผลได้ตลอดทั้งปี ตรงกับคำว่า อกาลิโก ไม่ต้องรอนาน มันจะออกได้ตลอดปี, ก็คือ ปฏิบัติเมื่อไร ก็จะได้ผลเมื่อ นั้น คือธรรมะที่จะไปนิพพานนั้นก็ไม่จำกัดเวลา ไม่จำกัดฤดูกาล เป็นอกาลิโก ปฏิบัติ เมื่อไรก็ได้ผลเมื่อนั้น แต่นี้เขาพูดเป็นอุปมาว่าต้นไม้ออกผลออกลูก.

ทีนี้ข้อกวามต่อไปที่น่าสนใจ คือว่า *ใบของต้นไม้นี้ใช้รักษาขาติต่าง ๆ ได้* ใช้ คำว่าชาติมนุษย์ ชาติ nation ชาติต่าง ๆ จะชาติไหน ภาษาไหนก็ตาม ใบของต้นไม้นี้ใช้ รักษาโรกร้าย, ความทุกข์ร้อน ความเลวทราม ความชั่วช้ำ ที่จะต้องแก้ไข่ได้ทั้งนั้น. ใช้กำว่า heal หมายกวามว่าจะแก้ที่เจ็บปวดให้หาย แก้ที่ร้ายให้กลายเป็นดี, จะแก้ที่เดือก ร้อนให้กลายเป็นสันติสุข. เพียงแต่ ใบของต้นไม้นี้เท่านั้น ไม่ใช่ลูก เพียงแต่ ใบรักษา ภัยอันตราย, โรกร้ายของมนุษย์ ใก้ทุกชาติทุกภาษา เหมือนกับเรามีธรรมะในพุทธ-ศาสนา แต่ธรรมะนี้ สามารถจะรักษาโรคร้าย หรือโรคกิเลสของคนทุกชาติทุก ภาษา, ไม่ใช่เฉพาะของชาวอินเดีย ของคนไทย หรือคนที่ถือลัทธินั้นลัทธินี้. หมาย ความว่า ถ้าว่าชาติทุกชาติในโลกนี้ถือธรรมะนี้ มันก็ไม่มีอุบัทวจัญไรใก ๆในโลกนี้, จะไม่มีวิกฤตการณ์ที่ต้องรบราฆ่าพันกันในโลกนี้, แม้ว่าภายในส่วนบุคคลก็ไม่มีเรื่องที่ ต้องเป็นทุกข์เดือดร้อนเพราะกิเลส. ใบแห่งต้นไม้ชีวิตนิรันดร สามารถแก้โรคร้าย ของคนทุกขาติ ทุกภาษา.

ถ้า ผลของมัน แล้วก็คือให้ไม่ตายเลย ไม่ให้รู้จักตายเลย. ถ้าใครเข้าถึง พุทธศาสนา ก็บรรลุถึงนิพพานคือไม่ตายเลย, ถ้าเพียงแต่รู้จักใช้ข้อธรรมะ ที่ยัง ไม่ถึงนิพพานนั้น ก็จะบำบัดความทุกข์ยากเดือดร้อนในสังคมได้ดี, สังคมก็จะกลาย เป็นสังคมที่กี ไม่มีการเบียกเบียนตนเองและผู้อื่น. นี้ใบของค้นไม้ชีวิตนิรันคร.

ที่น็อีกตอนหนึ่งที่ว่า ผู้ที่ขักเครื่องนุ่งห่มของตนให้ละอาด มีความสุขอยู่ นั้นแหละ ก็มีสิทธิที่จะได้รับผลไม้จากต้นใน้ที่วิตนิรันตร. เครื่องนุ่งห่มที่สะอาด ก็ ลองกิกดูเอาเองว่า ควรจะเปรียบด้วยอะไร? หรือว่าธรรมอะไรที่เอามาเปรียบด้วย เครื่องนุ่งห่มที่สะอาด. เมื่อเรามีเครื่องนุ่งห่มที่สะอาด เรารู้สึกสบาย เมื่อสวมเครื่อง นุ่งห่ม เหล่านั้น ก็หมายความว่าศีลธรรมในขั้นพื้นฐานรากฐานทั่ว ๆ ไป มัน เหมือนกับเครื่องนุ่งห่มอันสะอาด. ฉะนั้นขอให้เตรียมที่จะมีศีลเป็นพื้นฐาน, ให้ทุกคน เตรียมตัวสำหรับมีศีลเป็นพื้นฐาน แล้วก็จะเหมือนกับว่า ได้มีเครื่อง นุ่งห่มอันสะอาดแล้วเป็นสุขอยู่. คนที่ขึ้นมาถึงขั้นนี้ระดับนี้เท่านั้น ที่จะมีสิทธิที่จะได้ กินผลไม้แห่งชีวิตนิรันคร.

นึกดูแล้วก็น่าหัว ที่ว่ามันเหมือนกับว่า เราละเมอเป่าขม่อมกันอยู่ทุกวัน : สีเลน สุคติ ยนติ สีเลน โภคสมปทา สีเลน นิพุทุติ ยนติ ตสุมา สีล วิโสธเย. เป็นนกแก้วนกขุนทองกันทั้งผู้พูดและทั้งผู้พึ่ง ไปสุคติเพราะศิล สมบูรณ์ด้วยโภคะ เพราะศิล, ถึงนิพพานได้ด้วยศิล, ฉะนั้นจงทำศิลให้บริสุทธิ์ นี่ถ้าทำศิลให้บริสุทธิ์มัน ก็จะมีสุคติ มีโภคะ และมีนิพพาน. ศีลในกรณีอย่างนี้ เปรียบเหมือนกับเครื่อง นุ่งหมที่สะอาด, นุ่งหมแล้วก็เป็นสุข แล้วก็จะพร้อมที่จะได้กินผลไม้ชีวิตนิรันคร.

เครื่องนุ่งห่มที่สะอากนี้ เปรียบเหมือนกับศีล, พอมีเครื่องนุ่งห่มสะอาด แล้ว ก็เป็นสุข นี้คือสมาธิ, ความสุขที่เกิดมาจากเครื่องนุ่งห่มที่สะอาด นี่คือ สมาธิ, มันมีศีลมีสมาธิแล้ว ก็พร้อมที่จะกินผลไม้แห่งชีวิตนิรันครค้วยบัญญา มันก็มี บัญญา, ศีล สมาธิ บัญญา กินผลไม้แห่งชีวิตนิรันคร, แล้วมันก็ไม่ตาย. มันก็เหมือน เรื่องที่เราพูดกันอยู่ ถือกันอยู่ ปฏิบัติกันอยู่ หากแต่ว่าไปพูดใน รูปอุปมาเป็นอย่างอื่น, ตามแบบวิธีพูดของคนที่นั้นสมัยนั้น.

นื่อากมาจึงเห็นว่า มันเป็นใจความของคริสตธรรมผ่ายคริสตศาสนา ที่พุทธบริษัทเราควรจะทราบ; ถ้าเราไม่ทราบ ก็แปลว่าเราก็โง่อยู่เท่าที่เราไม่ทราบ, เราอาจจะ เผลอไปดูถูกดูหมื่นเขาเข้า แล้วก็จะทำให้เกิดเรื่อง ค้วยการคูหมื่นดูถูกกัน นั่นแหละ, ไปว่าเขาผิก ทั้งที่ตัวเองก็โง่เหลือจะโง่ มันน่ากลัวมาก. ฉะนั้นขอให้เรา มีความเข้าใจกันให้คี ๆ.

## พิจารณานิรันดรของคริสต์เข้ากันได้กับพุทธ.

เราจงใช้ศีลเป็นเครื่องนุ่งห่ม เหมือนกับเครื่องนุ่งห่ม ก็ทำให้เกิดสมาธิ ก็คือความสุข ซึ่งตามหลักธรรมต้องเป็นอย่างนั้น : ถ้าไม่มีสมาธิ ไม่มีปัสสัทธิ ก็ ไม่มีทางที่จะเกิดบัญญาได้. มันต้องมีปีติ, แล้วก็ต้องมีสุข, แล้วก็ต้องมีบัสสัทธิ แล้วก็มีสมาธิ, แล้วก็มียถาภูตญาณทัสสนะ; หมายความว่า ญาณเครื่องบรรลุธรรมนั้น จะมีขึ้นมาได้ ก็เฉพาะในขณะที่รู้สึกเป็นสุขสบายใจเท่านั้น. ต้องมีปีติในธรรม ปีติแล้วก็เป็นสุข จิตที่เป็นสุขเท่านั้น ที่จะสงบรำงับและเป็นสมาธิ. จิตที่ไม่เป็นสุข ไม่มีทางจะรำงับและเป็นสมาธิได้, เป็นสมาธิแล้วมันก็มีบัญญาได้.

ฉะนั้น รักษาจิตให้เป็นสุขไว้เสมอนี้เป็นเคล็ดง่าย ๆ ที่ควรจะถือ. อย่า อวกดี คือมีจิตชนิดที่หงุดหงิด ๆ อยู่ตลอดเวลา ไม่สงบไม่เป็นสุข, รู้สึกสะคุ้งอยู่ตลอด เวลา มีความรู้สึกไปในทางร้าย ในทางแง่ร้ายอยู่ตลอดเวลา ทั้งหลับและตื่น, ไม่มี ความไว้ใจได้ ไม่มีความพอใจเลย, นี่มัน เหมือนกับว่าตกนรกทั้งเป็น.

คำว่า *ธมุมปีติ สุข เสติ นี่เป็นพระพุทธภาษิต*, แล้วมีความสำคัญที่สุด ถ้าไม่มีปีติแล้วก็ไม่มีความสุข, จะต้องจำไว้ ให้แม่นยำว่า ถ้าไม่มีปีติ ไม่มีทางที่จะมี ความสุข.

ปีติ หมายถึง ความรู้สึกพอใจ เราพอใจในสิ่งที่เรามี ในสิ่งที่เราได้ ใน สิ่งที่เราทำหรือแม้แต่สิ่งที่เราหวัง ก็รู้สึกเป็นสุข; นอนลงไปมันก็หลับสนิทเป็นสุข, ตื่นขึ้นมามันก็รู้สึกตื่นขึ้นมาอย่างเป็นสุข, เพราะตลอดเวลามันอยู่ค้วยความพอใจ, จิต มันรู้สึกพอใจ.

ถ้าไม่มีอะไรเป็นที่พอใจ มัน เหมือนเหี่ยวแห้ง กระหายน้ำ พร่องอยู่ เสมออย่างนั้น, หลับก็ยาก ที่นขึ้นมาก็โหย ไม่มีรสความสุข มีแต่ความทุกข์, จะนั่ง นอนยืนเดินก็ไม่มีความรู้สึกที่เป็นสุข คือไม่มีความพอใจในชีวิตนี้ได้. ถ้ามีปี่ติ มันก็ เป็นชีวิตที่อิ่ม นี่ก็เรียกว่าบี่ติ มันก็เป็นสุขทันที ตื่นอยู่ก็เป็นสุข หลับอยู่ก็เป็นสุข ผันอยู่ก็เป็นสุข. ตืนขึ้นมาอีกก็เป็นสุข. เคี๋ยวนี้ใครบ้างที่มีความสุขอย่างนี้ คือว่ารู้สึก อยู่แต่ว่า ทุกอย่างมันถูกต้องหมด, ทุกอย่างมันเป็นไปแต่ในทางดีหมด, ไม่ต้องมีระแวง ว่าอะไรจะไม่เป็นไปในทางดี.

นี้ขอร้องให้ ทุกคนไปสังเกต กำหนด ตึกษา พิจารณาตัวเอง ก็คือ พิจารณาจิต คอยจับสังเกตอยู่ที่จิต ว่ามันรู้สึกอย่างไร? จิตมันมีธรรมปีติ คือพอใจใน ความถูกต้องของตัวเอง, รู้สึกตัวเองมีความถูกต้อง มีธรรมะพอใจ อิ่มอยู่ตลอกเวลา หรือไม่? หรือว่าเราขาดความพอใจในข้อนี้ ไม่รู้สึกว่าตัวมีธรรมอะไร นี่อย่างหนึ่ง.

แล้วมันยังมีแต่ ความรู้สึกวิตกกังวล หวาดกลัว อยู่ภายใต้สำนึก ใน ส่วนลึกของจิตใจ, ไม่ใช่ความรู้สึกตามธรรมดา ที่กำลังคิดนึกอยู่. แต่มันลึกลงไปใต้ นั้น ไม่ทันจะเป็นความคิด ก็เรียกว่าใต้สำนึก, ใต้สำนึกมันมีความรู้สึกวิตกกังวลอยู่ ว่าจะขาดทุน ว่าจะวิบัติ ว่าจะล้มหายตายจาก ว่าจะถูกฉ้อโกง ว่าไฟจะใหม้บ้าน ว่าโจร จะขโมย จะปล้นบ้าน หลายร้อยหลายพันอย่าง. ถ้ามีความรู้สึกอย่างนี้อยู่ภายใต้สำนึก ธรรมบีติมันมีไม่ได้, มันก็เลยเหี่ยวแห้ง เหมือนกับว่าเผาไหม้อยู่ตลอดเวลา มันมี ความสุขไม่ได้.

ถ้าเขาถือพระธรรม ถือสุญญฑา, ถืออนิจจัง ทุกขัง อนัตตา, ถือ อิทัปบัจจยตา เขาจะไม่รู้สึกอย่างนั้น. อะไรๆ มันก็เป็นไปตามกฎของอิทัปบัจจยตา ไม่ ต้องฝืน แล้วก็ไม่ต้องกลัว; กลัวก็ไม่มีประโยชน์อะไร ก็ใช้ธรรมะที่ไม่ยึกถือ ว่าดี ว่าชั่ว ว่าได้ว่าเสียนี้ เข้ามาล้างหมด, จิตใจมันก็เกลี้ยง มันก็หยุด มันก็พอใจในตัว มันเอง, เรียกว่าเป็น ชีวิตที่มันหยุด มัน พอใจในตัวมันเอง ว่าได้เป็นอยู่อย่างนี้ ตามกฎของอิทัปบัจจยตา ที่ควรจะพอใจอย่างนี้ มันก็อื่ม แล้วมัน ก็มีความสุข. นี้เราเรียก โดยอุปมา อย่างพวกคริสเตียนเขาว่า มีเครื่องนุ่งหมที่สะอาด แล้วก็เป็นสุข, มีความประพฤติกระทำทุกอย่าง ที่ทำให้จิตไม่วิตกกังวล ไม่หวาคกลัว, ไม่คิดอะไรชนิดที่เป็นเรื่องร้าย. จิตนี้ก็มีปีติ มีความสุข มีบัสสัทธิ มีสมาธิ แล้วก็มี บัญญา. สังเกตถูก็รู้ ดูหน้าตา มันก็รู้, ดูลูกตามันก็รู้ว่าคนนี้กำลังวิตกกังวล, ว่า คนนี้กำลังมีปฏิมะ ไม่ชอบนั้นไม่ชอบนี้, เห็นคนนั้นคนนี้แล้ว ก็มองค้วยสายตาที่ แสดงว่าระแวงและสงสัย. อย่างนี้คือว่า จิตมันไม่ได้ว่าง ไม่ได้สงบ มันยึดในผ่ายชั่ว แทนที่จะยึดในผ่ายดี, มันระแวงในผ่ายชั่ว ยึดในผ่ายชั่ว คอยหวาดผวาอยู่แต่เรื่องที่จะ เสียหาย จะเป็นทุกข์, จะเกิดขึ้นเป็นความเสียหาย, นี้ก็เรียกว่ามันยึดชั่ว แต่มันก็ต้อง คู่กันกับยึดดี เพราะมันกลัวจะไม่ได้ดี มันจึงไปยึดในเรื่องชั่ว, ไปให้ความหมายในเรื่อง ชั่ว ไปกลัวชั่ว ว่าจะทำลายส่วนที่ดี.

ฉะนั้น คีกับชั่วแยกกันไม่ออก ถ้าแยกออกไปได้สักอย่าง อีกอย่างก็พลอย คับไปด้วย ไม่ต้องกลัว. ถ้าไม่ยึดดีได้ ก็จะไม่ยึดชั่วเอง, ถ้าไม่ยึดชั่วได้ ก็จะไม่ยึดดี เอง เพราะสองอย่างนี้มันแฝดกันอยู่ สำหรับจะทำให้เกิดความหมายสำหรับจะยึดถือ.

ฉะนั้นไปศึกษาดูทุกๆ คู่ที่มนุษย์เขายึดถือกัน เรื่องคีเรื่องชั่ว เรื่อง
บุญเรื่องบาป เรื่องสุขเรื่องทุกข์ เรื่องได้เรื่องเสีย เรื่องแพ้เรื่องชนะ อะไรก็ตาม
ใจ ที่มันเป็นคู่ ๆ ๆ นั้น มันจะต้องอยู่ด้วยกัน สำหรับให้เกิดค่า หรือราคา หรือความ
หมายขึ้นมา เพราะมีชั่วเป็นคู่เปรียบอยู่ คีมันก็มีค่าขึ้นมา เพราะมีคีเป็นคู่เปรียบอยู่
ชั่วมันก็ลดค่าลงไป, แต่ทำให้มีความทุกข์ทั้งนั้น. ฉะนั้นถ้าอยากจะมีชีวิตนิรันดร คือ
บรรลุถึงนิพพานละก็ ศึกษาเรื่องนี้ให้มาก ว่าเรายังโง่อยู่สักกี่มากน้อย ที่ไปยึดถือเรื่อง
คีเรื่องชั่ว เขาจัดเป็นนิสัยไปก็มี. บางคนมีนิสัยชีดดี มองคีไปหมด บางคนชีดในเรื่อง
ชั่ว มองอะไรไปในทางร้าย ระแวงไปในทางร้ายไปหมด.

แต่เข้าใจว่าในโลกนี้ มีคนที่ยึกชั่ว มองในแง่ร้ายนี้มาก มากกว่าที่คนจะมอง ในแง่ดี. คนที่จะมองในแง่ดีไปเสียหมด ดูจะหายาก, แต่ คนที่มองในแง่ร้าย ที่ทำให้ วิตกกังวลหวาคระแวง นี้มันมีมาก แล้วมันก็น่าสงสารแหละ คือมัน จะสะสมปฏิฆะ ชนิดอนุสัย ไว้ในใจมากขึ้น ๆ.

ปฏิพะ คือ หงุดหงิดขัดใจไม่ขอบ, อนุสัยคือความเคยชิน คนคนนี้พอที่นนอนขึ้นมา เหลียวไปทางไหน ก็มองไปในแง่ร้ายทั้งนั้น เรื่องหนึ่งก็เพิ่มอนุสัยเลว คือ ปฏิพะนี้หน่วยหนึ่ง, เหลียวไปทางไหน ก็มองในแง่ร้ายทั้งนั้น ก็เพิ่มปฏิพานุสัยหน่วย หนึ่ง แล้ววันหนึ่งๆ ก็เพิ่มปฏิพานุสัยไม่รู้จักกี่หน่วย. ก็สืบหน่วย ก็ร้อยหน่วย จนกลาย เป็นคนมีนิสัยแห่งปฏิพะ คือระแวงไปในทางร้าย จะลำบากมาก จะมีความทุกข์มาก จะ ทรมานมาก นี้เรียกว่า ความยึดดีและยึดชั่ว มองในแง่ร้าย ก็เพราะว่ายึดดี ว่าจะมี ร้ายมาทำลายที่ดีของเรา, ก็มองในแง่ร้าย.

คนเห็นแก่ตัว ก็จะมองกันไปในแง่นี้มากกว่าอย่างอื่น คือแทนที่จะมองใน แง่กี ก็มองในแง่ร้าย เพราะยึดดี นั่นเอง. อย่างมีคนเดินมา มันจะมองในแง่ร้ายไว้ ก่อน ว่าจะเป็นคนอันธพาล หรือว่าคนเป็นแขกมาจะขอพักด้วย เขาจะมองในแง่ร้ายไว้ ก่อน. ค่อให้พระพุทธเจ้ามาเอง ถ้าไม่รู้จัก มักจะมองในแง่ร้ายไว้ก่อน ว่านี้ต้องระวัง, มันจะอย่างนั้นอย่างนี้ ไม่อยากจะให้พักด้วย. ฉะนั้นก็ปฏิบัติไม่ได้ ในการที่จะมองในแง่ ดี ว่าเพื่อนมนุษย์เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันมาแล้วโว้ย เรายินดีต้อนรับท่าน, เชิญ มาเถิด อย่างนี้, เชิญขึ้นเรือน เชิญกินข้าว, อย่างนี้ มันจะไม่มี มันจะหายาก. แต่ สำหรับผู้ที่ประพฤติธรรมโดยแท้จริง โดยเฉพาะบรรพบุรุษของเรา เขาเคยยึดถือ กันมาอย่างนี้, เขาเคยทำกันมาอย่างนี้, ยึดถือธรรมะ ไม่ระแวงในแง่ร้าย สมัยนี้ไม่มี ใครกล้ายึดถืออย่างนั้น เพราะเห็นว่า ศีลธรรมมันเลวร้ายเต็มที่แล้ว.

เอาละ, เป็นอันว่า พุทธบริษัทก็มีหลักปฏิบัติ สำหรับจะขว้างทิ้งออก

ไป ทั้งเรื่องดีเรื่องชั่ว, จะอยู่อย่างเป็นอิสระ เหนือความคีความชั่ว มีจิศไม่ยึกถือ อะไร, แล้วก็นั้นแหละคือชีวิตนิรันคร.

ฉะนั้นเมื่อใคจิตใจของเรา อยู่เหนือความหมายแห่งความคีความชั่ว เมื่อนั้น จิตใจของเรา ได้กินผลไม้แห่งชีวิตนิรันคร ไม่ถึงขนาดนั้น. แต่พอจะเอามาเปรียบเทียบ เป็นเครื่องวัดกันได้ เช่นที่เคยพูดอยู่เสมอ ๆ ว่า จิตที่คิดจะให้ สบายกว่าจิตที่คิดจะ เอา. ถ้าไม่เข้าใจข้อนี้ แล้วละก็ไม่มีหวังที่จะไปเข้าใจชีวิตนิรันดร. ที่จะไม่ยึค ถือดีถือชั่ว เพียงเท่านี้ก็ยังไม่สังเกตเห็น และไม่รู้สึก, หรือถ้าสังเกตเห็น มันก็เห็นไป ในทางตรงกันข้าม ว่าที่จะเอา สบายกว่าที่จะให้.

ฉะนั้นขอให้ไปสังเกตดูกันเสียใหม่ว่า จิตเมื่อคิดจะให้ออกไป มัน สบาย เป็นสุขกว่าจิตที่คิดจะเอา : จะเอานั้นจะเอานี้ จะเอาเงิน จะเอาของ จะได้ลาภ จะ อย่างนั้นอย่างนี้, หรือเห็นเขาจะเอามาให้ นี้ก็อยากจะเอา กับจิตที่เราคิดจะให้ พอใจ ที่จะให้, ให้เอง นี่สบาย.

จิตที่คิดจะให้มันใกล้ชีวิตนิรันดรมากกว่าจิตที่คิดจะเอา. ฉะนั้นค้อง เคินไปตามทางของจิตที่คิดจะให้ คือจะสละ จะสละทั้งคีทั้งชั่ว ทั้งบุญทั้งบาป ทั้งสุขทั้ง ทุกข์ ทั้งไค้ทั้งเสีย ทั้งแพ้ทั้งชน่ะ, นี่ชีวิตนิรันครมันจะอยู่ที่เป็นอิสระ ว่าง เกลี้ยง ไม่ ยึกมันถือมันอะไร, สมกับที่ว่าเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา. หัวใจของพระพุทธศาสนาคือ ความไม่ยึดมันถือมันอะไร, พูดเป็นประโยคเต็ม ๆ ก็พูดว่า ธรรมทั้งหลาย ทั้งปวง อันบุคคลไม่ควรยึดมั่นถือมั่น โดยความเป็นตัวตนหรือของตน.

ถ้าทำได้อย่างนั้น มันก็เป็นชีวิตนิรันดร เข้าถึงชีวิตนิรันดรขึ้นมาทันที ที่นั้น แต่ที่นี้มันไม่ถาวร มันกลับหายไปเสียอีก เพราะไม่เป็นพระอรหันท์, ถ้าเป็น พระอรหันท์แล้ว ก็ไม่ยึดมันถือมันอะไร โดยประการทั้งปวง และตลอดไป. ฉะนั้น พระอรหันต์จึงเข้าถึงชีวิตนิรันดรและตลอดไป ส่วนเรามันก็ได้แต่ชิมลอง.

เมื่อใดจิตว่าง ไม่ยึดถืออะไร เมื่อนั้นเราก็ได้ชิมลองรสของพระ นิพพาน, คือเมื่อใค่ไม่มีตัวกู—ของกู เกิดอยู่ในจิต หมายความว่าไม่มีกิเลส โลภะ โทสะ โมหะ อย่างใคอย่างหนึ่งเลย นี้คือไม่มีตัวกู—ของกูเลย, เมื่อนั้นจิตเป็นอย่างไร. อุตส่าห์ สังเกตให้มาก จนพอใจในจิตชนิคนั้น แล้วนั้นแหละจะเป็นการตั้งต้นพอใจในพระ-นิพพาน มีจิตน้อมไปพอใจในพระนิพพาน. ฉะนั้นขอให้พบเงื่อนค้นอันนี้เสียก่อน คือ อุตส่าห์ศึกษาสังเกตอยู่ตลอกเวลา ว่าเมื่อจิตมัน ว่างจากตัวกู — ของกู จิตนั้นมันเป็น อย่างไร. พูกตรง ๆ ก็ว่า มัน หยุด มันเย็น มันเป็นสุข มันสบายที่สุดอย่างไร, เราก็ถือเอาเป็นตัวอย่างสินค้า ซึ่งมีชื่อว่า พระนิพพาน. ที่นี้ก็จะเริ่มพอใจ ก็จะเริ่ม ติกตาม จะเริ่มขวนขวายมากขึ้น แล้วก็ใกล้มากขึ้น.

เอ้า, ทีนี้ก็พูดสรุปให้มันสั้นเข้า ให้มันติดต่อกราวเดียวกันไปเสียที่ ว่า คนตั้งต้นมีบาป เมื่อเกิดยึดถือ ในดีและชั่ว, ก่อนหน้านั้นไม่มีบาป. คนเริ่มมี บาปและมีทุกข์ เมื่อรู้จักยึดถือดีและชั่ว, แล้วเขาก็ทนทรมานอยู่ด้วยความทุกข์, ทุกข์ เรื่อยไปทุกคราวที่ยึดถือดีและชั่ว จนกว่าจะค่อย ๆ เข้าใจเรื่องนี้ คือได้รับคำสั่งสอนจาก พระอริยเจ้า ด้วยถ้อยคำที่ว่ามาจากพระเจ้า. เรื่องดี ๆ ถูก ๆ นี้ ให้สมมติว่ามาจากพระเจ้า ทั้งนั้น แล้วก็เข้าใจ แล้วก็เริ่มมีศีล สมาธิ บัญญา.

ที่ว่า มีเครื่องนุ่งหมอันสะอาด มีความสุข และก็เข้าถึงจิตชนิดที่เป็น นิรันดร นี้ถ้าอย่างธรรมกาสามัญ ที่คนเขาชอบพูกกันมันอีกหลายชาติ อีกหลายสิบชาติ หลายร้อยชาติ หลายพันชาติก็ได้ กว่าจะไปถึงชีวิตนิรันคร. ที่นี้เราอยากจะพูกว่า ไม่ ต้อง, ชั่วชาตินี้ชาติเคียว เค็กอยู่ในท้องของแม่ไม่รู้เรื่องคื—ชั่ว, เค็กคลอดออกมาแล้ว ใหม่ ๆ ก็ยังไม่รู้เรื่องดี—ชั่ว ยึกมั่นถือมั่นไม่เป็น, เหมือนกับที่มันยังไม่นุ่งผ้า มันเข้ารูปกันเหลือเกิน, จนกว่าเค็กนั้นมันจะได้เริ่มรู้จักรสของความพอใจไม่พอใจ คือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา อายุสัก ๓—๔ ปีก็เห็นจะได้ พอมันรู้จักแยกสุขทุกข์ รู้จักของ

อร่อยไม่อร่อย น่ารักไม่น่ารัก วินาทีไหนที่มันเริ่มรู้จักแยกเป็นน่ารักไม่น่ารัก คื — ชั่ว บุญ — บาป สวย — ไม่สวย นั้นแหละ เมื่อนั้นแหละ คือนาทีที่มันได้กินผลไม้ค้นนั้น เข้าไปแล้ว.

เหมือนกับอาคัมกับอีฟ มันได้กินผลไม้ต้นนั้นเข้าไปแล้ว เริ่มรู้จักดีรู้จัก ชั่วขึ้นมาทันที : อ้าว, ไม่ได้นุ่งผ้าเลยไม่กล้าออกมา ต้องจัดการ, มีบัญหาเรื่องนุ่งผ้า เป็นอย่างน้อย นี่เหมือนเด็ก ๆ พ่อมันโตขึ้นมา ถึงขนาดรู้จักดีรู้จักชั่ว มันก็คือ ได้กิน ผลไม้ต้นนั้นเข้าไปแล้ว กระทั่งว่ามันอยากจะนุ่งผ้า มันรู้จักอยากจะนุ่งผ้า อยากจะให้ สวย อยากจะให้ดี อยากจะให้เด่น รู้จักแยก ว่าได้ ว่าเสีย ว่าแพ้ ว่าชนะ ว่าดีกว่า ว่าเลว กว่า ว่าเสมอกัน. เด็กอายุสัก ๙ ปี ๑๐ ปี มันก็กินผลไม้ต้นนี้เข้าไปเต็มที่ แล้วมันก็ ทนทุกข์ไป กว่าจะเป็นหนุ่มเป็นสาว เป็นพ่อบ้านแม่เรือน เป็นวัวลากเกวียนไปตลอด ชีวิตนี้, จนกว่าจะถึงระดับสุดท้าย มันเริ่มเห็นว่า อ้าว, ไอ้นี่เอง ไปหลงลากแอก ลากเกวียนของกวามดีกวามชั่วนี่เอง, ไม่เอา, ไม่เอา, ไปศึกษาวิชาความหลุดพ้นของ พระพุทธเจ้าดีกว่า แล้วก็มาสู่พระศาสนา ศึกษาเรื่องกวามหลุดพ้น มันก็ได้หลุดพ้น จนมีจิตอยู่เหนือความดี—ความชั่ว ความสุข—ความทุกข์ ว่างเป็นพระนิพพานไป.

ฉะนั้นขอให้ถือว่า เรื่องในพระคัมภีร์ทั้งหมดนั้น มันก็คือเรื่องในชีวิต คนนั้นเอง. เด็ก ๆ เกิดมาไม่มีความทุกข์ ไม่มีบัญหา ไม่มีอะไรหมด เพราะไม่รู้จักดี ไม่รู้จักชั่ว, พอรู้จักดีรู้จักชั่วก็มีบัญหา แล้วก็ทนทุกข์ปลุกปล้ำไป เพราะความดีความ ชั่ว. นี้เรียกว่า รู้จักดี รู้จักชั่ว สำหรับยึดถือ, ครั้นไปในบั้นปลายแห่งชีวิต ได้ ศึกษาธรรมะมากเข้า ก็รู้จักดี รู้จักชั่ว อีกครั้งหนึ่ง, แต่รู้สำหรับจะไม่ยึดถือ. ฉะนั้น จึงรู้จักสำหรับปล่อยวาง ไม่มีอุปาทานสำหรับจะยึดถือ ก็บรรลุมรรค ผล นิพพาน เป็น พระอรหันต์ ก็เป็นชีวิตนิรันดรโดยสมบูรณ์ ฉะนั้นข้อความในคัมภีร์คริสเตียนนั้น เมื่อ จะเอามาปรับจัดกันเข้ากับคัมภีร์ในพุทธศาสนา มันก็เป็นอย่างนี้.

อาตมาจึงถือว่า ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ เข้าใจ ว่ากงจะมีประโยชน์แก่สดิบัญญา ของท่านผู้พังทั้งหลาย ที่จะรู้จักคิกนึกให้มันกว้างขวาง ออกไป ให้มันถูกให้มันตรง ให้มันจริง ยิ่งขึ้นไปกว่าเคิม.

นี่เรารู้เรื่องชีวิตนิรันดร ว่าเป็นอย่างไร, รูปจักบาปดั้งเดิม, บาปดั้ง เดิม คือรับถ่ายทอกมาแต่พ่อแม่ พอเกิดออกมา ก็จะรู้จักยึดถือดีชั่ว คือเหมือนกับกิน ผลไม้ต้นนั้นเข้าไป เกิดออกมาจากพ่อแม่ ยังไม่เคยกินผลไม้ต้นนั้น ไม่เท่าไรมันก็ต้อง กินผลไม้ต้นนั้น แล้วที่เขาพูดไว้ว่า ผ่ายหญิงเป็นผ่ายยัวยุให้ผ่ายชายกิน นี้มันก็มีบัญหาอยู่ มีความหมายอยู่ ไปคิดเอาเองก็แล้วกัน.

ถ้าจะเอาประโยชน์จากเรื่องนี้ ก็ขอให้เข้าใจว่า ยึคมั่นถือมั่นคี — ชั่วนั้นมัน เป็นทุกข์ รู้จักมันเสีย ปล่อยวางมันเสีย อย่ายึคมัน นั้นมันจะเป็นชีวิตนิรันคร.

กำว่า บาปดั้งเดิม คือบาปที่ทั้งทันยึกถือ นี้บาปทลอกกาลนั้น คือกวาม ยึกถืออยู่ทลอกเวลา จนกว่าจะถึงวันที่วิมุทิหลุกพ้น จากกวามยึกถือก้วยอุปาทาน. จิตไม่ถือมันด้วยอุปาทานเมื่อใด เมื่อนั้นแหละเรียกว่า เข้าสู่ชีวิตนิรันดร, เข้าสู่ ประตูอมตะไป.

การบรรยายในวันนี้ พอสมควรแก่เวลาแล้ว ขอให้นำไปคิดไปนึก ไปใช้ ให้สำเร็จประโยชน์ยิ่งๆ ขึ้นไป อย่าให้พั่งแล้วก็เลิกกัน.

ขอยุติการบรรยายในวันนี้ไว้เพียงเท่านี้ เป็นโอกาสให้พระคุณเจ้าสวดบท พระธรรม สำหรับส่งเสริมการปฏิบัติ เพื่อชีวิตนิรันครต่อไปอีก. ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

- et -

๓ มีนาคม ๒๕๒๒

#### การไถ่บาป.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์แห่งภาคมาฆบูชา เป็นครั้งที่ ๙ นี้ อาคมาก็ยัง คงกล่าวเรื่องใจความสำคัญแห่งคริสตธรรม ที่พุทธบริษัทควรทราบ ต่อไปตามเคิม. แต่ ในวันนี้จะกล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า *การไถ่บาป*.

ขอให้ท่านทำความเข้าใจอย่างถูกต้องไว้เสมอไป ว่าเราจะทำความเข้าใจ ระหว่างศาสนา เพื่ออยู่กันเป็นผาสุก, แม้จะอ้างคนเองว่าถือศาสนาต่างกัน. อีกอย่าง หนึ่งซึ่งแคบเข้ามา ก็คือว่า เรา จะต้องมองดูความสำคัญหรือเรื่องสำคัญ แห่งศาสนา นั้น ๆ ซึ่งมีอยู่ร่วมกันในโลก, และที่ละเอียกไปกว่านั้น ก็คือว่า ถ้าเราไม่มองเราก็จะ ไม่เห็น. ถ้าเรามองไม่เป็น เราก็เข้าใจผิด; เช่นคำว่า "การไถ่บาป". พุทธบริษัท ที่โง่ ๆ ก็จะพูกว่ากรรมเป็นเรื่องเฉพาะตัว จะไถ่กันไม่ได้, แล้วทำไมจึงมาพูกถึงการ ไถ่บาป? ผ่ายคริสเตียนเขามีการไถ่บาป. เราจะต้องรู้ว่า การไถ่บาปนั้นเป็นอย่างไร, เพื่อไม่ให้พุทธบริษัทโง่กว่าพวกคริสเตียน ขอให้ท่านตั้งใจพั่งดูให้ดี ๆ.

### พระเยซูเป็นผู้ไถ่บาป.

เรื่องมันมีอยู่ว่า พระเยซูคริสต์นั้นเขาถือว่า เป็นผู้ไถ่บาป, เรียกอย่าง สูงสุกว่า พระมหาไถ่ คือเป็นผู้ไถ่อย่างสูงสุด, ไถ่บาปของมนุษย์ ด้วยชีวิตของ พระองค์เอง, เพราะเขาเห็นและยอมรับความจริงข้อนี้ เขาจึงยอมรับนับถือพระเยซู ด้วย ชีวิตจิตใจ. คริสตศาสนิกชนมีความมั่นคงในศาสนาของเขา ก็เพราะมองเห็นความ สำคัญ แห่งเรื่องที่สำคัญเช่นเรื่องนี้เป็นต้น อย่างแท้จริง มีใจความว่า พระเยซูเป็นผู้ ไถ่บาปของสัตว์ทั้งปวง ด้วยชีวิตของพระองค์, แล้วก็ว่าเรามันรอกมาได้ เพราะ การช่วยของพระองค์ เราจึงมอบความเชื่อ มอบความคิดความนึก ความพยายามทุกอย่าง ในพระองค์.

#### พิจารณาคำว่า "ไถ่".

ในชั้นแรกนี้ เราจะพูดกันถึงความหมายของคำว่า "การไอ่" นี้กันเสียก่อน. คำธรรมดาที่เราใช้กัน ในภาษาไทย ก็คือการไถ่ เช่นคนนี้ติดเงินของคน ๆ หนึ่ง เป็น ทาสเขา แล้วมีคนเอาเงินมาให้นายตามหนี้สินที่มี, ก็ปลดเปลื่องคนนั้นให้พ้นจากความ เป็นทาส เป็นอิสระไป, นี่คือการไถ่ ในความหมายธรรมดา. และเป็นเรื่อง ทางวัตถุ แล้วก็ไถ่ด้วยเงิน, ก็เป็นเรื่องการไถ่ในทางวัตถุธรรม. ถ้าเป็นเรื่อง ทางจิตทางวิญญาณ ก็หมายความว่า มันมีกนติกอยู่ในอำนาจ ของบาป ของกวามกิดเห็นผิก โง่อยู่ พูดเท่าไรก็ไม่เชื่อ, พูดเท่าไรก็ไม่ยอมพัง, จนต้อง มีคนสักคนหนึ่งมากระทำ จนตัวเองต้องเสียชีวิต, แล้วคนเหล่านั้นจึงยอมสนใจ ยอม พิจารณา เห็นแล้วก็เชื่อ, อย่างนี้เรียกว่าผู้ไถ่ในทางศาสนา อย่างที่พระเยซูทรงเป็นผู้ไถ่.

การไถ่บาปเรียกว่า Redemption, redeem ก็คือไถ่. คำว่า "ไถ่" ก็คือเอา อะไรไปใช้ทดแทน แล้วก็เอาอันนั้นออกมาได้, นี้เรียกว่าไถ่. คำว่า Redemption, ก็หมายถึงพระเยซูเสียชีวิต เพื่อให้โลกมนุษย์รอด. เครื่องหมายกางเขน ที่แขวน อยู่ที่คอของผู้ถือศาสนาคริสเตียน ก็คือเครื่องหมายของการไถ่. กางเขนนั้นคือไม้ที่ เขาเอาพระเยซูไปตรึ่งเข้าที่นั่นจนตาย. พระเยซูก็ตายบนไม้กางเขน เพราะอื่นยันคำพูด ของตน ที่ได้พูดไปแล้วว่าอย่างนั้นๆ ไม่ยอมกลับคำ. แขวนไม้กางเขน ก็คือการ ยอมรับพระมหาไอ่ว่าเป็นผู้ช่วยของตน.

คำว่าไถ่หรือ redemption นี้ บางทีก็ใช้ไปในความหมายอื่นก็มี เช่นคำว่า liberation ทำให้หลุดออกไปจากข้อผูกพัน, บางทีก็ใช้คำว่า deliverance คือช่วยค้วย การ ส่งออกไปเสียให้พ้น พ้นบัญหาหรือพันอันตราย. ความหมายอย่างที่เรียกกันสมัยบัจจุบัน ว่า ผู้ปลดปล่อย นั่นเอง; แต่นั่นเป็นเรื่องทางการเมือง เดี๋ยวนี้เป็นเรื่องทางศาสนา ผู้ปลดปล่อยหรือผู้ช่วยให้รอดในทางวิญญาณ. แต่ผู้ปลดปล่อยสมัยนี้ เขาหมายถึงยก กองทัพไปตีบ้านเมืองให้ชนะ แล้วก็ปล่อยพรรคพวกของตน มันคนละความหมาย; แยกกันแล้วก็คือ ผู้ปลดปล่อยทางร่างกาย, กับผู้ปลดปล่อยทางวิญญาณคือ ทางจิตทางใจ. ถ้าเป็นเรื่องของศาสนา ก็เป็นเรื่องการปลดปล่อยในทางวิญญาณ.

ถ้าสังเกตดูให้ดี จะเห็นได้ว่า การปลดปล่อยทางวิญญาณนั้น มันเป็นการ กระทำที่ซ้อนกันอยู่ ๒ ชั้น เพราะเรื่องทางวิญญาณเป็นเรื่อง บัจจัดตั้ง คือเป็นเรื่อง เฉพาะทั่ว. ผู้จะปลดปล่อยผู้อื่นทางวิญญาณ ต้องไปทำให้เขาเข้าใจอย่างถูกต้อง ในทางวิญญาณ แล้วเขาก็ทำตัวเขาให้หลุดออกมาได้, ไม่เหมือนกับการปลดปล่อยทาง วัตถุหรือทางเงิน เอาเงินไปไถ่ตัวมา มันก็ออกมาได้. แต่ในทางวิญญาณทำอย่างนั้น ไม่ได้, มันต้องไปทำอย่างใดอย่างหนึ่ง จนถึงกับคนนั้นมันรู้จักทำให้หลุดได้ด้วยตัวของ เขาเอง. นี้ก็เรียกว่ายังมีบุญคุณอยู่ เพราะว่าถ้าคนนั้น ไม่ช่วยชี้หนทาง ให้เกิดความ เข้าใจถูกต้อง คนนั้นมัน ก็หลุดไม่ได้. นี้เราเรียกว่า ผู้ไถ่นั้นก็คือผู้ช่วยให้เขารู้จัก ไถ่ตัวเขาเอง, ช่วยให้เขารู้จักมิจฉาทิฏฐิ ว่าเป็นอย่างไร, แล้วถอนตัวออกมาเสียได้จาก มิจฉาทิฏฐินั้น ๆ นี่คือเป็นผู้ไถ่ที่แท้จริง.

## การไถ่มือยู่ทั้งคริสต์และพุทธ.

มาดูกันว่า คำว่าไถ่นี้ เป็นเรื่องในศาสนาคริสเตียนอย่างเดียว หรือ ว่าแม้ในพุทธศาสนาก็มี. ต้องขอใช้คำพูดเดียวกันอีกว่า ถ้าพุทธบริษัทไม่มองเห็น การไถ่ให้พ้นบาปในศาสนาของตน มันก็เป็นพุทธบริษัทที่โง่กว่าคริสเตียน อยู่ต่อไป ตามเดิม.

การไถ่หรือการช่วยให้รอดนี้ เป็นอุดมคติของโพธิสัตว์; ถ้าใคร อ่านเรื่องที่เกี่ยวกับพระโพธิสัตว์ ก็จะพบความหมายของการไถ่ คือ พระโพธิสัตว์ต้องยอม หลาย ๆ อย่าง, กระทั่งยอมเสียชีวิต เพื่อจะช่วยผู้อื่น. เราจะนึกถึงพระพุทธเจ้าบำเพ็ญ บารมี ชนิคที่เป็นปรมัตถบารมี อุปบารมี อะไรก็ตาม ซึ่งต้องเสียชีวิต ปรากฏอยู่ใน เรื่องนั้น ๆ จึงจะสามารถเป็นโพธิสัตว์ช่วยโลกได้.

หรือแม้เมื่อพระองค์ทรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้ว มองเห็นว่า ธรรม ที่ทรัสรู้นี้ลึก ไม่มีใครเข้าใจ สอนก็เหนื่อยเปล่าไม่มีใครเข้าใจ. แต่แล้วมากลับมองเห็น อีกทางหนึ่งว่า มันยังมีคนเข้าใจบ้าง แม้จำนวนน้อย, ถ้าเราไม่แสดงธรรม คนจำนวน น้อยนี้ก็จะเสียประโยชน์. พระองค์จึง ต้องทรงลำบากอย่างยิ่ง ในการประกาศ พระศาสนา, ประสบการต่อต้านรอบก้าน, หรือแม้ที่สุดจะต้องเหน็ดเหนื่อยเหลือ ประมาณ. นี่คือการลงทุน เสียสละ หรือบริจาคเพื่อจะไถ่เอาสัตว์เหล่านั้น ออกมาเสียจากอำนาจของบาป ของกิเลส ของอวิชชา, นี่ไถ่สัตว์ออกมาเสียจากบาป จาก กิเลส จากกรงของอวิชชาก็ว่า เป็นการช่วยให้รอดในทางวิญญาณ โดยการเสียสละ เจ็บปวกหรือเสียชีวิต ของใครคนใดคนหนึ่ง ก็เรียกว่าเป็นการไถ่.

ทำไม่ไม่มองดูให้ใกล้ตัวเข้ามาอีกว่า ผู้ที่เป็น พ่อแม่ครูบาอาจารย์ทั้งหลาย นี้ก็ต้องทำการไถ่อยู่ตลอดเวลา; ถ้าไม่ใช่การยอมเสียสละ ยอมเจ็บปวก ยอมลำบาก ของบิคามารคาแล้ว ทารกน้อยๆ มันก็รอคชีวิตไปไม่ได้ มันค้องตาย, พ่อแม่ต้อง ลงทุนค้วยความเหนื่อยยากลำบาก หรือเจียนตาย, หรือถึงกับตายไปก็มีในบางกรณี ก็เพื่อ ช่วยชีวิตทารกน้อยๆไว้, หรือว่าครูบาอาจารย์โดยทั่วไป ถ้ามีสัญชาตญาณแห่งความ เป็นครูบาอาจารย์จะมีลักษณะเป็นผู้ไถ่เสมอไป, คือมันจะยอมทนยากลำบาก ทนความ ยากลำบากเจ็บปวกรวกร้าว คือยอมเสียสละความสุข เพื่อให้เกิดผลดีแก่ลูกศิษย์. นี้เป็น การไถ่คนเหล่านั้น ออกมาเสียจากความโง่.

ทำให้เราเห็นได้ว่า การไถ่นี้มันเป็นสิ่งที่ต้องมี และต้องกระทำกันอยู่ ในโลก. ถ้าเราจะไถ่ตัวเอง ให้พ้นจากความยากจน เราก็ต้องลงทุนด้วยความ เหนื่อยยากลำบาก, เพื่อจะไถ่เอาตัวเองออกมาเสียจากความยากจน, นี้มันเป็นการไถ่ ทางวัตถุ.

การช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ให้พ้นจากาวามทุกข์ ก็เป็นการไถ่ด้วย เหมือนกัน. แต่ถ้าไม่ระวังให้ดี มันจะกลายเป็นโทษ; เช่นเอาเงินเอาของไปช่วย กันง่ายๆ ให้คนที่อดอยากลำบากนั้นมันพันทุกข์มันก็ทำได้ ก็เรียกว่าไถ่เขาให้พ้นทุกข์, แต่มันจะกลายเป็นว่า ไปทำให้เขาขี้เกียจมากขึ้น, มีความเห็นแก่ตัวมากขึ้น, แล้วจะโง่ มากขึ้นนี้, มันจะไม่เป็นการไถ่กันตอนนี้. ฉะนั้น การไถ่ในทางวัตถุ จึงไม่ใช่เป็น การไถ่ที่ปลอดภัย สู้การไถ่ในทางจิตทางวิญญาณไม่ได้ ซึ่งจะมีแต่การปลอดภัย อย่างเดียว.

พูกถึงการไถ่ในทางจิตทางวิญญาณ มันจะต้องมีความสามารถ หลายอย่าง หลายประการ จึงจะทำใต้; เช่นว่าคนนั้นต้องมีบัญญาถึงขนาด เช่นเป็นพระพุทธเจ้า ก็มีบัญญาขนาดพระพุทธเจ้า, เป็นพระสาวกก็มีบัญญาขนาดพระสาวก, ต้องมีบัญญารู้ว่า ทำอย่างไร จึงจะออกมาจากความทุกข์ได้. นี่เขาต้องมีบัญญาอย่างนี้, มีบัญญาแล้วต้อง มีความตั้งใจ, ที่เรียกว่าสัจจะหรืออธิษฐาน บักใจลงไปว่า เราจะช่วยไถ่เขาออกมา. เมื่อมีความตั้งใจแล้ว มันต้องมีความเสียสละ ความเมตตากรุณาอะไรก็รวมอยู่ในคำว่า เสียสละ, จะตั้งใจอยู่เฉยๆไม่ได้ ต้องลงมือกระทำ มันก็ต้องเสียสละ เมื่อเสียสละแล้ว ก็ ยังจะต้องมีขันติ คือความอดกลั้นอดทน ให้ทำการไถ่นั้นลุล่วงไปด้วยดี, เพราะมันทำ ยาก, เพราะมันต้องทำในระยะยาว.

นี่การที่จะไถ่คนออกมาเสียจากบาป ผู้ไถ่ต้องมีคุณธรรมสูง คือ มีปัญญา รู้เรื่องนี้คี มีสัจจะ ความจริง ความทั้งใจจริงที่จะไถ่, แล้วก็ต้องมีการเสียสละทุกอย่าง ที่จะต้องเสียสละในการไถ่, แล้วก็ต้องอดทน ตลอดเวลาของการไถ่.

การกระทำของพระพุทธเจ้า ในพระพุทธศาสนานี้ ก็มีลักษณะอย่างนี้ คือ เป็นการไถ่สัตว์ออกมา เสียจากความทุกข์ หรือเหตุของความทุกข์, หรือพูดให้ กว้างหน่อยก็ว่า ออกมาเสียจากกรงขังของอวิชชา ให้มาสู่แสงสว่าง. ถ้าไม่มีการไถ่ คือกิคช่วยผู้อื่นในทำนองนี้แล้ว ความเมตตากรุณาก็ไม่มีค่าอะไร ไม่มีความหมายอะไร มีเมตตากรุณาก็มีเปล่าๆ เพราะว่าไม่ได้ช่วยผู้อื่น คือไม่ได้ใช้ไปในการช่วยผู้อื่น, จะให้มีเมตตากรุณาถึงไหนมันก็ไม่มีประโยชน์อะไร. พระพุทธเจ้าท่านจึงไม่ ทรงมีแต่ เมตตากรุณา เฉยๆ, แต่ท่านมี การไถ่ คือการยกสัตว์ขึ้นเสียจากกองทุกข์.

นี้รวมความว่า การไถ่นั้นเป็นเรื่องของพระศาสนา ไม่ว่าศาสนาใหน; ถ้าจะให้ประสบความสำเร็จ ตามความหมายของคำว่าศาสนา มันต้องเป็นศาสนาที่ช่วย สัตวโลกได้, แล้วการที่จะช่วยสัตวโลกโดยไม่มีการไถ่ ไม่มีการเสียสละเป็นเดิมพันนั้นมัน ไม่มีหนทาง. มันต้อง มีการเสียสละ เราลองคิดภูว่า เรื่องทางวัตถุ ช่วยกันให้รอด จากความอกอยากลำบากยากจน มันก็ยังต้องช่วยกัน คือไถ่ตัวเพื่อนมนุษย์ออกมาจาก ความลำบากยากจน แต่มันก็ไม่มีค่าหรือความหมายอะไรนัก, มันไปสูงสุดอยู่ที่ ไถ่ออก มาเสียจากความโง่เขลา. เมื่อเขาไม่โง่เขลาแล้ว เขาก็จะพ้นจากความยากจนเอง, เขา ยากจนเพราะโง่เขลา. เราไถ่เขาออกมาจากความโง่เขลา เขาก็พันจากความยากจนเอง. ฉะนั้น เราอยู่ในโลก นี้มันหลีกไม่พ้น ที่จะต้องมีการไถ่ คือการช่วยเหลือซึ่งกัน และกัน ให้ออกมาเสียจากความทุกข์.

ที่นี้เรื่องของพระเยซูนั้นมันสูงสุด คือท่านยอมเสียสละชีวิต เพื่อจะช่วย คนที่เห็นผิดเข้าใจผิด กลับมาสู่ความเข้าใจถูก นี้ก็มุ่งหมายอย่างเคียวกันกับพระพุทธเจ้า ที่จะทำให้คนละความเห็นผิดมาสู่ความเห็นถูก แต่ในกรณีของพระพุทธเจ้าไม่จำเป็นที่ถึง กับจะต้องเสียสละชีวิต เพราะว่าในประเทศอินเดียสมัยนั้น พอจะพูดกันรู้เรื่องค้วยปาก. ถ้าในประเทศปาเลสไตน์สมัยของพระเยซูนั้น ไม่อาจจะพูดกันได้ด้วยปาก, พูดกันไม่รู้ เรื่องค้วยปาก, ต้องทำมากไปกว่านั้น จึงเกิดมีการเสียชีวิตกันขึ้น. ขอให้เข้าใจเรื่อง ราวของการไถ่บาป เป็นใจความสำคัญของคริสตธรรม ที่พุทธบริษัทควรทราบไว้อย่าง คร่าว ๆ อย่างนี้.

#### ศึกษาการไถ่บาปในศาสนาคริสต์.

ที่นี้อาตมาก็จะพูดถึง การไถ่บาปในศาสนากริสต์นั้นให้ละเอียด หรือชัดเจน เมื่อพูกถึงการไถ่บาปตามหลักของคริสเตียน ผู้ที่ใก้เคยอ่านคัมภีร์ไบเบิล มาแล้ว ก็จะต้องนึกถึงบาปอันแรกที่สุดคือ บาปดั้งเดิม ซึ่งเคยเอามาเล่าให้พังหลายหน แล้ว ว่ามันมีความหมายอย่างเคียวกันกับในทางพุทธศาสนา คือในสวนของพระเจ้านั้น มี คนไม้ค้องห้าม ไม่ให้ผัวเมียค่แรกที่เผ้าสวนนั้น กินลูกเข้าไป แล้วถ้ากินเข้าไปแล้ว จะ มีความรู้จักคีรู้จักชั่ว แล้วก็จะตาย, กินผลไม้นั้นแล้วจะรู้จักดีรู้จักชั่ว แล้วก็จะตาย. ไม่รู้เรื่องคีเรื่องชั่ว พอมากินผลไม้ต้นนี้แล้ว มันเขยิบขึ้นมาถึงกับรู้จักดีรู้จักชั่ว รู้จักอื่น ๆ ไปทุกคู่ ซึ่งเรียก ว่ามันเป็นปัญหา เช่นรู้จักแพ้รู้จักชนะ รู้จักได้รู้จักเสีย รู้จักงามรู้จักไม่งาม ด้วนแต่ เป็นคู่ ๆ แล้วทำให้มีบัญหา เพราะว่ามันรู้สำหรับจะยึกมันถือมัน คือว่ารู้จักดีรู้จักชั่วใน ระยะแรกนี้ มันรู้สำหรับจะยึกมันถือมัน. พอยึกมันถือมัน มันก็เกิดทุกซ์. นี้คือบาป และความศายอันแรกของมนุษย์ เป็นมรดกศกทอดมาถึงลูกหลานชั้นหลัง ถึงทุกวันนี้.

เราจะเปรียบคูอีกทีหนึ่งว่า ลูกเค็กๆ ทารกเพิ่งคลอดออกมาจากท้องแม่ ไม่ รู้จักเรื่องดีเรื่องชั่ว มันก็ไม่มีบัญหาอะไร เพียงแท่หิวก็กิน อื่มแล้วก็นอน, หิวก็กินอีก ไม่ได้กินก็ร้องให้เท่านั้นเอง มันไม่รู้ความหมายของคำว่าดีหรือชั่ว มันก็เลยยังไม่มีบัญหา จนกว่าจะเทิบโทเป็นเด็กโต รู้เรื่องดีรู้เรื่องชั่ว กระทั่งเป็นหนุ่มเป็นสาว รู้จักสวยรู้จัก ไม่สวย รู้จักดี— ชั่ว ที่สูงขึ้นไป. นี้มันก็มีปัญหา แล้วมันก็ก็มีความทุกข์ เพราะ รู้จักดีรู้จักชั่ว นั่นเอง. มันต้อง เลื่อนขึ้นมาอีกชั้นหนึ่ง คือรู้จักดีรู้จักชั่ว ถึงขนาดที่ เห็นว่ามันเหลวไหลทั้งนั้น แล้วก็ไม่ยึดถือทั้งดีและชั่ว นี้จึงจะดับทุกข์, จึงจะพ้นทุกข์.

ฉะนั้นการรู้เรื่องคีเรื่องช่วนั้นมีอยู่สองคอน : ตอนแรกรู้เพียง ว่ามัน ดี ว่ามัน ชั่ว มันต่างกัน, แล้วก็หลงใหล่ไปในทางคี มันก็มีบัญหา เรียกว่ารู้จักคี — ชั่ว สำหรับจะหมายมั่นยึกถือค้วยอุปาทาน. ทีนี้ต่อมา รู้อีกที่หนึ่ง รู้ทับลงไป อีกทีหนึ่งว่า โอ, นี่มันเรื่องบ้า ก็เลย ไม่ยึดถือทั้งดีและทั้งชั่ว. นี้เรียกว่า รู้คีรู้ชั่วสำหรับจะไม่ ยึกถือ.

ผัวเมียคู่นั้นกินผลไม้เข้าไปแล้ว รู้จักดีรู้จักชั่วเพียงสำหรับยึดถือ ก็เลย มีความทุกข์ เรียกว่าบาปคั้งค้นเป็น original sin, เป็นบาปคั้งค้น ที่พ่อแม่คู่นั้นแล้วคลอด ลูกออกมาเท่าไร ๆ มันก็รู้จักยึดถือดี — ชั่ว เป็นทุกข์สืบต่อ ๆ กันมา. แล้วเรื่องมันมีว่า พระเจ้าบ้องกันไม่ให้ผัวเมียคู่นี้ได้กินผลไม้ของค้นไม้อีกค้นหนึ่ง ซึ่งจะทำให้มีชีวิตนิรันคร ผัวเมียคู่นี้ ซึ่งเป็นบรรพบุรุษของมนุษย์นี้ เลยไม่ได้กินผลไม้ของค้นไม้ชีวิตนิรันคร เลยไม่รู้จักปลดเปลื้องตัวเอง ให้พ้นไปจากบาปที่ยึดถือดี — ชั่ว จนกว่าพระเยซูจะเกิด.

เรื่องแต่โบราณก่อนพระเยซูในคัมภีร์ของพวกยิวนั้น เขียนไว้อย่างนั้น จะห่างกันกี่พันบีก็รู้ไม่ได้ จนกว่าจะเกิดพระเยซู ซึ่งจะมา*สั่งสอนกันใหม่ ให้รู้สละ* ให้ปล่อย ให้วาง แล้วก็จะได้ชีวิตนิรันตร; จึงพูดได้ว่า พระเยซูเสียสละชีวิต เพื่อ ไถ่มนุษย์โง่ๆเหล่านั้น ให้พ้นจากบาปคั้งเดิม บาปทีแรก, แล้วก็มามีชีวิตนิรันตร.

เรื่อง ชีวิตนิรันดร จึงมา มีอยู่ในตอนคัมภีร์ใหม่, ตอนคัมภีร์เก่า มีแต่เรื่องบาปนิรันดร, บาปคั้งคันและบาปนิรันครของมนุษย์ จนกว่าจะเกิดพระเยซู จะมาช่วยไล่ให้มนุษย์พันจากบาปนิรันคร คือให้พ้นจากการถือลัทธิผิด ๆ ตามที่มีกล่าว อยู่ในหัวข้อของธรรม เกี่ยวกับเรื่องการไล่บาป.

# ดูการไถ่บาปในคัมภีร์อื่น ๆ ของคริสต์เทียบฝ่ายพุทธ.

การได้บาปในคัมภีร์ลุคหรือที่เรียกกันว่าลูกา บทที่ ๒๑ ข้อที่ ๒๘ นั้น มีการ กล่าวถึงพระเยขู จะมาปรากฏขึ้น ให้มนุษย์พ้นจากความกลัวหรือความทุกขึ้ ในวัน พิพากษาโทษ ในวันพิพากษาโทษนั้น มันมีเรื่องที่น่ากลัวที่สุด เหมือนกับว่าจะเกิด มิคสัญญี่อะไรทำนองนี้, วันเหล่านั้นจะเป็นวันที่น่ากลัวอย่างยิ่ง. หญิงมีครรภ์ หญิง แม่ลูกอ่อน จะมีความทุกข์อย่างใหญ่หลวง, พระเจ้าจะพิโรธกนเหล่านี้. เขาจะถูก ประหารค้วยคาบ จะถูกนำตัวไปเป็นเชลยยังประเทศต่าง ๆ คนต่างชาติต่างศาสนาก็จะ เหยียบย่ำกรุงเยรูซาเล็ม ทำให้คนเมืองนั้นสูญเสียอำนาจ นี้ตอนท้ายมีว่า กลัวจนสลบ นี้ก็ จะเกิดอาการบุตรมนุษย์มาในก้อนเมฆ แล้วก็จะ เป็นเครื่องแสดงว่า มนุษย์จะ รอดพันจากความกลัว, เตือนว่าให้เตรียมพร้อม สำหรับจะเข้าใจการมาของบุตรมนุษย์.

คำกล่าวตอนนี้จะพูดเป็นเรื่องวัตถุ, เป็นเรื่องปุคคลาธิษฐานก็ได้, เป็น เรื่องธรรมาชิษฐานก็ได้, คือว่าถ้ามีความกลัว อย่างกลัวไฟไหม้ กลัวน้ำท่วม กลัวแผ่นดิน ถล่ม กลัวอะไรก็ตาม, ถ้าพระเยซูปรากฏก็จะหายกลัว. ถ้ามองไปในเรื่องของจิต ใจ หรือความทุกข์ระทมด้วยกิเลสด้วยความทุกข์ ถ้าพระเยซูมาปรากฏ ความกลัวก็จะ หายไป. นี้หมายความว่า จะช่วยขจัดความกลัว, จะไถ่มนุษย์ให้ออกไปพ้นจากความ กลัว, เป็นใจความกว้าง ๆ ว่าจะช่วยระงับความน่ากลัว, แม้ความน่ากลัวสูงสุด ในวัน พิพากษาโทษของมนุษย์.

ทีนี้มาถึง คัมภีร์ที่เป็นกิจการของพระสาวก คำสอนของเขนต็ปอล มีมาก เกี่ยวกับเรื่องนี้; เช่นจกหมายถึงพวกโรม ตอนที่ ๓ ข้อ ๒๔ พระเยซูจะช่วยให้พ้น จากบาป ด้วยความสรัทธาในพระเยซู; เพราะว่าพระเยซูเป็นผู้ที่พระเจ้าประทานมา เพื่อวัตถุประสงค์อันนั้น. นี้หมายความว่า ใช้ความเชื่อ เป็นเครื่องแก้บัญหา, ถ้ามี ความเชื่อ มันก็หมกความกลัว. ข้อความนั้นมีเป็นใจความสำคัญอยู่ว่า พระเจ้าทรง กำหนดวิธี ให้มนุษย์คืนดีกันกับพระองค์, พระเจ้าให้มนุษย์ดื่นดีกับพระองค์ โดย ทางความศรัทธาในพระเยซูคริสต์. พระองค์ โปรดให้เป็นเช่นนี้ แก่ทุกคนที่มี ความเชื่อในพระเยซูคริสต์, ไม่ถือว่าใครดีกว่าใคร, เพราะทุกคนทำบาปเหมือนกัน. พระเจ้าทรงเมตตาให้เขาคืนดีกับพระองค์ โดยทางมีศรัทธาในพระเยซูคริสต์ แล้วให้คน ทั้งปวงเหล่านั้นหมดบาปได้, ความหมดบาปนี้เรียกว่าไล่บาป.

เมื่อสัตวโลกที่ โง่ ๆ คืนคีกันได้กับพระเจ้า; นั้หมายความว่าคนทั่วไป ไม่เชื่อพระเจ้า, ไม่ยอมรับคำสอนของพระเจ้า, คือไม่ถือพระเจ้านั้นแหละ, เรียกว่า ทะเลาะวิวาทกับพระเจ้า. นี้พระเจ้าก็ไปพาพระเยซูคริสต์มา สำหรับสอนคนให้รู้จักว่า อะไรเป็นอะไร, แล้วคนก็เชื่อในคำสอนของพระเยซูคริสต์. นี้ก็เท่ากับว่า ทำให้มนุษย์ ซึ่งเคยเป็นศัตรูกับพระเจ้านั้นเปลี่ยนไปเป็นผู้เชื่อพังหรือคืนคีกัน, นี้ ถือว่าพระเยซู เป็นผู้ไถ่บาปของมนุษย์เหล่านั้น แม้ว่าจะเป็นการจัดของพระเจ้า.

เราก็ลองคิดนึกถึงตัวเราเอง : คนบางพวกมนุษย์บางคนไม่ชอบ พระพุทธเจ้า เกลียดพระพุทธเจ้า จนทำตนเป็นศัตรู กันกับพระพุทธเจ้า เรื่อง-ราวก็ปรากฏอยู่ในพระคัมภีร์ ว่าในอินเคียในครั้งกระโน้น ก็มีคนเป็นอันมาก ที่ไม่ยอม รับการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า, ไม่เชื่อและคังค้าน, จนถึงกับมุ่งทำลายก็มี เป็นศัตรูกับ พระพุทธเจ้าก็มี. นี้ถ้ามีอะไรมาทำให้มันเปลี่ยน, จนคนเหล่านี้คืนดีกับพระพุทธเจ้าได้ มันก็เป็นการไถ่. แล้วเรื่อง ส่วนมากในคัมภีร์พุทธศาสนา ก็กลาย เป็นการจัด หรือ การกระทำของพระพุทธเจ้า นั้นเอง. แต่ถ้าเราจะ มองกันให้คล้าย ๆ กับเรื่องของ คริสเตียนก็จะต้องพูดไปในทำนองว่า คนในโลกเกลียดพระธรรม พระพุทธเจ้ามาทำให้ คนในโลกเกลียดพระธรรม, แล้วก็ชอบพระธรรม ทำไมคนในโลกเกลียดพระธรรม?

เพราะว่า พระธรรมนั้นสอนไปในทางกรงกันข้ามกับกิเลสของคน คนมันชอบเรื่องกิเลส ชอบทำบาป ทำอกุศล, เห็นแก่ความสนุกสนานทางเนื้อหนัง คนก็เกลียกพระธรรม นี้ พระพุทธเจ้าท่านอุตส่าห์พยายามไม่เห็นแก่เหน็คเหนื่อย จนทำให้คนเหล่านี้มีความเข้าใจ ถูกต้อง ก็คืนคีกับพระธรรม, แล้วก็ชอบพระธรรม. พระเยซูก็ทำหน้าที่อันนี้, คือ ทำให้พ้นจากบาป ด้วยศรัทธาในพระเยซู เพื่อคืนคีกับพระเจ้า.

ทีน้ก็มาถึง หนังสือโครินเธียนเล่มหนึ่ง ตอนที่ ๖ ข้อ ๒๐ และตอนที่ ๗ ข้อ ๒๓ มีข้อความเหมือนกันว่า พระเจ้าทรงชื่อท่านมา ด้วยราคาอันสูงลิ๋ว คือชีวิตของ พระเยซู. คนโง่ ๆ เหล่านี้ เขาไม่ยอมเชื่อพระศาสนา มันก็ต้องมีอะไรมาไถ่. พระเยซูก็ยอมเสียชีวิตเพื่อคนเหล่านี้จะกลับใจ. เขาพูกเป็นสำนวนว่า พระเจ้ายอมซื้อคน เหล่านี้มา ก้วยราคาอันสูงลิ๋ว, คือชีวิตของพระเยซู, ซื้อให้พ้นจากความเป็นของคนโง่, เอามาเป็นของพระเจ้าเสีย, จึงใช้คำว่า ทรงซื้อมาค้วยราคาอันสูงลิ๋ว. นี้ การที่พระเยซู เสียสละชีวิตเพื่อการขื้อนี้ เขาถือว่าเป็นการไอ๋, พระเยซูเป็นผู้ไถ่ ให้คนพ้นจากความ เป็นตัวของมัน มาเป็นตัวของพระเจ้า.

ในหนังสือ โครินเชียน ฉบับหนึ่ง ในตอนที่ ๑๕ ข้อที่ ๕๕ มีข้อความว่า
พระเยซูใด้ทำให้ความตายหมดไปเกลี้ยงไป, ใช้คำว่ากวากความตายให้เกลี้ยงไปจากโลก,
จะทำให้นึกถึงข้อที่ว่า มนุษย์ผัวเมียคู่นั้น เขากินผลไม้รู้ดีชั่วแล้วก็ต้องตาย, เคี๋ยวนี้เขา
ก็จะพ้นไปจากความตาย. มีข้อความเป็นรูปอุปมา มีการท้าทายกันกับความตาย ว่าเกี๋ยวนี้
ความตายมันเหลืออยู่ที่ไหน, มันมีชัยชนะอยู่ที่ไหน, มันมีพิษสงอยู่ที่ไหน, เป็นอันว่า
หาไม่พบ; เพราะว่า ได้รับคำสั่งสอนใหม่ ที่ทำให้หลุดพ้นไปจากความยึดถือเรื่อง
ดีชั่ว. นี่ถ้าเราจะ ตีความกันตามวิธีของพุทธบริษัท มันก็ต้องอธิบายอย่างนี้ ว่า
การเข้าใจธรรมะที่ทำให้ไม่ต้องตาย นี้เป็นผลที่เกิดมาจากการไถ่ ของพระเยชู.

ทีนี้หนังสือ *โครินเธียน* เล่ม ๒ ตอนที่ ๕ ข้อ ๑๕ กล่าวไว้ชักว่า *คน ๆ หนึ่ง* ยอมตายเพื่อความอยู่รอดของคนทุกคน. นี้ก็หมายถึงพระเยซูนั่นเอง คน ๆ หนึ่ง คือ พระเยซู ยอมตาย เพื่อความรอดของคนทุกคน.

นี่ต่อไปก็*คำสอนของเขนต์ปอลถึงพวกทิมโมท*ี่ ตอนที่ ๑ ข้อที่ ๘ มีข้อความ ว่า ธรรมะมีไว้สำหรับไอ่ผู้ละเมิดธรรม. ธรรมะคือพระบัญญัติทางศาสนา, แล้วก็ มีไว้สำหรับไอ่ผู้ละเมิดธรรม. พูกอย่างน่าพังว่า ธรรมะหรือบทบัญญัตินี้ มิใช่มีไว้ สำหรับคนดี แต่มีไว้สำหรับผู้ละเมิดธรรม, ผู้ขักขึ้น ผู้ไม่เกรงกลัวพระเจ้า มีไว้สำหรับ คนที่ชอบทำบาป เป็นผู้ไม่ปฏิบัติศาสนา, ไม่มีสัมมาการวะ, ข่าบิดามารดาของตน, ประพฤติผิดศิลธรรม. ประพฤติวิตถารในทางเพศ จับคนไปเรียกก่าไถ่ พูกปก เป็น พยานเท็จ มากมายหลายอย่าง. นี่แสดงการไถ่ของพระเยซูว่าทรงกระทำผู้ที่ละเมิดธรรม นี้ให้หยุกละเมิดธรรม, ให้เห็นว่าธรรมมีไว้แก้บัญหาของผู้ละเมิดธรรม ส่วนคนที่กี่อยู่ แล้วนี้ไม่ต้อง.

หนังสือชื่อเดียวกัน เล่มที่ ๒ ตอนที่ ๒ ข้อ ๕๖ ว่าพระเยขูเป็นสือกลาง ผู้ทรงพลีชีวิตเพื่อให้มนุษย์เป็นอิสระ แล้วก็มีความเหมาะสมทุกรูปแบบ ของผู้ที่จะทำ การไอ๋. เขาเขียนตัวอย่างไว้หลาย ๆ อย่าง เพื่อแสดงคุณสมบัติอันสูงสุดของพระเยชู ที่ว่าเหมาะสำหรับที่จะเป็นผู้ทำหน้าที่อันสูง คือการไถ่. พระเยซูมีคุณสมบัติเหมือนกับ ทหาร ที่ชื่อตรงต่อหน้าที่ของทหาร, เหมือนนักกีฬาที่มีความสามารถสูงสุดในหน้าที่ของ ตน, เหมือนกับว่าพ่อเรือนที่ทำหน้าที่ของตนถึงที่สุดแล้ว, ก็มีความเหมาะสมที่จะเป็น ใหญ่ในเรือน, หรือจะครอบครองทรัพย์สมบัตินั้น ๆ. นั้ก็เพื่อแสดงว่า ผู้ที่ทำการไถ่ นั้นต้องอบรมตน ให้มีคุณสมบัติครบถ้วนหลาย ๆ อย่าง, อย่างที่เมื่อตะก็นี้ก็บอกแล้วว่า จะต้องมีปัญญา มีสัจจะ มีจาคะ มีขันที เป็นต้น.

นี้ คำสอนของเขนต์ปอลถึงไตตัส ตอนที่ ๒ ข้อ ๑๔ ว่า พระเยขูพลีชีวิตเพื่อ เรารอกจากความชั่วและเพื่อให้บริสุทธิ์. นี้ก็เป็นความหมายธรรมคา เหมือนกับข้อที่ แล้ว ๆ มา ว่ามีคนยอมพลีชีวิต เพื่อให้คนส่วนใหญ่รอกจากความชั่ว แล้วกลายเป็นคน บริสุทธิ์.

นี้ คำสอนของเขนต์ปอลถึงฮีบบรูทั้งหลาย บอกให้รู้ว่าพระองค์ ในบทที่ ๙ ข้อ ๑๒–๑๔ นั้น มีข้อความว่าพระองค์ ใช้เลือดของพระองค์แทนเลือดแพะเลือดแกะ หรือเลือดวัว, ก็หมายความว่าครั้งกระนั้น ก็มีคนบุชายัญ ด้วยฆ่าแพะ ฆ่าแกะ ฆ่าวัว เอาเลือกสังเวยพระเจ้าให้พระเจ้ายกโทษ แล้วคนเหล่านั้นก็ยังได้รับผลของการที่ทำการ บุชายัญ ทั้งที่ว่าทำค้วยเลือดแพะเลือดแกะเลือดวัว. เดี๋ยวนี้ พระเยซูใช้เลือดของ พระองค์ซึ่งเป็นเลือดของมนุษย์ มันก็ควรจะมีผลมากกว่าที่จะใช้เลือดแพะเลือดแกะ เลือกวัว. นี่เขาปลูกสรัทธาในบริษัทให้มองเห็นอย่างนี้ ว่าพระเยซูเป็นผู้ไถ่ อย่างสูงสุด.

เมื่ออาคมาไปที่อินเคีย ก็ได้ไปเห็นการฆ่าสัตว์บูชายัญไถ่บาป เขาเอาหัว ของทายกที่จะล้างบาปนั้นไปชนเข้ากับหัวแพะ เอาหัวคนกับหัวแพะแนบกันเข้า แล้ว พระก็เอาคอกไม้แดง ๆ มากวาคอะไรจากหัวคนไปใส่หัวแพะ กวาคหัวคนไปใส่หัวแพะ แล้วก็เอาแพะไปคักคอ. เขาเรียกว่าบูชายัญให้คนหมกบาป นี้เหมือนกับข้อความนี้ ที่เขาว่าบุชายัญก้วยเลือดแพะ เลือดแกะ และเลือดวัว แล้วมันจะมีค่าอะไร ในเมื่อไป เปรียบกับการใช้เลือดคน. พระเยซูได้ใช้เลือดของพระองค์ เพื่อจะล้างบาปของมนุษย์ ในโลก.

ทีนี้ คำสอนของปีเตอร์ที่ถึงผู้ลี้ภัย กระจักกระจายอยู่ในที่ค่างๆ คอนที่ ๑ ข้อที่ ๑๘ คือพระเยขูทำให้มหาขนเป็นอิสระ จากความผิดพลาดเหลวไหล ที่ถ่ายทอดมา จากบรรพบุรุษ. นี่ท่านลองคิดดูให้ดี ๆ ว่า บาปคือความผิดพลาดที่ถ่ายทอดมาจากบรรพ-บุรุษ. ข้อความนั้นมีว่า ท่านต้องใช้ชีวิตที่เหลือของท่าน ด้วยการแสดงคารวะต่อพระเจ้า เพราะท่านทราบว่าพระเจ้าทรงไล่ท่านให้เป็นอิสระ พ้นจากการดำเนินชีวิตอย่างเหลวไหล ดังที่ เรียนรู้มาจากบรรพบุรุษของท่าน.

นี้จะ สำนึกถึงเราว่า เรามีอะไรอย่างนี้หรือเปล่า? เรามีอะไร ที่เคยทำ ผิดพลาด โคยรับช่วงมาจากบรรพบุรุษ บรรพบุรุษโง่อย่างไร ลูกหลานก็โง่ทำตาม ทำ ตามกันมาอย่างนั้น, จนมาถึงสมัยหนึ่ง ที่คน ๆ หนึ่งมาชี้ให้เห็นว่านี้ต้องเลิก. แม้ใน อินเดียใน สมัยพุทธกาลก็เหมือนกัน มันก็ มีคนที่ทำผิดต่อกันมา ตามขนบธรรมเนียม ประเพณีปรัมปรา อย่างที่พระองค์ทรงแนะให้เลิกเสีย ด้วยหลักกาลามสูตรเป็นต้น.

เอาละทีนี้เกี่ยวนี้กันดีกว่า ในเมืองไทยนี้ดีกว่า, หรือที่ไชยานี้ก็ได้ ไม่ต้อง ไปถึงไหน ว่ามันมีอะไรบ้าง ที่ทำผิดกันมาอย่างโง่เขลา รับช่วงสืบทอดกันมาแต่ บรรพบุรุษ. เกี๋ยวนี้มันควรจะเลิกร้างเสียได้ ค้วยอะไร เมื่อพระพุทธศาสนาเข้ามา, พระพุทธศาสนาเข้ามาแทรกแชง ทำให้เราเห็นอะไรที่เคยทำมาผิดพลาด, โง่เขลาติด มาแต่บรรพบุรุษ แล้วก็รีบเลิกเสียเถิด.

ในผ่ายกริสเตียน เขายกให้พระเยซูเป็นผู้ทำหน้าที่อันนี้. อาคมารู้สึกมัน เป็นงานที่สำคัญที่สุด เพราะมันมีอยู่จริง แล้วมันมีอยู่มาก แล้วมันทำให้ลำบาก. ฉะนั้น เราอย่าออกชื่อกันดีกว่า ว่าทำอะไรบ้าง, จะเป็นเรื่องงมงายใสยศาสตร์ หรือเป็น เรื่องโง่เขลาเบาปัญญา นั่นแหละ ที่รับช่วงทอดกันมาอย่างเหนียวแน่น, แล้วบางที ก็อ้างว่าเป็นพุทธศาสนาเสียด้วย. นี่รีบล้างเสียเถอะ. ผ่ายคริสเตียนเขาจัดให้พระ-เยซูเป็นผู้แก้ไขความผิดพลาด ที่ได้รับถ่ายทอดมาจากบรรพบุรุษ.

ทีนี้ คอนที่ ๒ ข้อที่ ๕ มีข้อความว่า ยอมให้พระองค์ใช้ท่านสร้างวิหารใน จิตใจ, เป็นคำที่มีความหมายลึก. ถ้าท่านจะให้พระเยซูช่วยไถ่บาป ท่านจงยอมให้ พระเยซูใช้ให้ท่านสร้างวิหารขึ้น ในจิตใจของท่าน, แล้วเราก็จะมีพระองค์คือพระเจ้าอยู่ ในใจของเรา. มันเป็นการไถ่บาปอย่างเกลี้ยงเกลา, คือ เอาอะไรที่เลวทรามชั่วช้ำ ในจิตใจออกไปเสียให้หมด, จนจิตใจเกลี้ยง สะอาก สว่าง สงบ เป็นสถานที่ควร ประทับอยู่ของพระเจ้า หรือของพระเยซู ก็แล้วแต่จะเรียก.

ถ้า อย่างพุทธบริษัท เราก็ทำให้จิตใจนี้สะอาด จนจิตใจนี้กลายเป็น วิหารสำหรับพระพุทธเจ้าจะเสด็จมานั่งประทับอยู่. นี้มันเป็นอุปมาว่าอย่างนี้, ก็ลอง ตีความเอาเอง. ผ่ายคริสเตียนเขามีใจความที่เป็นอุปมาอย่างนี้. นี่ระวังให้ดี ที่อาตมา พูกบ่อย ๆ ว่า ถึงอย่างไร ๆ ก็อย่าให้พุทธบริษัทโง่กว่าพวกคริสเตียนเลย, อย่างไรก็มาเป็น เพื่อนเกลอ มีอะไรเสมอ ๆ ไปค้วยกันได้. เป็นผลแห่งการศึกษาศาสนาเปรียบเทียบ นั้นแหละจะดี.

ทีนี้ ในคัมภีร์ที่โยฮันเขียนขึ้น ว่าได้เห็นที่ประทับของพระเจ้า เขาเรียกว่า
คัมภีร์เรฟเวเลชั่น ตอนที่ ๑ ข้อที่ ๕๖ ว่าความตายของพระองค์ช่วยให้เราพ้นบาป และ
ได้เป็นพลเมืองในอาณาจักรของพระองค์. ความตายของพระเยขู ช่วยให้มนุษย์ทุกคน
พ้นจากบาป เป็นคนสะอาด แล้วคนสะอาดเหล่านั้น ก็ได้เป็นพลเมืองในอาณาจักรของ
พระองค์. ถ้าคนยังมีบาปสกปรกอยู่ จะเป็นพลเมืองของอาณาจักรนั้นไม่ได้. นี่มันชัด
มากพอแล้ว ว่าที่เราจะไปอยู่กับพระเจ้า ในโลกของพระเจ้า ต้องเป็นคนสะอาด พ้น
จากบาป.

นี้ ตอนที่ ๕ ข้อที่ ๙ สรุปความว่า พระเยซูเป็นผู้ที่เหมาะสมที่สุด ที่จะ ได้รับมอบม้วนพระคัมภีร์, แกะคราออกมาแสดงแก่ชาวโลก เพราะว่าพระองค์ยอมไถ่ โลกค้วยชีวิตของพระองค์. ฉะนั้นโดยความยุติธรรม เราจึงถือว่าพระองค์เป็นผู้สมควร อย่างยิ่ง ที่จะได้รับมอบม้วนพระคัมภีร์ที่ม้วนห่อประจำตราไว้อย่างแน่นหนา พระเยซูมี สิทธิที่จะแกะตราคลีพระคัมภีร์นี้ออกเผยแผ่แก่ชาวโลก เพราะเหตุผลว่า พระองค์ได้สละ ชีวิตเพื่อประโยชน์แก่สัตวโลก.

ทั้งหมดนี้มันเป็นข้อความ ที่รวบรวมมาให้ท่านทั้งหลายพัง ว่าเขาได้ กล่าวไว้อย่างไร, สำหรับพระเยซูในฐานะที่เป็นผู้ไถ่บาป. ไถ่บาปคืออะไร? จะ ต้องทำโดยบุกกลที่มีกุณสมบัติอย่างไร? ที่เราเอามาเปรียบกันดูกับพุทธศาสนาเรา ว่าผู้ที่ ช่วยโลกให้พ้นให้รอกนั้น จะต้องทำอย่างไร, โดยบุกคลที่มีคุณสมบัติอย่างไร.

# เหตุผลเรื่องการไถ่บาปตามคัมภีร์คริสต์เทียบกับพุทธ.

ที่นี้ก็อยากจะพูดถึงข้อปลีกย่อย ที่ว่า พระเยซูเป็นผู้ไถ่บาป นั้มน เป็น เรื่องบังเอิญ ว่าท่าน ไปถูกปลงพระชนม์ แล้วสาวกทั้งหลายในชั้นหลัง ก็สมมติให้ พระองค์ปลงพระชนม์เพื่อไถ่บาป ข้อความที่น่าสนใจ เกี่ยวกับเรื่องการสิ้นพระชนม์ ของพระเยซู ก็มีอยู่ในคัมภีร์ที่สำคัญ ๔ เล่ม คือคัมภีร์มัทธาย มาระโก ลูกา และ โยฮัน, เขากล่าวไว้ไม่เหมือนกัน.

ในคัมภีร์มัทธาย และ มาระโก กล่าวข้อความคอนที่ พระเยซูจะสิ้นพระขนม์ จะดับจิตนั้น. พระเยซู ร้องขึ้นมาว่า "ทำไมพระบิดาจึงทอดทั้งข้าพเจ้าถึงเพียงนี้" นี้หมาย ความว่า พระเยซูน้อยใจหรือคัดพ้อว่า พระเจ้าได้ปล่อยให้เป็นไปในลักษณะที่ พระเยซู ก็ถูกฆ่าตาย. ในคัมภีร์ลูกา ข้อความตอนนี้มีว่า พระเยซูได้ตรัสขึ้นว่า ขอมอบดวง วิญญาณไว้กับพระบิดา. นี้ก็หมายความว่า แล้วแต่พระบิดาจะโปรค.

ส่วนใน คัมภีร์ โยฮัน คัมภีร์สุดท้าย พระเยซูได้กล่าวในตอนสิ้นพระชนม์ว่า สำเร็จแล้วโว้ย. ข้อความในคัมภีร์โยฮันนี้น่าสนใจมาก, เพราะพระเยซู*ได้ประกาศออกมา* ว่าสมประสงค์แล้วโว้ย คือการที่ได้ตายลงไปในลักษณะอย่างนี้, สมประสงค์ของเราแล้ว ในการที่จะมาไล่มนุษย์ให้พ้นจากบาป.

ถ้าถือเอา ตามคัมภีร์มัทธาย หรือ มาระโก นั้น แสกงว่า พระเยซูไม่ได้ตั้ง ใจจะทำอย่างนั้น. ถ้าเอาตาม คัมภีร์ลูกาก็ว่า แล้วแต่พระเจ้าจะโปรดให้ทำอย่างไร. ถ้าถือเอาตาม คัมภีร์โยฮัน ก็เป็นอันว่า พระเยซูมีแผนการ ที่จะไถ่มนุษย์จากบาป ค้วยชีวิต. เมื่อสิ้นชีวิตจึงร้องออกมาว่า สมประสงค์แล้วโว้ย, เราจึงยอมรับว่า พระเยซู นี้ก็เป็นผู้ที่ไถ่บาปจริง.

เรารู้เรื่องการไถ่บาปในศาสนาคริสเคียน เพื่อนบ้านของเราไว้ให้ดีๆ, เรา ก็จะรู้ว่า ในพุทธศาสนานี้ ก็มือะไรๆ ที่มันเปรียบเทียบกันได้ หรือกลมกลืนกัน ไป, โดยจะตั้งบี้ญหาขึ้นมาใหม่ว่า ในพุทธศาสนามีการไถ่บาปหรือไม่? อย่าง ที่พูดเมื่อคะก็ว่า พวกคนโง่ มันก็จะควาดขึ้นมาเสียก่อนเป็นการตัดบทว่า กรรมนี้มันได่ กันไม่ได้ แทนกันไม่ได้. ทำไม่ไม่นึกถึงข้อที่พระพุทธองค์ ได้ทรงแสดงกรรมซึ่งเป็น ที่สิ้นสุดแห่งกรรมทั้งหลายคือกรรมมี ๔ กรรมคำหนึ่ง กรรมขาวหนึ่ง กรรมปนกันทั้ง คำทั้งขาวหนึ่ง กรรมไม่คำไม่ขาวเป็นที่สิ้นสุดแห่งกรรมคำกรรมขาวหนึ่ง พระองค์ทรง แสดงกรรมที่ ๔ ก็เพื่อจะให้พ้นจากกรรมดำกรรมขาวและกรรมเจือกัน. นี่มันมีวิธี ที่จะช่วยทำให้พ้นจากกรรม หรือพ้นจากบาป และเหนือไปจาก บุญด้วย, ก็คือพ้นจากความผูกพันของบุญและบาปนั่นเอง. ก็เข้าเรื่องกับตอนค้นของ คัมภีร์ ไบเบิลที่ว่า กินผลไม้รู้ดีรู้ชั่วแล้ว ก็มีบาปตลอดกาล เรียกว่าเป็นบาปตาย. นี้ พระพุทธเจ้าก็ทรงแสดงให้รู้จักกรรมที่เป็นที่สิ้นสุดแห่งกรรมทั้งหลาย ทั้งดีทั้งชั่ว, นี้ก็ เรียกว่าเป็นการไถ่บาป ไถ่ตัวให้หลุดพ้นออกไปจากบาป.

ยังมีการไถ่ให้หลุดออกไปจากมิจฉาทิฏฐิ มิจฉาทิฏฐินั้นมีมากสิ่งสถิตอยู่ในจิตใจของคน ที่ไม่เห็นธรรมะ ไม่มีธรรมะ. โดยเฉพาะอย่างยิ่งก็ เรื่องมีตัวมีตน เป็นอัตตา มีทิฏฐิ ทิฏฐิว่ามีตัวตน เป็นอหังการะ เป็นมมังการะ กระทำความสำคัญ มั่นหมายว่า คัวเราว่าของเรา: นี้เป็นเครื่องกักขัง ทำให้เป็นทาส ทำให้เป็นบ่าวเป็น ทาสของทิฏฐิ. พระพุทธองค์ทรงทนลำบาก เพื่อจะปลดเปลื่องมนุษย์ออกมาเสีย จากทิฏฐิเหล่านี้ เรียกว่าไถ่ให้ออกไปเสียจากทิฏฐิ หรือจะว่า ไถ่ให้ออกไปเสียจากอำนาจของกิเลส. กิเลสมีอย่างไร คนยังไม่รู้จักก้วยซ้ำไป แล้วทำไมจะไปรู้จักการออกไปเสียจากอำนาจของกิเลส พระองค์ทรงสอนให้รู้จักกิเลส รู้จักการออกไปเสียจากอำนาจของกิเลส คือการปฏิบัติทั้งหมดในพระพุทธศาสนานั้นเอง.

หรือว่าถ้าจะมองในวงแคบ ก็ไถ่ให้พ้นไปจากวิบากทั้งหลาย ทั้งวิบาก เก่าวิบากใหม่ วิบากทั้งหลายจะถูกไถ่ให้พ้นออกไปเสียได้ เช่นความเกิด ความแก่ ความ เจ็บ ความตาย คนโง่มันก็กลัว, คนโง่มันก็รับเอามาเป็นของกู ความเกิดของกู ความ แก่ของกู ความเจ็บของกู ความตายของกู มันเอามาเป็นของกู แล้วมันก็ได้รับความ ทุกข์ มันเป็นทาสของวิบาก ติดอยู่ในวิบาก ติดตะรางของวิบาก. นี้พระพุทธเจ้าตรัส สอนให้รู้เรื่องสุญญูตา เรื่องอนัตตา สลักความเกิด แก่ เจ็บ ตาย ออกไปเสียได้, มีนิพพาน เป็นที่หมาย คือหลุดออกไปสู่นิพพาน นี้เป็นการไถ่ของพระพุทธองค์ ให้สัตว์หลุดออก ไปเสียได้จากการกักขัง พูดให้สั้นที่สุดในพุทธศาสนาก็ว่า ไถ่ให้หลุดออกจากอัตตา

ไปสู่พระนิพพานออกจากกรงแห่งอัตศา, แล้วก็ไปสู่พระนิพพานที่พระพุทธองค์ได้ทรง ปลดปล่อยสัตว์, หรือว่าไถ่ถอนสัตว์ ออกไปเสียจากที่กักขัง ก็ออกจากอัตตาไปสู่นิพพาน.

ถ้าพูกธรรมดาสามัญก็ต้องพูกว่า ให้ออกจากทุกข์ไปสู่ความไม่มีทุกข์
แล้วก็ไม่ไปติดอยู่ที่สวรรค์ชั้นใดชั้นหนึ่ง, แล้วก็ไม่ไปติดอยู่ในบ้านในเมืองของพระเจ้า
ด้วย. แต่ตอนนี้จะไม่พูด เคี๋ยวมันจะสร้างเรื่องขัดใจขึ้นมาอีก, ว่าถ้าหลุดจากอัตตา
แล้วไปอยู่กับพระเจ้าในเมืองพระเจ้า มันก็จะไปมีอัตตาใหม่ เราจะเอาแต่หลักเกณฑ์ว่า
เขาจะบัญญัติเรียกกันอย่างไร, เราเรียกว่าหลุดจากโลกนี้แล้วก็ไปสู่นิพพาน
คือไม่มีอัตตาเหลือ. ส่วนพวกอื่นเขายังมีอัตตาเหลือ ไปอยู่กับพระเจ้าในเมืองพระเจ้า
ก็ตามใจ เขาก็พูดได้, เขาก็ให้ความหมายเป็นอย่างอื่นได้ เราจะไม่มาทะเลาะกัน
ในส่วนนี้. ขอแต่ชี้ให้เห็นว่า แม้พระพุทธเจ้าท่านก็ทรงทำการไถ่ หรือปลดปล่อย
หรือปลดเปลื้อง หรือส่งออก หรือทำให้หลุดออกไป ซึ่งสัตว์ทั้งหลาย จากความผูกมัด.

มันจะ เหมือนกันอยู่ตรงที่ว่า การทำการปล่อยนี้ค้องลงทุน, พระเยซู ลงทุนด้วยชีวิต. แต่ในประวัติของ พระพุทธเจ้าไม่จำเป็นจะต้องเป็นอย่างนั้น เพราะว่ามันพูกกันในประเทศอินเคีย ซึ่งพูกกันง่ายพั่งรู้เรื่อง. แต่ถ้ายอมรับว่า ในชาติ ก่อนได้เสวยพระชาติเพื่อบำเพ็ญบารมีเป็นพระพุทธเจ้านั้น ก็ได้เคยสละชีวิตมามากมาย หลายชาตินับไม่ถ้วนเหมือนกัน ถ้าเอาอันนั้นมากล่าวก็แปลว่า พระองค์ก็ได้เคยใช้เดิมพัน เป็นชีวิต เพื่อจะปลดเปลื้องสัตว์ทั้งหลาย.

ฉะนั้นเราจงรู้จักการไถ่บาป เพื่อปลดเปลื้องมนุษย์ของพระพุทธเจ้า ว่ามีอยู่อย่างนี้ แล้วก็ไป เทียบกันดู กับการไถ่บาปของพระเยซู ในศาสนาคริสเคียน ว่ามันมีอยู่อย่างไร, มันจะไปด้วยกันได้อย่างไร, ก็จะมีประโยชน์มาก. เพราะว่าคำสอน หรือว่า หลักการเรื่องการไถ่บาปนี้ เป็นหลักการที่สำคัญที่สุด ในผ่ายคริสเตียน เป็นหลักธรรมที่สำคัญที่สุดในผ่ายคริสเตียน ถ้าไม่มีการไถ่บาป แล้วก็ไม่ต้องมีศาสนา คริสเตียน, มันสำคัญถึงขนาดนั้น.

ผ่ายพุทธศาสนา ทำไมไม่มองให้ดีว่า มันก็มีการกระทำอย่างนั้น, แล้วก็ เป็นสิ่งที่มีความหมาย ในข้อที่ว่า ถ้าพระพุทธเจ้าช่วยใครไม่ได้ แล้วก็ไม่มีประโยชน์ อะไร. ถ้าพระพุทธเจ้าจะช่วยใคร ก็มีอาการเป็นไปในลักษณะที่ เรียกว่าไถ่ ด้วย เหมือนกัน; เพราะว่าพระองค์ต้องทรงลงทุน ด้วยอะไรที่เป็นเดิมพันในการไถ่ด้วย กันทั้งนั้น, อย่างน้อยที่สุดก็คือความยากความลำบาก. แม้ว่าจะพูดว่าด้วยความเมตตา กรุณา มันก็ต้องทำอาการเหมือนกับการไถ่ คือใช้ความเมตตากรุณานั้นแหละ สำหรับ ให้ทนลำบาก, แล้วก็ปลดเปลืองมนุษย์ออกมาจากกองทุกข์.

เราควรจะยอมรับ หลักการที่เรียกว่า การไถ่บาป แม้ในศาสนาคริสเตียนว่า ก็มีอยู่ในพุทธศาสนา. นี่คือใจความสำคัญของคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัท
ควรจะทราบ อีกเรื่องหนึ่ง ซึ่งอาตมาเรียกว่าเรื่องการได้บาป. พระเยชูเป็นองค์พระมหาไถ่ คือเป็นผู้ได่สูงสุด โดยเอาชีวิตเข้าได่ เพื่อว่าให้มนุษย์หลุดออกมาเสียจากความ
โง่คั้งเคิม, หรือความโง่ ที่ได้รับมอบหมายตกทอดมาจากบรรพบุรุษ. ความโง่ของบรรพบุรุษคั้งเคิม ก็เรื่องกินผลไม้ติดดีติดชั่ว, แล้วมันทำกันมาอย่างนั้น เป็นความผิดพลาด.
บาปที่รับมรดกตกทอดกันมาจากบรรพบุรุษ ก็มาช่วยให้รู้จักปลดเปลื้องออกไป ก็เป็นสิ่ง
ที่ดีที่สุดสำหรับมนุษย์ นับว่าเป็นสิ่งที่ควรสนใจ.

ถ้าเราถือว่า พระพุทธเจ้ายังอยู่กับเรา ก็ทำเหมือนกับว่าอยู่ในจิศใจของเรา.
ชำระชะล้างจิตใจของเราให้สะอาด สว่าง สงบ เป็นที่ประทับของพระพุทธเจ้านั้น
ก็จะเป็นการไถ่อย่างสูงสุดอยู่แล้ว แล้วก็จะไถ่บาปหรือความผิดพลาดของบรรพบุรุษ
ได้ โดยสิ้นเชิงค้วยเหมือนกัน.

เพราะฉะนั้นจึงหวังว่าท่านทั้งหลายผู้เป็นพุทธบริษัท คงจะไม่มีอะไรงมงาย มากกว่าพวกคริสเคียน มันจะเป็นที่น่าละอาย ถ้าพุทธบริษัทมีความงมงายโง่เขลาในอะไร บางอย่าง ยิ่งไปกว่าพวกคริสเคียน อาตมาก็ยอมให้เขาค่า ก็เรียกว่ายอมไถ่, ยอมเป็นผู้ ไถ่เหมือนกัน. ใครจะค่าว่าอาตมาอย่างไรก็ได้ ก็จะไถ่ไว้ซึ่งความที่พุทธบริษัทจะไม่ต้อง ตกไปเป็นคนโง่กว่าพวกคริสเคียน มีเท่านี้เอง.

อาตมาเห็นว่า การบรรยายในวันนี้ เป็นการสมควรแก่เวลาแล้ว ขอยุติการ บรรยายไว้ ให้พระผู้เป็นเจ้าทั้งหลายสวดคณสาธยาย ส่งเสริมกำลังใจในการปฏิบัติธรรม เพื่อความหลุดพ้นของตนต่อไป ณ บัดนี้. ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

-00-

๑๐ มีนาคม ๒๕๒๒

#### ความรักพระเจ้า.

ท่านสาธุชน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ แห่งภาคมาฆบูชา เป็นครั้งที่ ๑๐ ในวันนี้นั้น อาคมาก็ยังคงกล่าวถึง *ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ* ต่อไปตามเคิม แต่ในวันนี้จะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า "ความรักพระเจ้า".

การบรรยายชุดนี้ มีความมุ่งหมาย เป็นการศึกษาศาสนาเปรียบเทียบ, หรือจะกล่าวอีกอย่างหนึ่งก็ว่า เป็นการทำความเข้าใจระหว่างศาสนา นั้นเอง. ท่าน ทั้งหลายเป็นพุทธบริษัท ก็ควรจะมีสติบัญญา พอที่จะรู้ได้ว่า การทำความเข้าใจระหว่าง ศาสนานั้น จะมีประโยชน์อะไร. บางคนจะโง่ออกไปถึงกับว่า มันเป็นเรื่องนอกลู่ นอกทาง ไม่ใช่เรื่องของเรา เป็นเรื่องของพวกมิจฉาทิฏฐิ ไม่ควรเอามาพูดเอามาสนใจ

ถึงกับอย่างนี้ก็มี, เลยเห็นแก่ตัวจัด และก็ไม่รู้เรื่องของเพื่อนมนุษย์เอาเสียเลย, ก็จะอยู่ ร่วมโลกกันโดยปกติสุขใด้ โดยยาก.

การรู้เรื่องศาสนาของผู้อื่น มีประโยชน์ที่จะผูกพันความรักความ สามคัดเป็นพื้นฐาน ในการคบหาสมาคมกันอย่างมนุษย์ ที่จะหลีกกันไม่พ้นเพราะ อยู่ร่วมโลกกัน. เราจะต้องรู้เรื่องของผู้อื่น จนถึงกับใช้เป็นเครื่องมือ ทำความเข้าใจ รักใคร่ผูกพันกัน, ยิ่งไปกว่านั้น บางเรื่องมันก็เหมือนกัน เป็นเรื่องเคียวกัน, โดย เฉพาะอย่างยิ่ง คือเรื่องที่เรียกว่าความรักผู้อื่น.

### รักผู้อื่นเป็นหลักธรรมสากล.

ความรักผู้อื่นสั้น ๆ คำนี้ มีอยู่ในทุกศาสนา, และโดยเฉพาะ ศาสนา คริสเตียน ยิ่งถือว่า เป็นหัวใจอันเลิศ ชั้นเลิศของศาสนา, เน้นมากกว่าที่พวกเราชาว พุทธจะเน้น กันเสียอีก ในพุทธศาสนาก็มีกล่าวถึงความรักผู้อื่น การช่วยเหลือผู้อื่น หรือสรุปว่า เราจะประพฤติประโยชน์ทั้งสองผ่าย คือทั้งผ่ายตนเองและผู้อื่น, เป็นคำ กล่าวก่อนข้างจะเป็นกลาง ๆ อย่างนี้. แต่ใน ศาสนาคริสเตียน นั้นย้ำมาก ถึงกับว่า ความรักผู้อื่นนั้นคือความรักพระเจ้า, เลยกลายเป็นรักสามเส้า คือว่า พระเจ้ารักเรา โดยให้เรารักผู้อื่นเท่ากับที่พระเจ้ารักเรา. ขอท่านทั้งหลาย ช่วยสนใจคำนี้ให้เป็นพิเศษ จะได้เป็นพุทธบริษัทที่ดี, จะได้เป็นเพื่อนที่ดี กับเพื่อนมนุษย์ที่เป็นคริสเตียน. เขา มีหลักว่า พระเจ้ารักเรา เพื่อให้เรารักผู้อื่น เท่ากันกับที่พระเจ้ารักเรา. พระเจ้า รักแรกว่า รักผู้อื่น.

ถ้าจะมองกันในฐานะเป็น หลักธรรมะสากล สากลโลก สากลจักรวาล, ไม่ เกี่ยวกับศาสนาไหนโดยเฉพาะ. ความรักผู้อื่นนี้ก็เป็นหลักธรรมะสากล, เป็น ไกวลัยธรรมสากล ของสากลจักรวาลก็ได้ เรียกว่าถ้าไม่มีความรักซึ่งกันและกัน มันก็อยู่
กันไม่ได้ มันก็วินาศ. สำหรับสิ่งที่ไม่มีความรู้สึกคิดนึก มันก็ยังต้องทำเหมือนกับว่า
รักกัน; เช่นต้นไม้ต้นไล่นี้ไม่มีความคิดนึก มันก็ยังอุตส่าห์ทำเหมือนกับว่ามันรักกัน:
สวะลอยมาในน้ำ มันพยายามที่จะเข้าหากัน จนติดเนื่องกันเป็นแพเป็นพืด, เห็นได้ชัด
ว่า การติดเนื่องกันเป็นแพเป็นพืดนั้น ดีกว่าที่จะลอยไปโดดเดี๋ยว, สัตว์ที่มีชีวิด มันก็
พยายามที่จะรักกันและอยู่กันเป็นฝูง. การที่สัตว์บางชนิดไปกินสัตว์อีกบางชนิดนั้น
มันเป็นเรื่องของการกินอาหาร แต่โดยเนื้อแท้แล้ว สัตว์ทั้งหลายเหล่านั้น ต้องการจะ
อยู่ร่วมกัน หรือเป็นเพื่อนกัน, ไม่มีความจำเป็นอย่างใดแล้ว มันก็ไม่ฆ่ากัน, เว้นแต่
ว่าสิ่งจำเป็นหรือกิเลสอย่างอื่นมันเกิดขึ้น มันจึงจะหมดความรักผู้อื่น แล้วก็ฆ่ากันเหมือน
กับว่าไม่รัก.

ในทางธรรมะนี้ ทุกศาสนาล้วนแต่หวังสันติภาพแก่มนุษย์ จึงมี กฎเกณฑ์สำหรับให้มนุษย์ประพฤติปฏิบัติ เพื่อให้เกิดสันติภาพ. หลักเกณฑ์ที่สำคัญ ที่สุดนี้ อาตมาก็รู้สึกว่า คำๆนี้สำคัญที่สุดคือคำว่า รักผู้อื่น. ขอร้องให้ท่านทั้งหลาย เอาไปพินิจพิจารณาให้ละเอียกที่สุด, ว่าคำว่า รักผู้อื่น เพียงคำเคียวเท่านั้น จะแก้ บัญหาได้หมดสิ้น.

ในชั้นแรกก็ลองนึกคูว่า ถ้าเรารักผู้อื่น แล้ว เราจะฆ่าเขาได้อย่างไร, เราจะไปทำร้ายร่างกายเขาได้อย่างไร, ถ้าเรารักผู้อื่น มันก็ไม่มีการฆ่า ไม่มีการทำร้าย ผู้อื่น. ศีลข้อที่หนึ่งคือปาณาติบาตก็บริบูรณ์.

นี้เมื่อเรารักผู้อื่น เราจะไปขโมยเขาได้อย่างไร, จะไปฉ้อฉล ยักยอกหลอก ลวงเขาได้อย่างไร, เพราะรักผู้อื่น ศีลข้ออทินนาทานก็บริบูรณ์. และ เพราะรักผู้อื่น ก็ไม่ประพฤติผิดกาเม, ไม่ล่วงเกินของรักของใคร่ ของหวงของแหนของผู้อื่น. เพราะรักผู้อื่น ศีลข้อสาม กาเมสุ มิจฉาจารก็บริสุทธิ์ บริบูรณ์.

และเพราะรักผู้อื่น เราก็หลอกเขาไม่ได้ ใครบ้างที่ว่ารักเขาจริง ๆ แล้ว ยังไปหลอกลวงเขาได้ มันไม่มี, ถ้ามัน รักผู้อื่นแล้ว มันก็หลอกลวงเขาไม่ได้ มันก็ พูดจริง ศีลข้อมุสาวาท ก็บริสุทธิ์บริบูรณ์ เพราะว่าเขารักผู้อื่น.

ศึลข้อห้าหรือน้ำเมาทุกประเภท เมื่อรู้สึกรักผู้อื่นแล้ว ก็เกรงไปว่า ไอ้ กวามมีนเมานั้นจะกระทบกระทั่งผู้อื่น, จะประทุษร้ายผู้อื่นเพราะความมีนเมา, เขาก็ เว้นของเมาเสีย ค้วยเกรงว่าจะกระทบกระเทือนผู้อื่นเมื่อเมา, ฉะนั้นเขาก็เลยมีศีลข้อห้า บริบูรณ์.

ศีลทั้งห้าบริสุทธิ์บริบูรณ์ ยิ่งกว่าบริสุทธิ์บริบูรณ์ เพราะเหตุเพียงข้อ เดียวคือการรักผู้อื่น.

เคียวนี้ พุทธบริษัท ทั้งหลายนั้นแหละ รักษาศีลห้า ข้อนี้ บริบูรณ์ หรือ ไม่ ? ถ้า รักษาไม่ได้ บริบูรณ์ ก็เรียกว่ายังเลวมาก, แล้ว ขาดเหตุบีจจัยเพียงอย่าง เดียว คือ ไม่รักผู้อื่น เป็นแน่นอน, มันต้องไม่รักผู้อื่นเป็นแน่นอน, มันจึงไปล่วง ละเมิกศีลห้านั้นได้, มันก็เลวกว่าพวกคริสเตียน ที่ว่าเขารักผู้อื่น แล้วเขาทำล่วงละเมิด เหล่านี้ไม่ได้. นี่แหละมันมี ใจความสำคัญ ในข้อที่ว่าถือศีลกันเพียงข้อเดียวว่า รักผู้อื่น, แล้วมันก็จะมีศีลประดังเข้ามา ห้าข้อ สิบข้อ ก็สิบข้อ มันก็จะเป็นศีลขึ้นมา หมด เพราะความรักผู้อื่น. ฉะนั้นอย่าทำเล่นกับคำว่า รักผู้อื่น.

อาทมาจึงเห็นว่า เป็นสิ่งที่ควรเอามาพิจารณา และเอามาทำความเข้าใจให้ ประพฤติปฏิบัติกัน สอนลูกสอนหลานมิตรสหายทั้งหลาย ให้ถือศีลข้อเดียวคือว่า รักผู้อื่น แล้วศีลทุกๆข้อก็จะมีมา. เคี๋ยวนี้ที่บ้านนี้ เมืองนี้ ตำบลนี้ บ้านใหน ตำบลไหนก็เหมือนกัน มันมีสิ่งเลวร้าย ไม่มีศีลธรรม อย่างนั้นอย่างนี้ ก็เพราะมัน ขาดศีลข้อเดียวนี้คือ ไม่รักผู้อื่น ความรักผู้อื่นเป็นหวิใจของคริสตศาสนา มีบท บัญญัติต่างๆนานา ทั่วไปในพระคัมภีร์ ซึ่งอาตมาก็จะเอามาเล่าให้พั่งบ้าง ตามที่จะทำ ไก้, ซึ่งวันนี้ก็เป็นหวัค เกือบจะไม่มีเสียงพูด. พูกนี้ก็เพื่อที่จะให้มันได้พูด คือให้มัน ครบๆไปเท่านั้นเอง.

ขอเน้นหรือย้ำอีกทีหนึ่งว่า ศีลสามเส้า เป็นความรักสามเส้า คือรักพระเจ้า ซึ่งต้องการ ให้เรารักผู้อื่น เหมือนกับที่พระเจ้ารักเรา. ท่านลองคิดดูเถิด ว่าถ้า ใครทำอย่างนี้คนนั้นจะเป็นอย่างไร, คนคนนั้นมันจะเป็นอย่างไร, มันจะก่อกิเลสขึ้นมา ได้อย่างไร, รักผู้อื่น เท่ากับที่เขารู้สึกว่าพระเจ้ารักเขา.

## ศาสนาที่ไม่มีพระเจ้าเป็นบุคคล ก็มีความรักกันได้.

ทีนี้บัญหาก็จะมีขึ้นมา ในระหว่างการศึกษาเปรียบเทียบ คือศาสนาที่มี พระเจ้า อย่าง ศาสนาคริสเตียน เขาก็มี พระเจ้า, และมีพระเจ้าอย่างชนิดบุคคล คือมี พระเจ้าเป็นบุคคล มีความรู้สึกอย่างบุคคล, คือรักก็ได้ไม่รักก็ได้, ให้รางวัลก็ได้ ลง โทษก็ได้ เหมือนลักษณะของบุคคล.

ส่วน พุทธศาสนา เรา ไม่มีพระเจ้าอย่างนั้น, มีพระเจ้าอย่างชนิคที่ไม่ใช่ บุคคล ไม่เป็นบุคคล; แต่เป็นกฎของธรรมชาติ: กฎเรื่องอิทปีบัจจยตา ก็คี, กฎเรื่อง กรรม ก็ดี, กฎเรื่อง **สามัญลักษณะ** ก็ดี, เรื่อง อริยสัจจ์ ก็ดี, ล้วนแค่เป็นกฎ ของธรรมชาติ. กฎของธรรมชาติ นั้นแหละ คือพระเจ้า หรือสิ่งสูงสุดในความหมาย ของคำว่าพระเจ้า, คือ *สร้างสิ่งทั้งปวงขึ้น ควบคุมสิ่งทั้งปวงไว้ บันดาลให้สิ่งทั้งปวงเป็นไป* ตามกฎเกณฑ์อันนี้ เหมือนกับพระเจ้า.

เรามีพระเจ้า ที่ มิใช่บุคคล, ไม่มีกวามรู้สึกคิดนึกอย่างบุคคล, เราจะพูด ได้อย่างไรว่า พระเจ้ารักเรา? ใครนึกออกลองนึกดูว่า เรามีพระเจ้าอย่างนี้ แล้ว พระเจ้า จะรักเราได้อย่างไร, แล้วเราจะรักพระเจ้าได้อย่างไร? ถ้าเป็นศาสนาคริสเตียน เขาก็ อธิบายกันง่าย พระเจ้ามีความรู้สึกรักมนุษย์. มนุษย์ ก็มีความรู้สึก รักตอบต่อพระเจ้า มีศรัทธาในพระเจ้า, ปฏิบัติตามในพระเจ้า, มันก็ไม่ขัดข้องอะไร; แต่สำหรับพุทธ-บริษัทไม่มีพระเจ้าอย่างนั้น.

ข้อนี้โราทำความเข้าใจกันมาเพียงพอแล้ว ว่า พุทธศาสนาก็มีพระเจ้า แต่ มีอย่างไม่ใช่บุคคล; ฉะนั้น เราต้อง มีอะไร ที่ พินิจพิจารณา กันลึกซึ้งยิ่งกว่าธรรมภา จนมองเห็นว่า เรามีพระเจ้า, แล้ว พระเจ้าก็รักเรา. เราก็ควรจะรักพระเจ้า ให้ เหมาะสมกัน. ถ้าเราถือว่ากฎของธรรมชาติเป็นพระเจ้า สำหรับพวกที่ถือหลักอย่างนี้ ก็มองคู่ให้ดีเถอะว่า กฎของธรรมชาตินั้นมันมีอะไรไหม ที่มันเหมือนกับว่ามันรักเรา ?

อาคมาก็ค้องถูกค่าค่อไปตามเคิม ที่ว่าพูดอะไรเอาเอง; แต่เรื่องพูดเอาเอง หรือพูดให้ผู้อื่น นี้มันไม่สำคัญดอก, มัน สำคัญอยู่แต่ว่า มันมีประโยชน์หรือไม่? จะพูดเอาเองหรือให้ใครพูดก็ตาม ถ้ามันมีประโยชน์ แล้วมันใช้ได้, ถ้า มีการดับทุกข์ ได้แล้วมันก็ใช้ได้, จะพูดเอาเองหรือไม่พูดเอาเองก็สุดแท้. ทีนี้ ก็อยากจะให้ มองในแง่ที่มันมีประโยชน์ ว่ากฎของธรรมชาตินั้น เป็นกฎของวิวัฒนาการทั้งหลาย วิวัฒนาการทั้งหลายย่อมเป็นไปในทางที่ดีขึ้น สูงขึ้น, เจริญงอกงามมากขึ้น. ความมุ่งหมาย ที่จะให้มันดีขึ้น กว่าจะถึงที่สุด นี่เราจะเรียกว่า เป็นความรักของพระเจ้า, จริงไม่จริงก็ลองไปคิดดู. กฎของธรรมชาติที่มีความแน่นอน เป็นไปในทางสูงขึ้นดีขึ้น; ใครไม่ยอมสูงขึ้นดีขึ้น มันก็ตายไปแล้ว, มันก็สูญหาย ไปแล้ว, สลายไปแล้ว ไม่ได้เหลืออยู่.

ฉะนั้น ใครที่ทำตนให้เหมาะสมกับกฎนี้อย่างถูกต้องมันก็เหลืออยู่, แล้วก็
วิวัฒนาการเจริญขึ้นมาเรื่อยๆ, จนมีอะไร ๆ อย่างที่มันมีอยู่เคี๋ยวนี้ ซึ่งเมื่อก่อนมัน
ไม่มี. คนที่รูปร่างสวยงามอย่างนี้ ฉลาดอย่างนี้ เมื่อก่อนมันไม่มี, มันเพิ่งวิวัฒนาการ
ขึ้นมาตามกฎของธรรมชาติ, แล้วมันยังจะมีดีกว่านี้ ดีเรื่อยๆไปกว่านี้, เรียกว่า ความ
หวังดี ของกฎของธรรมชาติ, เรียกว่าความรักของพระเจ้าในภาษาธรรม ตามแบบ
การกล่าวอย่างธรรมาธิษฐาน. นี่คือข้อที่พระเจ้ารักเรา : กฎวิวัฒนาการต้องการให้
สึ่งมีชีวิตทั้งหลายดีขึ้นๆๆๆ.

ทีนี้ เราก็รักพระเจ้า, มีวิธีที่จะขอบใจพระเจ้าและรักพระเจ้า คือตอบ สนองให้สมตามความมุ่งหมาย, คือทำทนให้เป็นมนุษย์ ที่มีวิวัฒนาการที่ดีขึ้น. อย่า ทำทนให้เป็นมนุษย์ที่เลวลง หรือขวาง : ขวางน้ำ ขวางทะเล ขวางคลองอยู่. การที่ ทำตนให้เข้ากันกับเกลี่ยวของความวิวัฒนาการ ไปสู่จุกหมายสูงสุดของปลายทาง, นั้นแหละคือความที่เรารักพระเจ้า. ฉะนั้น เราอาจจะใช้คำว่าพระเจ้ารักเรา และ ก็เรารักพระเจ้า แล้วเราก็ทำตามประสงค์ของพระเจ้า ให้สมกับที่พระเจ้ารักเราได้ เหมือนกัน.

แล้วเราก็ไม่ค้องเป็นปฏิบักษ์กันโดยคำพูด, ไม่ต้องมีวิวาทะ คือทะเลาะ กันด้วยคำพูด ในระหว่างคริสเตียนและพุทธบริษัท, และ เรายินดีที่จะเอาคำนั้น ๆ มาใช้ แลกเปลี่ยนกันใช้ เพื่อให้สะดวกดายแก่ประชาชนทั้งหลาย ที่ยังถือศาสนา ต่างกัน, แต่ต้องมีความสัมพันธ์กัน.

ขอให้ยึดหลักที่เป็นกลางระหว่างศาสนา หรือว่าครอบคลุมไปทุกศาสนา ก็ได้, คือคำว่า "รักผู้อื่น" จะไม่ผูกขาดไว้ ว่าเป็นของศาสนาไหน, แต่ให้เป็นกฎเกณฑ์ อันกลางที่สุดของธรรมชาติ คือว่า รักผู้อื่น นอกไปจากเรา. ถ้ารักผู้อื่นมันก็เห็น แก่ตัวไม่ได้, ถ้าเห็นแก่ตัวอยู่ มันก็รักผู้อื่นไม่ได้, ฉะนั้น พยายามรักผู้อื่นเถอะ ความ เห็นแก่ตัวมันก็จะค่อยละลาย ๆ สูญหายไปเอง. ตั้งหน้าตั้งตารักผู้อื่นช่วยผู้อื่น ก็เป็น ธรรมะที่เป็นหัวใจของศาสนา, แล้วมันก็ละลายกิเลส คือความเห็นแก่ตัว จนไม่มีความ เห็นแก่ตัว.

ถ้า ไม่เห็นแก่ตัวจริงๆ ถึงที่สุดได้จริงๆ มันก็บรรลุมรรค ผล นิพพาน ได้จริง เหมือนกัน; เพราะว่าถ้าไม่เห็นแก่ตัวแล้ว มันก็เกิดโลภะ โทสะ โมหะไม่ได้, โลภะ โทสะ โมหะนี้ ชนิดไหนระดับไหนก็ตาม, ไปดูให้ดี โดยละเอียดแล้วจะพบว่า มันมีมูลมาจากความเห็นแก่ตัวทั้งนั้น, ฉะนั้น ถ้าไม่มีตัวอันเป็นที่ตั้งแห่งความเห็น แก่ตัว มันก็เกิดกิเลสไม่ได้. ฉะนั้น เราจึงถือว่า เป็นอุบายในการปฏิบัติที่ลัดสั้น หรือ ทำให้ง่าย ใช้ได้แก่คนทุกคน: จะเป็นคนโง่ คนฉลาด คนมีสติบัญญาเฉียบแหลม หรือว่าไม่เฉียบแหลม ก็สามารถที่จะปฏิบัติได้ และมันง่ายดี.

เรามีความเชื่อในพระเจ้า ถ้าอย่างพุทธบริษัท ก็เชื่อในกฎของธรรมะ, ธรรมะที่เป็นกฎของธรรมชาติ แล้วก็ปฏิบัติตาม, ค้วยมองเห็นอยู่อย่างชัดเจนว่า แม้กฎของธรรมชาติ ก็ต้องการให้รักผู้อื่น คือให้เป็นอยู่อย่างชนิดที่ไม่มีการเกลียดชังกัน, ให้มันถึงกับ เป็นความรักผู้อื่น.

เรื่องนี้อยากจะแนะไว้สักนิกหนึ่งว่า ที่พูกว่า ไม่เบียดเบียนกัน นั้น มัน ยังไม่ไพเราะ, พังกู ไม่เพราะเท่ากับที่ว่ารักผู้อื่น เพราะว่าไม่เบียกเบียนกันนั้น มัน อาจจะอยู่เฉย ๆ ก็ไก้ ไม่รักใครแล้วไม่ช่วยใคร ก็ได้. ที่เรียกว่า ไม่เบียดเบียนกัน มัน อาจจะดูดายอยู่เฉย ๆ เสียก็ได้. ถ้าว่ารักผู้อื่นแล้ว มันจะกูกายไม่ได้, มันอยู่เฉย ๆ ไม่ได้ มันต้องช่วย. ฉะนั้น กำว่ารักผู้อื่นนี้ มันพั่งกูแล้ว มันไพเราะจับใจ, ดีกว่าที่ จะพูกว่าไม่เบียดเบียนกัน จึง ขอให้เลื่อนชั้น จากคำว่าไม่เบียดเบียนกัน ให้สูงขึ้น มาถึงเรื่องรักผู้อื่น แล้วมันก็ทนอยู่ไม่ได้ ในการที่จะไม่ช่วยเหลือกัน ก็เลยขวนขวาย ทุกอย่างทุกประการ.

ให้ถือว่าหลักเกณฑ์ที่ว่า รักผู้อื่นนี้สูงสุด ที่สุดในทุก ๆ ศาสนาไม่ว่าศาสนา ไหน หรือจะไม่พูดเป็นศาสนา, พูดกันอย่างเรื่องของมนุษย์ธรรมดา มันก็สูงสุดเหมือน กัน. หรือแม้จะพูดให้ เป็นวิทยาศาสตร์ เป็นกฎของธรรมชาติ การรักกันนั้น ก็ดีกว่า ที่เพียงแต่ว่าจะอยู่เฉย ๆไม่เบียดเบียนกัน. เมื่อเป็นดังนี้ พุทธบริษัท ไม่ควรจะรังเกียจเดียดฉันท์ หลักคำสอนในศาสนาคริสเตียน ที่ว่า รักพระเจ้า, แล้วก็เชื่อพระเจ้า, แล้วก็รักผู้อื่น ตามที่พระเจ้าต้องการให้รักผู้อื่น, แล้วให้รักมาก ๆ เท่ากับที่พระเจ้ารักเรา.

ทรงนี้อยากจะวินิจฉัยกันอีกสักนิดหนึ่งให้ละเอียคว่า มันอย่างไรกันแน่ ระหว่างพุทธกับคริสต์ เมื่อผ่ายศาสนาคริสเตียนมีหลักว่า รักผู้อื่นเท่ากับที่พระเจ้ารักเรา ต้องการให้เรารักผู้อื่น มันก็ได้ความว่ารักผู้อื่นเท่ากับรักตัว. เรารักตัวเราอย่างไรเราก็ รักผู้อื่นเท่านั้น นี่มันก็ไม่ใช่เล็กน้อยอยู่แล้ว.

### ทั้งพุทธ - คริสต์ ไม่ควรถือมานะว่าใครดีกว่าใคร.

ทีนี้ พุทธบริษัทนี้ก็จะพูดว่า รักผู้อื่นยิ่งกว่าตัว โดยถือกฎเกณฑ์ที่ว่า เป็นอุดมดติของพระโพธิสัตว์. พระโพธิสัตว์ท้องรักผู้อื่นยิ่งกว่าตัว จึงยอมสละชีวิต ของตัวเพื่อประโยชน์แก่ผู้อื่นได้, นี้มันมีน้ำหนักเพิ่มไปจนถึงกับว่า พุทธบริษัทนี่รัก ผู้อื่นยิ่งกว่าตัว, ในเมื่อผ่ายคริสเตียนมีหลักว่า รักผู้อื่นเท่ากับรักตัว. แต่ดูไปให้ดี ทางผ่ายคริสเตียนเขาก็อาจจะอ้างหลักได้เหมือนกันว่า ให้ดูตัวอย่างพระเยซู. พระเยซูรัก ผู้อื่น จนถึงกับยอมสละชีวิตของท่าน, เพื่อช่วยเหลือผู้อื่นไว้ นี้มันก็มากลายเป็นว่า มีการรักผู้อื่นยิ่งกว่าตัว อยู่ในศาสนาคริสเตียนนั้นแล้ว.

ฉะนั้น เราจึงไม่มีทางที่จะมาพูดกันในทางให้แตกหักว่า ใครดีกว่าใคร.
ขึ้นพูดพิสูจน์จนทำให้ใครดีกว่าใครมันก็เป็นเรื่องบ้า, ผิดหลักพุทธศาสนา ที่ว่า ให้เล็ก สิ่งที่เรียกว่ามานะนั้นเสียเถิด. มานะ ที่สำคัญว่า เราดีกว่าผู้อื่น หรือว่า เราเสมอกัน กับผู้อื่น หรือว่า เราเลวกว่าผู้อื่น. นี่เลิกเสียเถิด, เลิกเสียทั้งสามทิศทางเลย. อย่า ไปคิดวินิจฉัยในทางว่าดีกว่าเสมอกันหรือเลวกว่า, แล้วถือหลักว่า ทำใค้เท่าไร ทำใค้ อย่างไร, ก็ทำให้ดีที่สุดตามที่จะทำได้, แล้วก็ไม่เอาแพ้เอาชนะกัน. ที่ว่า ดีกว่า หรือเลวกว่า ปิดเงียบ ไม่มีเรื่องดีกว่า, หรือเลวกว่า หรือเสมอกัน, เอาแต่ว่า ทำให้ ดีที่สุดได้เท่าไร ก็ทำให้ดีที่สุดเท่านั้น. นั้นแหละจึงจะเป็นผู้ที่ถือศาสนาจริง ๆ.

ถ้ายังไปหาแง่ที่จะดีกว่าเลวกว่าอยู่แล้ว ยังไม่ใช่เป็นผู้ที่ถือศาสนาจริง ๆ ; เพราะศาสนาค้องการจะประสานความเป็นอันหนึ่งอันเคียวกัน ในหมู่สิ่งที่มีชีวิต. บรรดา สิ่งที่มีชีวิตค้องการจะประสานความเป็นอันหนึ่งอันเคียวกัน ฉะนั้น จึงทำให้สุดความ สามารถ ในการที่จะมีประโยชน์แก่กัน. เป็นอันว่า เลิกพูดถึงเรื่องว่าดีกว่า เลวกว่า หรือ เสมอกัน. ให้เป็น ว่า พุทธบริษัทก็รกิผู้อื่น อย่างน้อยก็เท่ากับรักตัว, อย่างมากก็ยิ่งกว่าตัว, ซึ่งฝ่าย คริสเตียนก็มี เพราะเห็นตัวอย่างอยู่ ว่าพระเยซูก็รักผู้อื่นยิ่งกว่าตัว, ยอมเสียสละชีวิต เพื่อกวามรอดของผู้อื่น, คือถ้าไม่ยอมเสียสละชีวิต แล้วพวกมิจฉาทิฏฐิเหล่านั้นไม่กลับใจ, แล้วก็ไม่มีทางที่จะเข้าใจและกลับใจ ให้เป็นสัมมาทิฏฐิโด้. ฉะนั้นจึงเรียกว่าพระเยซู เป็นผู้ไถ่บาป ของสัตว์โลกด้วยชีวิต, เขาก็อธิบายเลยไปถึงว่า พระเจ้าส่งพระบุตรคน เคียวลงมา ให้เสียสละชีวิต เพื่อไถ่ถอนบาปทั้งหลายของสัตวโลก. เมื่อกล่าวอย่างนี้ พระเจ้าก็เป็นผู้ที่น่ารักยิ่งขึ้นไปอีก, พระเยซูก็เป็นผู้ที่น่ารักยิ่งขึ้นไปอีก เพราะว่าทำไปเพื่อ ช่วยผู้อื่น. ความศรัทธาในศาสนา ในพระเจ้า ในพระเยซู ในพระจิตวิญญาณก็เลย มีถึงที่สุด, และในความหมายสรุปแล้ว ก็คือรักผู้อื่น แล้วก็จะแก้บัญหาได้หมดสิ้น อย่างที่ได้กล่าวมาแล้วข้างต้นนี้ว่า ถ้าเพียงแต่ว่ารักผู้อื่น คำเดียว เท่านั้น ดีลทุกข้อ ก็จะสมบูรณ์โดยอัตโนมัติ และทันที.

# เปรียบเรื่องรักผู้อื่นในคัมภีร์คริสต์กับพุทธ.

ที่นี้ก็จะพิจารณาดูกันบ้าง ถึงลักษณะ หรือน้ำหนัก มากน้อย อย่างไร ที่มีอยู่ ในคัมภีร์ของคริสเตียนเกี่ยวกับรักผู้อื่น. คัมภีร์ มัดธาย บทที่ ๑๑ ข้อ ๓๗, ๓๘ มันมีใจความว่า คนใดรักพ่อแม่ของตนยิ่งกว่ารักฉัน เขาก็ไม่สมควรรักกับฉัน. คนใด รักลูกขาย หรือรักลูกสาวมากกว่าฉัน เขาก็ไม่สมควรรักกับฉัน. นี่ลองคิดดูว่า พระเยซู ท่านว่าอย่างนี้ คนใครักพ่อรักแม่ของตัวมากกว่าฉัน เขายังไม่สมควรที่จะมาเป็นสาวกของฉัน, เมื่อคนใครักลูกรักหลานของตัวยิ่งกว่าฉัน เขาก็ไม่สมควรที่จะมาเป็นสาวกของฉัน.

เคี๋ยวถ้าจะพุดกลับกันเสียบ้างว่า ถ้าเป็นพระพุทธเจ้าตรัส จะว่าอย่างไร.
พุทธบริษัททั้งหลายนี้ รักพ่อรักแม่ของตัวมากกว่าพระพุทธเจ้า หรือรักพระพุทธเจ้า
มากกว่าพ่อแม่ของตัว, หรือพุทธบริษัททั้งหลายนี้ รักลูกรักหลานรักเหลนอะไรของตัว
มากกว่าที่จะรักพระพุทธเจ้า. คำกล่าวในคัมภีร์คริส์เตียนมีชัดว่า ถ้ารักพ่อรักแม่
ยึงกว่ารักพระเยซู, เขาก็ไม่ใช่คนของพระเยซู เขารักลูกรักหลานของเขายึงกว่าพระเยซู
กนนั้นก็ไม่ใช่คนของพระเยซู คือไม่ได้นับถือพระเยซู ไม่ได้รักพระเยซู พูดกันตรง ๆ.
ถ้าเขาจะเป็นคนรักพระเจ้า เขาก็ต้องรักพระเจ้านั้น ยิ่งกว่าที่จะไปรักพ่อรักแม่ รักลูก
รักหลาน รักเหลน. นี่ก็เป็นเครื่องเปรียบเทียบให้ดูว่า ความรักนั้น มันจะต้อง
มือย่างไร, มากน้อยกว่ากันอย่างไร. พุทธบริษัทก็เอามาใช้ทดสอบตัวเองดู, เดี๋ยวก็ไม่
รู้ว่าจะเอาหน้าไปซ่อนไว้ที่ไหน ก็ไม่แน่.

คัมภีร์เดียวกัน บทที่ ๒๒ ข้อ ๓๗, ๓๘ เขียนว่า ท่านต้องรักพระเจ้าของท่าน จนหมดจิต หมดใจ นี่แหละเป็นธรรมบัญญัติข้อยิ่งใหญ่ที่สุด บัญญัติที่สำคัญรองลงมา คือ ท่านต้องรักเพื่อนมนุษย์ เหมือนรักตัวเอง. ธรรมบัญญัติของโมเสส และคำสอนของผู้ ประกาศทั้งหลายทั้งหมดนั้น ก็อาศัยธรรมบัญญัติสองข้อนี้แหละเป็นหลักฐาน.

ใจความมีว่า รักพระเจ้าจนหมดจิตใจ, นี้เป็นบัญญัติข้อแรกข้อใหญ่, ข้อรอง ก็คือ รักเพื่อนมนุษย์เหมือนรักตนเอง, มีต้นตออยู่ที่ไปรักพระเจ้าหมด ชีวิตจิตใจก่อน, แล้วพระเจ้าต้องการให้รักเพื่อนมนุษย์จึงมารักเพื่อนมนุษย์. นี้พระเยซู ครัสอย่างท้าทายว่าคำสอนต่าง ๆ ที่มีอยู่ก่อนพระเยซู เช่นของโมเสส และของศาสดา องค์อื่น ๆ ต่อ ๆ กันมานั้น ก็ล้วนแต่อาศัยรากฐานอยู่บนธรรมบญญัติสองข้อนี้, คือว่า รักพระเจ้า และก็รักผู้อื่น. คำว่า รักพระเจ้า มีค่าเท่ากับความรักผู้อื่น; เพราะ พระเจ้าต้องการให้รักผู้อื่นให้ใช้ความรักที่รักพระเจ้านั้นเอาไปรักคนอื่น. พระเจ้าไม่ ต้องการอย่างอื่น, พระเจ้าต้องการให้กันที่รักพระเจ้านั้นรักคนอื่น.

นี้เราพังแล้วอาจจะสับสน เอาตัวเอาตนไปไว้เสียที่ไหน? จะกลายเป็น ว่า ตัวตนที่จะรักนั้นไม่มี เพราะเอาไปรักพระเจ้านั้นเสียหมด, แล้วการรักพระเจ้า นั้น ก็ย้อนกลับมาเป็นรักผู้อื่น จะมารักตนไม่ได้. นี้ความเห็นแก่ตนมันก็เกิดขึ้นไม่ได้ เพราะเหตุนี้. ให้พูดอย่างภาษาอภิธรรมก็ต้องพูดว่า มันเหลือแต่จิตใจ, จิตใจมัน จะต้องมีความสว่างไสว แล้วทำไปแต่ในทางที่จะต้องทำตามหลักเกณฑ์, แล้วมันไม่วกมา สร้างตัวกู — ของกู ขึ้นมาได้เพราะเหตุนั้น.

ในคัมภีร์ที่ได้ชื่อว่า มาร์ค หรือ มาระโก บทที่ ๑๒ ประโยคที่ ๓๑ ก็มี ข้อความเหมือนกับในคัมภีร์มัคธาย : ท่านต้องรักพระเจ้าของท่านจนหมดใจ, ทุ่มเท จิตใจความคิดและกำลังของตน รักพระเจ้าจนหมดสิ้น. พระบัญญัติที่สำคัญรองลงมา ก็คือรักเพื่อนมนุษย์เหมือนรักตัวเอง, ไม่มีพระบัญญัติข้อใกสำคัญกว่าพระบัญญัติสอง ข้อนี้. ใจความสำคัญ มันอยู่ตอนหลังที่ว่า ไม่มีธรรมบัญญัติใดในโลกนี้จะสูงสุด ยิ่งกว่าธรรมบัญญัติข้อนี้ คือว่า รักพระเจ้าจนหมดใจ, และก็รักผู้อื่น ตามที่พระเจ้า ต้องการให้รัก. มันเป็นคำสอนที่ง่ายเหลือที่จะง่าย, ชัดเจนตรงไปตรงมา, คนจึงรับ นับถืออย่างปีกแผ่นแล้วเคยมีประโยชน์ ก็เคยเป็นประโยชน์ จนกว่ามันจะเลอะเลือนไป เป็นธรรมภาของสิ่งที่ไม่เที่ยง.

เราจะต้องมองให้เข้าใจ มองเห็นว่า ธรรมบัญญัติข้อนี้ มันสำคัญยิ่งกว่า ธรรมบัญญัติข้อใด ๆ สำหรับมนุษย์เรา. รักผู้อื่นนี้อาศัยรากฐานอยู่บนรักพระเจ้า. การใม่รักผู้อื่น มันผิดกฎของพระเจ้า, หรือว่ามันผิดกฎของธรรมชาติ หรือของ พระธรรมในพระศาสนา.

พระคัมภีร์ที่ชื่อว่า ลูค หรือ ลูกา นี้ มีข้อความในบทที่ ๑๐ ประโยคที่ ๒๖, ๒๗ ว่ามีคนเข้ามาลองภูมิพระเยซู, ถามพระเยซูว่า จะทำอย่างไรจึงจะได้ชีวิตนิรันดร ? พระเยขูท่านไม่ตอบโดยตรง, รู้ว่า นี่มันลองภูมิ, ก็เลยถามแบบสวนกลับว่า คัมภีร์กล่าว ไว้อย่างไรเล่า? ขายคนนั้นก็ตอบว่า รักพระเจ้าของเจ้าอย่างหมดหัวใจ, มีกำลังและ ความคิดอยู่เท่าไร ก็ให้รักพระเจ้าจนหมดสิ้น, และจงรักเพื่อนมนุษย์เหมือนรักตนเอง. พระเยขูว่า ก็ถูกแล้ว ก็ดีแล้ว แกก็รู้อยู่แล้ว.

ข้อนี้มันกินความไปถึงชีวิตนิรันดร; ชีวิตนิรันดรคือ ไม่รู้จักตาย, ไปอยู่กับพระเจ้าอย่างไม่เปลี่ยนแปลงอีกต่อไป; เหมือนกับการบรรลุพระนิพพานในพระพุทธศาสนา. เขาถือว่าการที่จะได้ชีวิตนิรันดรนั้น ก็คือ รักพระเจ้า จนหมดตัวเอง. รักพระเจ้าจนหมดความรักตัวเอง; เพราะไม่มีตัวเอง, มันก็เป็นการรักผู้อื่นโดยอัตโนมัติ.

น้ำพังคูให้ดี มันมีอะไร ๆ อยู่ บางคนอาจจะมองไม่เห็น. ถ้า เราไม่มี ความรักตัวเอง, ไม่เห็นแก่ตัวเอง มัน จะเป็นการรักผู้อื่นทันทีโดยอัตโนม์ติ. ที่ มันไม่รักผู้อื่นนั้น เพราะอำนาจความเห็นแก่ตัวเป็นต้นเหตุ, พอต้นเหตุนั้นหมด มันก็รักผู้อื่นโดยอัตโนม์ติ นี่เรียกว่ารักพระเจ้า หรือรักผู้อื่นจนหมดตัว, หมดเดิมพันที่เป็นของตัว มันก็เลยเป็นชีวิตนิรันดร เพราะว่ามันไม่มีตัว.

นี้ช่วยอธิบายให้ตามวิธีของพุทธศาสนา ก็ว่ามันว่างไปจากตัวมันก็กลายเป็น สิ่งนิรันคร. การรักผู้อื่นจริง ๆ มันไกลจนถึงกับว่า มันหมดเนื้อหมดตัว ของ บุคคลผู้เป็นเจ้าของตัว, มันไปให้แก่ผู้อื่นหมค, แต่ทำใค้อย่างนั้น เพราะอาศัย พระบารมีอันยิ่งใหญ่ของพระเจ้า. พุทธบริษัทของเราก็อาศัยพระธรรม เพราะเห็นแก่ พระธรรม เพราะรักพระธรรม บุชาพระธรรม จนเอาพระธรรมเป็นตัว ตัวเดิมตัวแท้ ของตนนั้นหมดเกลี้ยงไม่มีเหลือ ไปเอาพระธรรมมาเป็นตัว ถ้าจะมีตัวกันบ้างก็มีที่ พระธรรม.

ความรักพระเจ้า

ทีนี้ คัมภีร์โยฮัน บทที่ ๑๕ ข้อ ๒๑ มีโจความว่า คนที่รู้บัญญัติของข้าพเจ้า และทำตามนั้นแหละจึงจะรักข้าพเจ้าจริง. พระบิดาของข้าพเจ้า ก็ย่อมจะรักคนที่รักข้าพเจ้า, ข้าพเจ้าเองก็จะรักเขาด้วย และจะเปิดเผยเรื่องของข้าพเจ้าให้เขารู้. นี้ พระเยซูอธิบายให้พังว่า คนที่ รู้จักคำสอนของข้าพเจ้า แล้วทำตาม นั่นแหละ จึงจะเรียกว่ารักข้าพเจ้า, คือรักพระเยซู พระเยซูท่านยืนยันว่า ใครที่จะรักท่านนั้น คือคนที่เข้าใจคำสอนของท่าน แล้วก็ปฏิบัติทาม แล้วพระบิดาของข้าพเจ้า คือบิดาของพระเยซูนั้น ก็จะรักคนนั้นด้วย, แล้วก็จะเชิดเผยเรื่องของข้าพเจ้าให้เขารู้, คือพระเยซูมีเรื่องอะไรที่จะเปิดเผยให้มนุษย์รู้ ก็สามารถเปิดเผยให้คนชนิดนี้เท่านั้นแหละรู้ได้, ก็คือรู้เรื่องรักผู้อื่นยึงกว่าตัวอีกนั่นเอง จนหมดตัว.

นี่ข้อความในบทที่ ๑๕ ข้อ ๙ ข้อ ๑๐ มีว่า ข้าพเจ้ารักพวกท่าน เหมือนที่ บิดาของข้าพเจ้ารักข้าพเจ้า. พวกท่านต้องทำตนให้ข้าพเจ้ารักเรื่อยไป ตราบใดที่เชื่อพึ่ง คำสั่งของข้าพเจ้า, ข้าพเจ้าก็จะรักท่าน ดังที่ข้าพเจ้าเชื่อพึ่งคำสั่งสอนของพระบิดา, และ พระบิดาของข้าพเจ้าจึงจะรักข้าพเจ้า. นี้มันวนเวียนกันเป็นสามเส้าอย่างนี้.

ทอนแรกว่าข้าพเจ้ารักพวกท่าน เหมือนที่บิดาของข้าพเจ้ารักข้าพเจ้า, นี้ เป็นคำปฏิญาณของพระเยซู ว่าพระเยซูท่านทำอะไรลงไป ก็เพราะว่ารักคนทั้งหลายนี้ เหมือนกับที่พระบิดาบนสวรรค์รักพระเยซูเอง. นี้ท่าน ขอร้องว่า พวกท่านต้องทำ ตนให้ข้าพเจ้ารักเรื่อยไป คลอดเวลาที่เชื่อพังคำสั่งของข้าพเจ้า. พระเยซูขอร้องว่า ถ้ายังเชื่อพังคำสั่งของพระเยซูอยู่ ก็ขอให้ทำตนให้เป็นที่รักของพระเยซูคลอดไป. ข้อ ความนี้ใช้ได้กันกับพุทธบริษัทในพระพุทธศาสนา ที่จะมีพระพุทธเจ้าเป็นเป้าหมาย ว่าเราจะปฏิบัติต่อพระพุทธเจ้า โดยหลักคำสอนเช่นเดียวกันนี้;

แล้ว พระเยซูก็ทรงยืนยันว่า พระเยซู จะรักคนเหล่านี้เหมือนที่พระ บิดารักพระเยซู มันเป็นคำกล่าวที่สูงสุด; เพราะว่าความรักของพระบิดานั้น มันเป็น สิ่งสูงสุด. พระเยซูเอาความรักนั้นมาต่อรองกับมนุษย์ทั้งหลาย ว่าให้มนุษย์ทั้งหลาย เชื้อพั่งแล้วทำตาม, แล้วพระเยซูก็จะรักมนุษย์ทั้งหลายเหมือนกับที่พระบิดารักพระเยซู, และด้วยการทำดังนั้น จะทำให้พระบิดารักพระเยซู ด้วย เลยเป็นสิ่งที่ผูกพันกันไม่ต้องแยก ออกจากกัน.

น้ำกับกีร์ที่เป็นชั้นพระเกียรทิกุณก็หมดไปแล้ว ก็เหลือแต่ คัมภีร์ที่เป็นกิจการ ของพระสาวก ส่วนมากก็เป็นจดหมาย ที่เขียนถึงสาวกในต่างประเทศ โดยสาวกคนลำคัญ คือ เขนต์ปอล เมื่อเขียนถึงพวกโรม. จดหมายฉบับหนึ่ง เซนต์ปอลเขียนว่า พระเจ้า ประทานพระจิต ให้เปี่ยมอยู่ในจิตใจของเรา, ทำให้จิตใจของเราเต็มไปด้วยความรักใน พระองค์.

นี่ต้องรู้ว่า ในศาสนาคริสเตียนเขามีพระบิดา แล้วก็มี พระจิต แล้วก็มี พระบุตร. พระบิดา นั้น คือพระยะโฮวาห์ ในสวรรค์. พระบุตร นั้น คือพระเยขู, พระจิต นั้นคือ สิ่ง ๆ หนึ่ง ที่อธิบายยาก อะไรก็ไม่รู้ ซึ่งมีอำนาจมีอิทธิพลรุนแรง ที่แล่น ไปแล่นมาจากพระบิดาจึงพระบุตร, หรือจะติดต่อจากพระบิดา ถึงสัตว์ทั้งหลายทั้งปวง.

อาตมาเคยเปรียบเทียบพระจิตกับพระธรรม. พวกชาวสหายคริสเตียนเขา ว่าไม่ถูก ไม่ถูกก็ไม่ถูก; แต่ว่า พระจิตนั้นมือยู่ คือสิ่งที่จะไปมาหาสู่อย่างรวดเร็ว รุนแรงเฉียบขาด ระหว่างพระบิดากับพระบุตร, หรือระหว่างพระบิดากับมนุษย์ทั้งหลาย, เซนต์ปอลเขาบอกทายกทายิกาทั้งหลายของเขาว่า พระเจ้าประทานพระจิตให้มาเต็มเบี่ยม อยู่ในจิตใจของเรา, ทำให้จิตใจของเราเต็มเบี่ยมไปด้วยความรักพระองค์. เราจะมองกุตามสายตาของเราพุทธบริษัท ว่าบัญญาของเรามีอยู่อย่างไร. เรามองเห็นพระจิตนี้เป็นคุณธรรมอันหนึ่ง ซึ่งถ่ายทอกได้จากพระธรรมส่วนใหญ่, พระธรรมส่วนสากลนั้นมาประจำอยู่ในจิตของมนุษย์แต่ละคน ๆ ทำให้จิตของมนุษย์แต่ละคน ๆ ทำให้จิตของมนุษย์แต่ละคน ๆ สามารถ คือเหมาะสมที่จะรับเอาพระธรรมส่วนใหญ่ หรือจะเข้าใจในพระธรรมส่วนใหญ่ได้โดยง่าย, และโดยเหตุที่พระจิตนั้นมาจากพระบิดา พอมาสิ่งอยู่ในใจของใคร จิตนั้นก็รักพระบิดาได้ทันที. เราก็เหมือนกัน ถ้าพระธรรมประดิษฐาน อยู่ในจิตใจของใคร, คนนั้นก็รักพระธรรมทันที, ฉะนั้น เราก็รักพระธรรม ได้อย่างหมดชีวิตจิตใจได้, ก็ด้วยเหตุที่พระธรรมนั้นได้มาสิ่งสถิตอยู่ในจิตใจของเรา.

ในจดหมายถึงพวกโรม ตอนที่ ๘ หัวข้อที่ ๒๘ มีข้อความว่า เราทราบแล้ว ว่า เหตุการณ์ทุกอย่างที่เกิดขึ้น พระเจ้าทรงบันดาลให้เป็นผลดีแก่ผู้ที่รักพระองค์. นี่ใจ ความนี้มันซับซ้อนอยู่, พั่งให้ดีว่า พระสาวกของพระเยซู องค์หนึ่ง เขาบอกทายก-ทายิกา ทั้งหลายว่า เราทราบดีแล้วว่า เหตุการณ์ทุกอย่างที่เกิดขึ้นนั้น พระเจ้าทรง บันดาลให้เป็นผลดีแก่ผู้ที่รักพระองค์. นี้มันเป็นเรื่องให้ปลุกผังศรัทธา อย่าง เฉียบขาดลงไป ว่า อะไร ๆ ที่เกิดขึ้นแก่เรานี้ มันเป็นการบันดาลของพระเจ้า ที่ทำ ให้มันเกิดขึ้นแก่ผู้ที่รักพระองค์. ฉะนั้นเขาจึงไม่มีความทุกข์ ไม่รู้สึกกลัว ไม่รู้สึกได้ เสียอะไรหมด, เพราะถือว่า เป็นเจตนาของพระเจ้า ที่จะทำแก่บุคคลที่รักพระองค์.

ผู้ที่รักพระองค์ คือผู้ที่พระองค์ทรงเรียก ตามพระประสงค์ของพระองค์, เป็นผู้ที่พระเจ้าทรงเลือกเอาแล้ว, พระองค์ทรงแยกเขาเหล่านั้น ให้ออกมาเสียจากคน ทั้งปวง ให้มาเป็นเหมือนกับบุตรของพระองค์ คือพระเยซู; เพื่อว่าบุตรของพระองค์ จะได้เป็นบุตรหวับในบรรคาบุตรทั้งหลาย. นี้ก็คือบอกให้ถือว่า ทุกคนเป็นลูก พระเจ้า, แล้วพระเยซูเป็นบุตร คนหัวปี. เราก็เป็นบุตรของพระเจ้าร่วมกันกับพระเยซู ต่างกันนิคเคียวแต่ว่า พระเยซูเป็นบุตรคนหัวปี.

ความข้อนี้ทำให้เรา*นึกถึงพระพุทธภาษิตที่ว่า พระองค์เป็นลูกไก่ตัวแรกที่*ออกมาจากไข่ของอวิชชา แล้วต่อมาก็มีลูกไก่ตัวอื่น ๆ ออกตามมา. พระพุทธเจ้าก็เป็น
เหมือนกับบุตรหัวปีทรงใช้คำว่า เสฏโจ เชฏโจ อคโค นี่ก็เหมือนกัน. หลักนี้ก็
ต้องการให้ทุกคนสนิทสนมกัน เหมือนกับว่าเป็นบุตรของพระเจ้า ด้วยกัน แล้ว
ก็รักกันได้ ง่ายที่จะรักกันได้, มันช่วยทำให้ง่ายขึ้นในการที่จะรักกัน. แล้วคนนั้นก็มี
เกียรติมาก จนถึงกับได้เป็นลูกของพระเจ้าร่วมกันกับพระเยซู มีพระเยซูเป็นพี่ชายใหญ่
เท่านั้นเอง ฉะนั้นการรักพระเจ้ามันจึงมีได้โดยง่าย.

ทีนี้ ใครที่มันแตกแยกออกไปเป็นมิจฉาทิฏฐิ ก็เป็นหน้าที่ของพระเยขูที่จะ เรียกมา แล้วก็มาคืนดีกันกับพระเจ้า. สำนวนนี้ก็ไพเราะดี แล้วก็แปลกดีควรจะ จำไว้ ว่าพวกมิจฉาทิฏฐินี้มันทะเลาะวิวาทกับพระเจ้า แล้วก็ทั้งพระเจ้าไป มันไม่ยอม เชื่อพั่งพระเจ้า จนกว่าเมื่อไรพระเยซูจะมาไถ่บาบให้พวกนี้หมกมิจฉาทิฏฐิ, แล้วก็มา ขอคืนดีกับพระเจ้า. อาการอย่างนี้มีได้แม้ในพุทธบริษัท. ลองคิดดู, พุทธบริษัท บางคนเป็นมิจฉาทิฏฐิ หรือ เพิ่งจะกลายเป็นมิจฉาทิฏฐิ มันก็บาไปพักหนึ่ง จน กว่าจะได้รับการตักเตือนแนะนำที่ดี, ก็เหมือนกับพระเจ้าเรียกคืนมาดีกันใหม่, ยังแถมให้รางวัลว่า ให้คนที่กลับมาคืนดีกันนี้ ได้มีส่วนในพระสิริของพระเจ้าด้วยความดี ความงาม ความประเสริฐ ความเลิศอะไรก็ตามของพระเจ้านั้น. คนที่ละจากมิจฉาทิฏฐิ มาคืนดีกับพระเจ้า ก็จะมีส่วนที่จะได้รับด้วย. นี่คือความรักพระเจ้า.

ทีนี้จดหมายของเขนต์ปอล ถึงชาวเมืองโคริน (โครินเธียน) จดหมาย ฉบับที่ ๑ ตอนที่ ๘ ประโยคที่ ๒ ที่ ๓ มีข้อความว่า คนที่คิดว่าตนรู้อะไร ที่จริงนั้นเขา ไม่รู้ในสิ่งที่เขาควรจะรู้. แต่ถ้าเขารักพระเจ้า พระเจ้าก็จะยอมรับเขาไว้. นี้อาตมา อยากจะพูดว่า ให้ระวังให้ดี, พุทธบริษัทที่พูดอะไรได้เก่ง, จะเก่งกว่าอาตมาหรืออะไร ก็ตาม มันพุดอะไรได้เก่งนี้ ที่จริงก็ยังไม่รู้ที่ควรจะได้รู้, คือไม่รู้จักรักพระเจ้า. ฉะนั้น ความรักพระเจ้า ๒๕ธ

ถ้าว่าเขาจะมายอมรักพระเจ้า พระเจ้าก็ยอมรับคนโง่ ที่ดีแต่พูดเหล่านี้ไว้. ระวังให้ดีนะ พุทธบริษัท ภิกษุ สามเณร อุบาสก อุบาสิกา คนไหนที่รู้อะไรพูดอะไรเก่งนั้น มัน เป็นเรื่องนอกเรื่อง, ที่แท้แล้วมันไม่ถึงพระเจ้า, ยังไม่ถึงพระเจ้า, มันยังไม่รักพระเจ้า แต่เอาเถอะจะให้อภัย ถ้าคนชนิดนี้มันเกิดมารักพระเจ้า พระเจ้าก็จะยอมรับ, คือไม่เล่นตัว ไม่เกี่ยงงอนอะไร. ขอให้เปลี่ยนเป็นรักพระเจ้า แล้วสิ่งต่างๆ มันก็จะเข้ารูปตามที่ ต้องการ.

ทีนี้ ในจดหมายฉบับเดียวกันนั้น คอนที่ ๑๓ ข้อ ๑ ข้อ ๒ มีใจความว่า อำไม่มีความรัก ข้าพเจ้าก็ไม่ดีไปกว่าฆ้องหรือฉาบ ที่ส่งเสียงอีกทีก. นี่เซนต์ปอด เขาพูดใคร ๆ เขาก็ยอมรับว่าเซนต์ปอดพูดเก่งสอนเก่ง เป็นชั้นเลิศ; แต่เขาพูดว่า ถ้า เขาไม่มีความรักในพระเจ้าเขาก็จะเป็นเหมือนกับ ฆ้องหรือฉาบ ที่เขาตีแล้วส่งเสียงอีกทึก เท่านั้น, มันไม่มีความหมายอะไร. นี้แปลว่า ที่พูดเก่งดังลันไปหมดนั้น มันอาจจะ เป็นเพียงเหมือนฆ้อง หรือ ฉาบ ที่เขาตีเท่านั้น มันไม่มีความหมายอะไร, จนกว่า จะมีความรักพระเจ้า.

แม้ว่าข้าพเจ้าจะสามารถเทศน์เรื่องลึกลับทั้งปวงได้, หรือมีศรัทธามาก ขนาดที่ทำให้ภูเขาเคลื่อนได้, ข้าพเจ้าก็ไร้ค่า ถ้าไม่มีความรัก; แม้จะเก่งถึงขนาดนั้น มันก็ไม่มีค่า, ไม่มีคุณค่า ไม่มีอะไรดี ถ้าไม่มีความรัก. แม้กระทั่งยอมให้เขาเอาไฟมา เผาร่างกายของข้าพเจ้าเสีย มันก็ไม่มีประโยชน์อะไรเลย ถ้าว่าข้าพเจ้าไม่มีความรัก, แม้จะเสียร่างกายไป แต่ถ้าไม่ใช่เพื่อความรักในพระเจ้า ก็ไม่มีประโยชน์อะไรเลย. นี้หมายความว่าอย่ามัวแต่ส่งเสียงดัง, อย่ามัวแต่แสดงความดีเด่น, บริจาคทำบุญทำทาน ใหญ่โตมโหพารอะไร. ถ้าจิตใจไม่ถึงพระธรรมจริง, ไม่รักพระธรรมจริง ไม่รักพระเจ้าจือย่างนี้.

จดหมายถึงพวกเอเฟซัส ตอนที่ ๔ ข้อ ๑ ข้อ ๒ มีข้อความว่า ขอให้ท่าน คำเนินขีวิตขึ้นไป ให้ถึงระดับชีวิตที่พระเจ้าทรงกำหนดไว้ เมื่อต้องการท่าน โดยการ ปฏิบัติเรื่องรักพระเจ้า หรือเรื่องปฏิบัติทุก ๆ เรื่องนั้น ขอให้มันสูงขึ้นไป สูงขึ้นไป จนถึง ระดับที่พระเจ้าต้องการนั้น คือระดับที่ไปอยู่กับพระเจ้าได้. ถ้า พูดอย่างชาวพุทธเรา ก็ต้องระดับที่จะบรรลุนิพพาน. ขอให้เลื่อนขึ้นไป เพราะ ความรักพระเจ้า, เพราะความรักพระนิพพานก็ตามใจ. แล้วแต่จะใช้คำพูดอย่างไร ให้ เลื่อนขึ้นไปจนถึงระดับที่พระเจ้าต้องการ, ให้รายละเอียดไว้ว่า จงถ่อมตน จงอ่อน โยน จงอดทน จงมีความรัก ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน รักษาความสามจัคดี ด้วย อำนาจของพระจิต อยู่กันอย่างสงบสุข มีอวัยวะร่างกายเดียวกัน, มีพระจิตองค์เดียวกัน. นี้คือข้อปฏิบัติ ที่เรียกว่ารักพระเจ้า.

ในจดหมายฉบับนั้น ตอนที่ ๕ ข้อ ๑ ข้อ ๒ เนื่องจากพวกท่านเป็นลูกที่ รักของพระเจ้า, ท่านจึงต้องบากบันเป็นเหมือนพระองค์. จงให้ความรักควบคุมขีวิต ของท่านไว้ เหมือนดังที่พระเยพูคริสต์ทรงรักเรา. นี่เซนท์ปอลเขาเตือนทายกทายิกาของ เขาว่า เนื่องจากพวกท่านเป็นลูกที่รักของพระเจ้า จึงต้องบากบันเพื่อเป็นเหมือนพระองค์ เพื่อไปอยู่ในสวรรค์กับพระเจ้า, ก็อทำให้เป็นเหมือนกับไปรวมกันอยู่กับพระเจ้าได้, ทำให้เหมือนกับที่พระเยซูรักเรา ให้ความรักของพระเจ้าควบกุมชีวิตเรา, ให้มันมีแต่ใน ทางที่ถูกต้องไม่มีผิดพลาด ให้การเสียสละชีวิตของเรา เป็นเครื่องบูชาแก่พระเจ้า อย่างเป็นเครื่องบูชาที่มีค่ามากที่สุด. เขาใช้คำว่าหอมหวนที่สุด, ไม่มีเครื่องบูชาไหน จะหอมหวนที่สุดเหมือนกับที่ว่าเราพยายามทำ ให้ครงตามความประสงค์ของพระเจ้า.

ที่นี้ จดหมายถึงพวก เทละโลนิกา บทที่ ๔ ข้อ ๘ ข้อ ๑๐ มีใจกวามว่า ข้าพเจ้าไม่จำเบ็นจะต้องเขียนถึงท่าน ในเรื่องความรักต่อเพื่อนผู้ศรัทธาด้วยกัน, เพราะ ความรักพระเจ้า

พระเจ้าทรงสอนพวกท่านทั้งหลายแล้วว่า พวกท่านควรจะรักกันอย่างไร. เขนต์ปอลเขา บอกทายกทายิกาของเขาว่า เรื่องที่จะรักเพื่อนทายกทายิกากันอย่างไรนั้น จะไม่เขียนแล้ว; เพราะพระเจ้าได้ทรงสอนไว้แล้วอย่างชัดเจน. นี้ตัวรายละเอียดส่วนนี้ไม่เขียน ให้ถือว่า ทุกคนต้องรับผิดชอบของตนเอง. การรักผู้อื่นหมายถึงรักทุกคน แม้ที่ยังไม่ใช่ เพื่อนร่วมงานร่วมกิจการ. เกี๋ยวนี้ในหมู่เพื่อนร่วมงานร่วมกิจการนั้น อย่าต้องพูดกัน เลย, ก็แปลว่า อย่ามีการทะเลาะวิวาทแตกแยกกันเลย ในหมู่สาวกร่วมกันนี้, เอาจิตเอาใจไปไว้รักพวกอื่นตลอดทั้งโลกดีกว่า.

นี่คือตัวอย่างคำอธิบายของคำว่า รักพระเจ้านั้นเป็นอย่างไร. อาตมาเอา มากล่าวให้ท่านทั้งหลายพัง เพื่อให้ท่านทั้งหลายมองเห็นใจความสำคัญของคริสตธรรม ในคริสต์ศาสนาในคัมภีร์ไบเบิล เท่าที่พุทธบริษัทควรจะทราบ, แล้วเมื่อท่านทราบและ เข้าใจแล้ว ท่านจะเห็นได้เองว่า ไม่มีอะไรที่จะต้องเป็นเรื่องกินแหนงรังเกียจกัน, เป็นเรื่องที่อาจจะทำความเข้าใจซึ่งกันและกันให้ดียิ่ง ๆ ขึ้นไป, แล้วจะเป็นการ ช่วยให้ง่ายเข้า ในการที่จะทำความสัมพันธ์สันถวไมตรี ในระหว่างเพื่อนมนุษย์ ที่ถือศาสนาต่างกัน.

หวังว่าคำบรรยาย ที่เป็นการศึกษาศาสนาเปรียบเทียบนี้ กงจะไม่เหนื่อยเปล่า กงจะไม่เป็นหมันเปล่า, กงจะช่วยให้พุทธบริษัทเป็นพุทธบริษัทที่ดีขึ้น, คือไม่เลวกว่า พวกกริสเตียน ที่เขาเห็นแก่ศาสนาของเขา. พูดหยาบคายไม่น่าพั่งไปบ้าง ก็ขอให้ ให้อภัยว่ามันไม่มีอะไรอีกแล้วที่จะมาปรึกษากัน, หรือมาแนะอย่างที่เรียกว่าครงไปครงมา. สำหรับวันนี้ก็พูดกันแต่ในข้อที่ว่า รักผู้อื่น ตามกวามประสงค์ของพระเป็นเจ้า ซึ่งใช้ เป็นหลักสากลได้ในหมู่มนุษย์ทุกหมู่ทุกเหล่า, เป็นรากฐานของศีลธรรมสากล ไม่จำกัดว่าจะเป็นของศาสนาใหน. ขอย้ำอีกครั้งหนึ่งว่า ลองถือศีลข้อนี้เถิด คือ

รักผู้อื่นเถิด แล้วศีลห้า ศีลแปก ศีลสิบ ศีลอะไรก็จะสมบูรณ์เองโดยอัตโนมัติ ในตัวมัน.

คำบรรยายนี้ก็สมควรแก่เวลาแล้ว อาตมาขอยุติการบรรยาย ให้โอกาสแก่
พระกุณเจ้าจะได้สวดคณสาธยาย ส่งเสริมกำลังใจของบุคกลผู้จะปฏิบัติธรรมในพระศาสนา, เพื่อประโยชน์ตนเอง, เพื่อประโยชน์ผู้อื่น, และเพื่อประโยชน์ทั้งสองผ่าย,
จนกล่าวได้ว่า เรามีการรักผู้อื่น ไม่แพ้ชนชาติไหน ศาสนาไหนในโลกนี้สืบต่อไป.

ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

- 00 -

๒๔ มีนาคม ๒๕๒๒

#### การสารภาพบาป.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ แห่งภาคมาฆบูชา เป็นครั้งที่ ๑๑ ในวันนี้นั้น อาตมาก็จะได้กล่าวโดยหัวข้อที่ว่า *ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ* ต่อ ไปตามเดิม, เป็นการบรรยายเพื่อการศึกษาเปรียบเทียบ และเป็นการทำความเข้าใจ ระหว่างศาสนา ที่ได้ทำมาตามลำดับ และก็ยังไม่จบ. ในวันนี้จะกล่าวโดยหัวข้อโดย เฉพาะว่า การสารภาพบาป.

#### [ทบทวนความมุงหมายในการบรรยาย.]

ความมุ่งหมายเฉพาะเรื่องนี้ ก็มีว่า พุทธบริษัทมักจะดูถูกดูหมืน พิธี-กรรมอันหนึ่งของฝ่ายคริสตศาสนา คือพิธีที่เรียกว่า ล้างบาป หรือ แก้บาป หรือ สารภาพบาป. พุทธบริษัทหัวเง่า คือโง่ บางคนมักจะคูหมื่นผู้อื่น, เพราะมองกัน หยาบ ๆ ไม่ศึกษากันให้ดี แล้วก็เหมาเอาว่า บาปเป็นสิ่งที่ล้างไม่ได้, บาปเป็นสิ่งที่ แก้ไขไม่ได้. ไม่สำเร็จด้วยการสารภาพ อย่างนี้ก็แปลว่า คนนั้นแม้จะเป็นพุทธบริษัท ก็ยังไม่รู้เรื่องราวของคนเอง. ว่า แม้ในพระพุทธศาสนา ก็มีพิธีกรรมที่มีความหมาย อย่างเดียวกันนั้น. ฉะนั้นจึงหวังว่า พุทธบริษัทจะไม่มีความรู้สึกในทำนองดู หมื่นดูแคลนฝ่ายคริสเตียน ในพิธีกรรมอันเกี่ยวกับการล้างบาป.

อาทมามุ่งหวังจะให้เกิดความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนา, และให้เกิดความ สมคัวสมานสามัคดีระหว่างศาสนา เพื่อว่าโลกนี้มันจะอยู่รอด. ถ้าศาสนาต่าง ๆ มามัว ทะเลาะวิวาทกันเสียเอง โลกนี้ก็ไม่มีที่พึ่ง. ฉะนั้น การทำความเข้าใจระหว่างศาสนา ให้กลมเกลียวกันไปนั้น เป็นประโยชน์แก่โลกเป็นส่วนรวม, และยังจะมีประโยชน์ ในภายในประเทศชาติ; เพราะว่าอนไทย ประเทศไทยเรานี้ ก็มีคนถือศาสนาต่าง ๆ กันหลายศาสนา. บางที่ก็คู่สมรสเป็นคนต่างศาสนาก็ยังมี. ฉะนั้นจึงไม่ควรจะมีอะไร ที่จะเป็นเหตุกระทบกระทั่งขัดขวางกัน หรือถึงกับดูหมิ่นกัน. ไม่มีอะไรในทางศาสนา ที่จะเป็นเช่นนั้น; เพราะเหตุว่า พระศาสดาหรือผู้มีบัญญาเหล่านั้น ใต้กระทำไว้ดีแล้ว. คนโง่ ๆ ที่หลังต่างหาก ไม่เข้าใจความหมายของบทบัญญัติหรือพิธีกรรมนั้น ๆ จึงได้ดูถูก ดูหมิ่นกัน.

อาศมาได้พยายามมาเป็นครั้งที่ ๑๑ ในวันนี้ เพื่อทำความเข้าใจในระหว่าง ศาสนา จึงหวังว่า ท่านทั้งหลายจะได้พยายามทำความเข้าใจ ให้สำเร็จประโยชน์, สามารถ จะมองกันด้วยสายศาอันเป็นมิศร มีความร่วมมือกันในระหว่างศาสนา. เคี๋ยวนี้ยัง มองกันด้วยความเข้าใจผิด มันก็เป็นผลร้ายสำหรับมนุษย์ สำหรับเรื่องที่จะพูคกัน ในวันนี้ มีหัวข้อว่า การสารภาพบาป.

### เรื่องสารภาพบาปในคัมภีร์.

การสารภาพบาปนี้ เป็นใจความสำคัญข้อหนึ่งในศาสนาคริสเตียน เช่นเคียวกับข้ออื่น ๆ ที่ได้กล่าวมาแล้ว เช่นความรักพระเจ้า หรือการไถ่บาป หรือชีวิต นิรันคร เป็นต้น.

เมื่อสำรวจดูในพระคัมภีร์ ก็พบเรื่องราวเกี่ยวกับการสารภาพบาป ว่าได้มี อยู่แล้ว ในคัมภีร์เก่า Book of Number บทที่ ๕ ข้อ ๗ มีข้อความที่พระเจ้ากำขับในเสสว่า ให้บอกแก่ลูกเด็ก ๆ ลูกอิสราเอล คือสาวก ว่าผู้ใดหญิงขายก็ดี ได้ประพฤติผิด คือ กระทำบาป แล้วเขาก็จะต้องสารภาพบาป, และถ้าการกระทำนั้น เป็นเหตุให้เกิดการ เสียทรัพย์ของผู้อื่น เขาจะต้องใช้ทรัพย์นั้นเพิ่มอีก หนึ่งในห้าของจำนวนทรัพย์ ที่ได้ ฉ้อฉลของเขามา คือให้ใช้เพิ่มมากกว่าเดิมอีก ๒๐ เปอร์เข็นต์ พร้อมทั้งสารภาพบาป.

นี้ผู้ ที่ทำผิดจะต้องสารภาพบาป; ถ้าผิดเกี่ยวกับการจะต้องใช้ทรัพย์ ก็ ต้องใช้ทรัพย์ค้วย เหมือนกับภิกษุในพุทธศาสนานี้ เมื่อทำผิดก็จะต้องสารภาพผิด. ถ้าสิ่งของหรือ วัตถุใด ๆ ได้มากินมาใช้ เนื่องจากการทำผิดนั้น ก็ต้องสละเสีย, เรียกว่านิสสัคคิยะ จะเอามากินมาใช้ไม่ได้.

ขอให้ลองกิดดูว่า หลักการของ การสารภาพบาปนั้น มีอยู่ในศาสนาคริส-เตียน ตั้งแก่กัมภีร์เดิม, คือกัมภีร์ ก่อนแต่พระเยซูเกิด โดยวางไว้เป็นหลักเช่นนี้ การ สารภาพบาปจึงมีสืบต่อ ๆ มา จนถึงยุคคัมภีร์ใหม่ คือยุคที่พระเยซูเกิด. จะเห็น ได้จากเรื่องราว ที่โยชันผู้ให้ศีลน้ำบรรพชาแก่พระเยซู ก็ได้ปฏิบัติหลักการอันนี้อยู่, อย่างที่ ปรากฏอยู่ในคัมภีร์มัทธาย บทที่ ๓ ข้อ ๕ ข้อ ๖ ว่า เขาเดินทางมาหาท่าน ต่าง คนต่างสารภาพบาปของตน. โยฮันก็ให้คนเหล่านั้น รับพิธีใช้น้ำเข้าจารีต ในแม่น้ำ จอร์แดน คือให้คนเหล่านั้นรับนับถือพระเจ้า ตามแบบแห่งศาสนาคริสเตียน แม้แต่ พระเยซูเองก็ไม่ยกเว้น ก็ได้รับศีลแบ็ปทิสซึม (baptism) ว่ามานี้จากโยชัน. พิธีรับศีลนั้น ต้องสารภาพบาปกันเสียก่อน, สารภาพบาปของตน ๆ เสร็จแล้ว จึงรับพิธีรดน้ำ หรือ อาบน้ำในแม่น้ำอันศักดิ์สิทธิ์.

น้ำหมายความว่า พิธีสารภาพบาป นั้นได้สืบทอดกันลงมา ตั้งแต่สมัยโมเสส ลงมาจนถึงสมัยพระเยซู เป็นหลักการอันสำคัญ อันหนึ่งของพระศาสนานั้น ว่าจะต้อง สารภาพบาปเสียก่อน แล้วจึงจะได้ชื่อว่าเป็นสมาชิกแห่งศาสนานั้น, และในที่สุด เมื่อพระเยซูจะจากไป คือพระเยซูได้พื้นคืนชีพขึ้นมาจากตาย สามวันหลังจากถูกตรึง ไม้กางเขน ตอนจะจากไปอยู่สวรรค์เป็นการถาวร ก็ได้กล่าวแก่พระสาวก ที่ได้พบปะใน วันนั้นว่า จงรับพระจิตเลิด อ้าท่านยกโทษบาปให้คนใด คนนั้นจะได้รับการอภัย, อ้าไม่ ยกโทษบาปให้คนใด คนนั้นจะได้รับการอภัย, อ้าไม่ ยกโทษบาปให้คนใด คนนั้นจะไม่ได้รับการอดโทษ. นี่เป็นข้อความในกัมภีร์โยฮัน บทที่ ๒๐ ข้อ ๒๓. ก็แปลว่า เมื่อพระเยซูจะจากไปจากโลกนี้ ก็ได้มอบหมาย อำนาจแห่งการยกโทษบาป ให้แก่พระสาวก ซึ่งจะอยู่ในโลกนี้ต่อไป. ให้สาวก มีอำนาจที่จะรับสารภาพบาป, และยกโทษบาปให้แก่คนที่มาสารภาพ. ดังนั้นจึงได้ กลายเป็นพิธีกรรมอันสำคัญในศาสนาคริสเตียน คือการสารภาพบาปและแก้บาป.

เรื่องได้เป็นมา จนกระทั่ง ถึงยุคหลัง ๆ เมื่อพระสารกได้ออกไปทำการ เผยแผ่ศาสนา หลังจากพระเยซูเสด็จไปสู่สวรรค์แล้ว มีคนที่เป็นศัตรูของศาสนา คริสเตียนเป็นอันมาก ผู้ได้พยายามจะทำลายล้างศาสนาคริสเตียน ด้วยการหลอกลวง ท่าง ๆ นานา อ้างตนเป็นผู้ยกบาป หรือเป็นผู้ขับผี เป็นต้น. ในที่สุดก็มีเหตุการณ์ ปรากฏขึ้น ว่าผีร้ายได้ทำอันตราย แก่คนหลอกลวงเหล่านั้น จนกระทั่ง คนเหล่านั้น เป็นอันมาก ได้พากันกลับใจ สารภาพเปิดเผยความบาป ที่ตนได้กระทำ ตนได้เคย กระทำการยกบาปล้างบาปโดยใช้เวทมนท์, ใช้สิ่งซึ่งไม่ใช่ศาสนาคริสเตียนมาเป็นอันมาก,

การสารภาพบาป โดยิต

ก็ขนเอาคำราเวทมนต์เหล่านั้นมาเผา ต่อหน้าเซนต์ปอล ผู้ไปเผยแผ่พระศาสนาในถิ่น นั้น ๆ. นี้เป็นหลักการที่ว่า คนที่เคยเป็นข้าศึกศัตรูเป็นมิจฉาทิฏฐิ มุ่งจะทำลายล้าง เมื่อต้องการจะเลิกถอนบาปอันนี้ก็ต้องสารภาพบาปค้วยเหมือนกัน, สำเร็จได้ค้วยการ สารภาพบาป.

### การสารภาพบาปต้องสำนึกผิดก่อน.

ทีนี้เราจะวินิจฉัยกันถึงเรื่องบาป, และการสารภาพบาป ให้เป็นที่เข้าใจ และมีประโยชน์สำหรับมนุษย์เรา.

ข้อแรก ก็ขอให้มองดูให้ดี ๆ ว่า เรื่องการกระทำผิด บาปนี้ มัน เป็นสิ่ง ธรรมดา มันเป็นสิ่งที่ จะต้อง มีเป็นแน่นอน เพราะว่าคนไม่รู้ ก็ทำบาป, หรือเพราะ ว่ารู้ แล้วก็บังคับตัวเองไม่ได้ มันก็ต้องทำบาป. ดังนั้นก็คงมีการทำบาปมาตั้งแต่ แรกเริ่มเดิมที่ จนกระทั่งบัดนี้; แม้บัจจุบันนี้ทุกวันนี้มันก็ยังมีการกระทำบาป เพราะ ไม่รู้บ้าง เพราะไม่เชื่อคำแนะนำสั่งสอนบ้าง. แล้วบาปเหล่านี้ จะทำอย่างไรกัน จะ เอาไปไว้ที่ไหน ที่จะไม่ให้โลกนี้มันเต็มไปด้วยบาป, หรือจะไม่ให้คนแต่ละคน มัน เหนียวเหนอะหนะไปด้วยบาป, ก็ต้องมีบทบัญญัติ ที่จะเพิกถอนหรือล้างบาป.

ทำไมมันจึงสำเร็จประโยชน์ด้วยบทบัญญัติ และการกระทำตามบทบัญญัติ? ข้อนี้ ตอบอย่างกำบั้นทุบดิน กันทีหนึ่งก่อนก็ได้ ว่า การที่จะเป็นบาป ขึ้นมา ก็เพราะ การบัญญัติ ว่ามันเป็นบาป; ถ้าไม่มีการบัญญัติว่าเป็นบาป ก็ไม่มีใครรู้สึกว่า เป็นบาป ฉะนั้น บาปมันจึงมีขึ้นมา เพราะการบัญญัติ, เมื่อมีเพราะการบัญญัติ มัน ก็เพิกถอนได้ด้วยสิ่งที่บัญญัติ ซึ่งเป็นการแก้ไขกัน.

ทีนี้มานึกถึง การบัญญัติ ว่ามันเป็นการทำไปอย่าง งมงาย หรือว่า มันเป็น ไปอย่าง มีเหตุผล? การที่มีบทบัญญัติเรื่องบาป และเปลื้องบาป ล้างบาปนี้ มันเป็น เรื่องว่าเอาเอง บัญญัติเอาเอง ด้วยความคิดนึกของคนบางคน หรือว่าเขาได้อาศัยหลัก เกณฑ์อะไร? มาใคร่ครวญดูให้ดี ก็จะพบว่า มันตรงกันหมดในทุก ๆ ศาสนา ที่มี ข้อหรือมีบทบัญญัติให้ล้างบาป. นี่เราจะไม่พูดเฉพาะศาสนาใกศาสนาหนึ่งก็ได้ คือ ว่าทุกศาสนา จะมีความมุ่งหมายที่จะทำให้คนหมดบาป; อย่าง ในอินเดียนี้มีคำพูด กันติดปาก ว่า ล้างบาป และ หมดบาป และมันก็ต้องการกันเพียงเท่านั้น ไม่ต้องการ มากกว่านั้น.

น้มาดูถึง พิธีการล้างบาป จะต้องแยกออกเป็นสามระดับ จึงจะถูกต้อง หรือสมบูรณ์: ข้อแรกจะต้องมีการสำนึกบาป สำนึกว่าตัวเรามีบาป. นี้ตรงกับ คำว่า repentance สำนึกว่าเรามีบาป. เมื่อเราสำนึกว่าเรา มีบาป เราก็ ต้องเบิดเผย, เรียกว่าสารภาพบาป ซึ่งตรงกับคำว่า confession. เมื่อ สารภาพบาปแล้ว ก็จะ มีการ เพิกถอนเลิกล้างบาปนั้น ซึ่งตรงกับคำว่า forgiveness, มันเป็นสามขั้นตอนกันอยู่คังนี้.

กำว่า สำนึกบาป นี้ เป็นสิ่งสำคัญที่สุดของการที่จะล้างบาป. ถ้าคน นั้นไม่สำนึกว่ามีบาป หรือไม่ยอมรับว่ามีบาป ก็ไม่มีทางที่จะล้างบาป. นี้ใครมีบาป แล้วไม่รู้สึกว่ามีบาป มันก็ไม่ต้องนึกถึงการล้างบาป. แต่ถ้ามารู้สึกตัวว่าที่เรากระทำ อยู่นั้นมันเป็นบาป; อย่างนี้ก็จะเป็นเงื่อนต้นสำหรับจะมีการล้างบาป. ฉะนั้นคนจะ ต้องมีความสำนึกบาปกันเสียก่อน ไม่ว่าใคร หญิงชายผู้ใดอยู่ที่ไหนในเวลานี้ ก็ลอง ใคร่ครวญดู ว่าตนมีบาปหรือไม่ ? มันมีอะไรที่เรียกว่าเป็นบาปอยู่ ? แล้วก็จะได้เอามาเป็น ตัวเรื่อง หรือตัววัตถุ สำหรับจะจัดจะทำ ในพิธีการล้างบาป. ถ้าคนมีหิริ และ โอตตัปปะ กงจะหาพบ, และ สำนึกบาปได้ โดยง่าย; ถ้ากนมันเป็นอันธพาล มันก็ไม่ยอมรับ, ไม่อยากจะยอมรับ ว่ามีบาป มันก็เป็นไปไม่ได้. ฉะนั้นจึงขึ้นอยู่กับความมีหิริและโอตตัปปะ ซึ่งก็เป็นหลักสำคัญในพระพุทธศาสนาและ ในศาสนาอื่น. หิริ แปลว่า เกลียดบาป, โอตตัปปะ แปลว่า กลัวบาป.

กนมันต้องรู้จักบาป จนถึงกับเห็นเป็นสิ่งที่น่าเกลียกน่าขยะแขยง, และรู้ว่า บาปนั้นเป็นสิ่งที่น่ากลัว ยิ่งกว่าสิ่งใก ๆ ที่เรียกว่าน่ากลัวในโลกนี้. เมื่อ หิริโอตดัปปะ มีมากพอ ความรู้สึกสำนึกบาปก็จะค่อย ๆ เกิดขึ้น, ความคือความกระค้างก็จะลคถอย ลงไป, ความสำนึกบาปก็เกิดขึ้นมาแทน นี้เรียกว่า เป็นจุดตั้งต้นของการสารภาพบาป.

นี้เมื่อถึงคราวจะสารภาพบาป ก็คือเปิดเผยออกมา แก่บุคคลที่ควรเปิดเผย ตามพิธีของคริสตัง, ก็ต้องไปเปิดเผยกับพระ ที่เขาตั้งไว้เป็นเจ้าหน้าที่สำหรับแก้บาป ของคน, ไม่ใช่เป็นเรื่องทั่วไปแก่พระทุกองค์. แต่เป็นเรื่องสำหรับพระบางองค์ ที่ตั้ง ไว้เพื่อหน้าที่อันนั้น. คนที่สำนึกบาป ก็ไปสารภาพบาปกับเจ้าหน้าที่นั้น ๆ, แล้วก็ คำเนินการไปตามพิธีให้ถึงที่สุด ว่าจะยกเลิกบาปนั้นได้อย่างไร.

ในผ่ายพุทธศาสนาเราก็ มีการสารภาพบาป ที่เห็นได้ง่าย ๆ ทั่วไป ก็คือ การแสดงอาบัติ สึกขาบทมีมาก : ไปล่วงสิกขาบทใดเข้า ก็ต้องแสดงอาบัติ คือต้อง เปิดเผยให้ผู้อื่นรู้, ถ้าเรื่องมันใหญ่โตมาก ก็จะต้องเปิดเผยให้คณะสงฆ์รู้ และถึงกับ จะต้องประชุมสงฆ์ ประกอบพิธีกรรมการที่จะเปิดเผยโทษความขั่วอันนี้ แล้วก็ลงโทษ, แล้วก็ให้ประพฤติกว่าจะครบถ้วน แล้วรับรองกันใหม่ ว่าเป็นผู้หมดจากอาบัตินั้น. นี่คือการสารภาพบาปซึ่งมีอยู่ในพระพุทธศาสนา หรือแม้ที่สุดเราก็มีขนบธรรมเนียมประเพณีที่จะขอขมาพระรัตนตรัย ว่าได้ล่วงเกินด้วยกายวาจาใจ เราก็ขอขมา. นี้ก็

เป็นเรื่องการสารภาพบาป เป็นเรื่องที่ต้องทำด้วยจิตใจ มีความหมายเฉพาะ, ไม่ใช่ ทำแต่สักว่าพอเป็นพิธีรีตอง.

ถึงแม้แต่ผ่าย ศาสนาอื่นก็เหมือนกัน ชั้นแรก ทีเดียว เขา มุ่งหมายให้ ทำด้วยจิตใจ, ต่อมาคนมันสะเพรา มากขึ้นมันก็เหลือแต่พิธีรีตอง, ตอนนี้มันก็อาจจะ น่าหัวเราะ หรือน่าดูหมื่นบ้างเป็นธรรมคา. เราถือเอาความหมายเคิมโดยสุจริตใจ ก็ขอให้เป็นเรื่องของจิตใจ คือมันไม่มีทางออกอย่างใจ ในการที่จะให้เกลี้ยงเกลาไปจาก บาป จึงต้องสำนึกบาป แล้วก็สารภาพบาป. ครั้น สารภาพแก่ผู้ที่ควรสารภาพแล้ว ก็ดำเนินพิธีต่อไป ถึงการที่จะเพิกถอนเลิกล้างบาปให้หมดสิ้น ให้สิ้นเรื่องเรื่องนั้น ๆไป. นี่แล้วแต่บทบัญญัติในศาสนานั้น ๆ ซึ่งมันก็มีอยู่มากต่าง ๆ กัน มันเป็นยุคสมัยที่ยาวนาน, ในที่บางแห่งอาจจะเป็นเรื่องของพิธีรีตอง กล่าวคาถาอาคม หรือพิธีบูชายัญ หรืออะไร ก็ตาม มันแล้วแต่ว่าจะถือศาสนาอะไร.

### การล้างบาปต้องทำด้วยจิตใจที่กลัวบาป.

เมื่อพูดถึง การเลิกล้างบาป ตอนนี้ก็จะต้องเข้าใจคีถึงคำว่าบาป บาปนั้น มันคืออะไร. ในทาง ศาสนาคริสเตียน เขาถือเอาบาปที่สำคัญที่สุดเป็นสองพวก : บาปดั้งเดิม บาปทีแรก, แล้วก็บาปตามปกติ.

บาปดั้งเดิม ที่แรกที่เรียกว่า original sin นั้น มันเป็นบาปที่พ่อแม่คู่แรกใน โลกเขาได้ทำผิด, คืออาดัมกับอีฟดื้อพระเจ้า ไปกินผลไม้ต้นที่ห้ามไม่ให้กิน. พระเจ้าห้าม ไม่ให้กินผลไม้ต้นไม้ต้นนั้น ซึ่งเป็นผลไม้ที่กินเข้าไปแล้ว จะรู้จักดีรู้จักชั่ว แล้วก็จะ ต้องดาย. พั่งดูให้ดีมัน เป็นเรื่องที่ลึกซึ้ง อย่างไม่แพ้เรื่องของพระพุทธศาสนา ว่า การสารภาพบาป

ไปกินผลไม้ทันหนึ่งทำให้รู้จักดีรู้จักชั่ว แล้วจะต้องตาย แกอย่ากินเป็นอันขาด, ต้นไม้ต้น อื่นกินได้ แต่ต้นนี้ห้ามกิน. นี้ผัวเมียคู่แรกที่พระเจ้าสร้างมาอยู่ในสวนนั้น มันดื้อมัน ก็กิน, แล้วมันก็มีบาปเป็นจุดตั้งต้น คือจะต้องตาย หมายถึงทนทุกข์ทรมาน เพราะมัน ไปเกิดยึดมั่นถือมั่นเรื่องดีเรื่องชั่ว จนเกิดกิเลสตัณหา. มันไม่ได้รู้ดีรู้ชั่ว สำหรับจะ ปล่อยวาง, ไม่ได้รู้ดีรู้ชั่ว สำหรับจะอยู่เหนือดีเหนือชั่ว, แต่มันรู้ดีรู้ชั่ว สำหรับจะมุด ไปอยู่ข้างใต้อำนาจของความดีความชั่ว มันจึงต้องทนทรมานมาก เรียกได้ว่าเท่ากับตาย. ต่อเมื่อใดมันล้างจิตใจออกมาเสียจากความยึดมั่นถือมั่นนี้ได้ จึงจะหมดบาปอันร้ายกาจ หรือรุนแรง.

ที่เรียกว่า บาปดั้งเดิม นี้ก็เหมือนกับที่พุทธศาสนาจะต้องปฏิบัติจน เป็นพระอรหันต์ : ละความยึดมั่นถือมั่นเรื่องดีเรื่องชั่ว, เรื่องกุศลเรื่องอกุศลที่ เป็นคู่ ๆ นี้ได้โดยสิ้นเชิง จึงจะหมดบาปส่วนนี้. ถ้าจะอธิบายเลยก็ว่า ไปอยู่กับพระเจ้า ที่อยู่เหนือดีเหนือชั่วจึงจะหมดบาปอันนี้ ก็พยายามกันไปตามหน้าที่.

แต่เกี่ยวนี้มันมีบาปอีกประเภทหนึ่ง ซึ่งไม่ใช่บาปกั้งเกิมเช่นนั้น คือ บาป บัจจุบันที่ทำกันอยู่เป็นปกติ และก็เหมือน ๆ กันแทบจะทุกศาสนา คือ การฆ่า การ ลักขโมย การประพฤติผิดประเวณี การโกหกหลอกลวง; สี่ข้อนี้ตรงกันหมดทุก ศาสนา; ส่วนข้อที่ว่าก้วยน้ำแมาหรืออะไรบางอย่างนั้น บางศาสนาก็มี ในบางศาสนา ก็ไม่มี. แต่ในพุทธศาสนา เราก็มี ยอมรับเป็น ข้อที่ห้าเรื่องไม่ดื่มน้ำเมา นี้คือบาป ที่ถ้าไปทำเข้าแล้ว จะต้องมีการล้างหรือการแก้ตามบทบัญญัต. ศาสนาอื่นเขามีอย่างไร, เขาให้รับศีลล้างบาปอย่างไรก็ทำอย่างนั้น, แต่ต้องรู้ว่า ทำด้วยจิตใจที่เหมือน ๆ กัน ตรงที่ว่า : เกลียดกลัวบาป ไม่ยอมทำอีกต่อไป, แล้วก็จะทำสิ่งผ่ายที่ตรงกันข้าม คือไม่บาป ทำความไม่บาป ทำบุญทำกุศลอยู่เป็นประจำ เลิกทำบาปโดยเด็ดขาด แล้วทำบุญกุศลอยู่เป็นประจำ, นั่นแหละคือ ล้างบาป.

ทีนี้ก่อนแต่ที่จะฉลาดถึงอย่างนี้ มันก็มีศาสนา บางศาสนา ที่มีการล้างบาป ด้วยพิธีรีตอง : อาบน้ำเฉยๆ ลงแม่น้ำศักดิ์สิทธิ์เฉยๆ ก็มี ไม่เกี่ยวกับจิตใจ. หรือว่า ที่แรกเขามีเรื่องทางจิตใจโดยสมบูรณ์ สาวกชั้นหลังมันโง่มันทำไม่เป็น, มันเหลือแต่ พิธีรีตองอย่างนี้ก็ได้. หรือที่เคยโง่มากไปกว่านั้น ก็ล้างบาปด้วยการบูชายัญ, เอาสัตว์มาฆ่า เช่นเอาแพะมาฆ่าเพื่อจะรับเอาบาปนี้ไป ให้คนผู้บริจาคเงินฆ่าแพะนั้น หมดบาป.

เมื่ออาทมาไปอินเดียก็ยังได้เห็น รู้สึกเศร้าและสังเวช บูชายัญด้วยแพะเพื่อ ล้างบาป. เจ้าภาพเป็นผู้หญิงแต่งตัวสวย มานั่งยอง ๆ อยู่ข้างลานบูชายัญ แล้วเขาก็จูง แพะเข้ามา เอาหัวแพะกับหัวคนมาจดกัน. พระเอาคอกไม้แดง ๆ มาเสกคาถา ชุบหัว คนที ชุบหัวแพะที่ กว่าจะหมดพิธีตอนนั้น, แล้วก็เอาแพะ ไปใส่ง่ามไม้ที่เป็นง่าม เอาคอแพะพาดลงบนง่ามไม้ ให้หัวโผล่ไปทางง่ามฝ่ายโน้น, แล้ว พระก็ถือมีคโด้งอย่างเกือบจะเป็นเคียวเกี่ยวข้าวอันใหญ่คมกริบ พันฉับลงไป. หัวแพะ ขาดกระเด็นเลือดสาด, แล้วยังเอาเลือดมาเจิมหน้าเจ้าของทาน ที่บูชายัญในวันนั้นด้วย. นี่เขาก็เรียกว่า บูชายัญเพื่อล้างบาป, ถ่ายบาปใส่แพะ แล้วก็เอาแพะไปฆ่าให้ตาย, ก็ยังมีอยู่จนกระทั่งบัดนี้กระทั่งถึงยุคนี้ นี่การที่จะเลิกล้างบาป เขาทำกันอย่างนี้ก็มี.

แต่ ในพุทธศาสนาไม่มีอย่างนี้ แม้จะเรียกว่า บูชายัญ เหมือนกันก็บูชา อย่างอื่น คือ ไม่ได้บูชาด้วยสัตว์ที่มีชีวิต, แต่บูชาด้วยข้าวด้วยน้ำด้วยวัตถุสิ่งของด้วย วัตถุทาน หรือการประพฤติปฏิบัติต่างๆ เป็นการทำอยู่ในอินเดีย ก็ยังมีอยู่ในบัดนี้. สำหรับหลัก พระพุทธศาสนาโดยตรง นั้น ก็คือ การตั้งใจอธิษฐานจิตกันเสียใหม่ ในการที่จะสังวรระวัง ไม่ทำบาปอย่างนั้นอีกต่อไป. นี่แหละเป็นใจความสำคัญในการ เลิกล้างบาป. ถ้าจิตใจมันไม่มองเห็นอย่างนี้ ไม่ปลงลงไปอย่างนี้ การล้างบาปนั้น ก็ไม่มีความหมาย, ฉะนั้น จะต้องสำนึกบาปกันจริงๆ แล้วก็สารภาพบาปกันจริงๆ

การสารภาพบาป

แล้ว จะเลิกล้างบาปด้วยตั้งจิตอธิษฐาน ที่จะไม่กระทำบาปนั้นอีกค่อไป, แล้วก็ ตั้งใจ ทำสิ่งที่ตรงกันข้าม คือที่เรียกว่าบุญ, ทำอยู่คลอดเวลา จนบาปไม่มีโอกาสจะให้ผล.

## การล้างบาปตามวิธีของพุทธศาสนา.

ข้อนี้ต้องเข้าใจว่า มันเป็นเรื่อง อาศัยกฎแห่งกรรม, ทำบาปนั้นมันก็เป็น กรรมอันหนึ่งแล้ว แน่นอนแล้ว แต่บุญที่ทำใหม่ ทำกันใหม่หรือจากการเว้นจาก บาปนี้มันก็เป็นกรรมเหมือนกัน, มันเป็นกรรมผ่ายบุญ. นี้กรรมมันก็มีอำนาจที่จะ ปะทะกัน, กรรมที่จะไปสนับสนุนกรรมเก่าก็มี, กรรมที่จะไปบรรเทาอำนาจกรรมเก่าก็มี, กรรมที่จะไปเลิกล้างกรรมเก่าเสียเลยก็มี.

เกี่ยวนี้ก็ตั้งหน้าตั้งตา ทำแต่กรรมดี ซึ่งจะไปตัดทอนอำนาจของกรรม ชั่วแต่กาลก่อน, หรือว่าทำกรรมดีให้ถึงที่สุด เพื่อจะเพิกถอนอำนาจของกรรมเก่านั้น ไปเสียก็ได้, หลักแห่งกรรมก็เป็นที่รับนับถือและเชื่อกันอยู่อย่างนี้. การปฏิบัติอย่างนี้ คือ วิธีล้างบาปตามกฎแห่งกรรม; บาปคือกรรมชั่ว บุญคือกรรมดี, ต่อแต่นี้มีแต่ การทำกรรมดี จนกรรมชั่วไม่มีโอกาสที่จะให้ผล, เหมือนกับว่ากลบเสีย หรือว่าไถ่ถอน ไปเสีย หรือปี่กอุดโอกาส ประตู ช่องรู ที่มันจะให้ผลเสีย. นี้เรียกว่าเป็นความหมายใน การที่จะล้างบาป เท่าที่คนธรรมดาสามัญจะพึงกระทำได้.

ทีนี้ใครมีสติบัญญาอยากจะค้าน ก็ลองค้านคูซิ ว่าจะทำอย่างไร? จะทำ อะไรที่มันจะคีกว่านี้; ถ้าไม่มีบัญญาจะทำอะไรให้คีกว่านี้ ก็จะต้องทำอย่างนี้ไปก่อน. แต่ขอให้ถือว่า มันยังไม่ใช่ถึงที่สุด มันจะต้องศึกษาเรื่องทางจิตใจให้สูงให้ยิ่ง ๆ ขึ้นไป, ถึงขนาคที่มีจิตหลุดพ้น จากความยึดมันถือมันเรื่องตัวตนและของคน เพิกถอนเสีย ทั้งกรรมดีและกรรมชั่ว อยู่เหนือความมีตัวมีตน, ถึงขนาดที่เรียกว่า สิ้นไปแห่งกรรม ทั้งหลาย นี่จึงจะเป็นการล้างบาปโดยสมบูรณ์. การทำถึงขนาดนั้น ก็คือการเป็น พระอรหันต์, การบรรลุคุณธรรมในขั้นพระอรหันต์นั่นแหละ คือการอยู่เหนือบาป เหนือบุญโดยประการทั้งปวง, จะเรียกว่าเป็นการล้างบาปก็ถูกต้องที่สุด เพราะไม่มีบาป เหลือ กระทั่งไม่มีบุญเหลือ เป็นการว่างไปทั้งบุญและบาป ในพุทธศาสนามีการเลิก ล้างบาปถึงขนาดนี้.

ท่านทั้งหลายจงได้ทบทวนความจำ ถึงคำบรรยายเรื่องราวต่างๆ ที่เคย ศึกษามาแล้ว ว่า จะเพิกถอนกรรมได้อย่างไร, จะทำความรู้สึกที่ไม่มีตัวไม่มีตนได้ อย่างไร, แล้วก็ให้ถือว่า นั้นแหละคือการกระทำการเลิกล้างบาปกรรม อันแท้จริง และสูงสุด ในพระพุทธศาสนา. ส่วน การล้างบาป ในระดับต่ำๆ เช่นเรื่อง ทาง วินัย การแสดงอาบัติ หรือการอยู่กรรม นี้มันก็เป็นเรื่องการล้างบาปตามบท บัญญัตินั้น ๆ, หรือว่าถ้าภิกษุทำอาบัติหนักถึงกับหมดความเป็นภิกษุ มันก็เปิดเผยหรือ สารภาพ ด้วยการลาสิกขาออกไปเสีย.

การลาสึกออกไปเสียจากความเป็นพระ ก็เป็นการสารภาพบาป อย่าง หนึ่งค้วย, แล้วก็เป็นอันว่าหมดบาป เท่าที่มันเกี่ยวข้องกับความเป็นภิกษุ. นี่เป็น ความหมายของคำว่า สารภาพบาป หรือเลิกล้างบาป ในระยะต่ำ ๆ ต้น ๆ ซึ่ง เป็น เรื่องของวินัย. ถ้าเป็นเรื่องของธรรมะ ก็สูงขึ้นไปจนทำกรรมที่มีอำนาจจะ ครอบงำกรรมอื่น, และ สูงขึ้นไป ก็ ถอนตัวตน ซึ่ง เป็นที่ตั้งแห่งกรรมเสีย โดย ประการทั้งปวง, ไม่มีที่คั้งแห่งบาป แห่งกรรม แห่งบุญแห่งกุศลหรือแห่งอะไรอีกต่อไป มันก็ว่างไปเป็นนิพพาน หรือเป็นโลกุศตระอย่างนี้. ถ้าเข้าถึงนิพพานได้ ก็เป็นอันว่า ออกไปได้ โดยสิ้นเชิงจากโลกนี้ หรือ จากกรรม จากบาป จากทุกอย่าง ซึ่งเป็น สิ่งที่ไม่พึงปรารถนา.

การสารภาพบาป

# การล้างบาปมีทุกศาสนา, จำเป็นสำหรับมนุษย์.

ฉะนั้นขอให้สรุปความว่า การเลิกล้างบาป ในขั้นสุดท้ายนี้ มันมีอยู่หลาย ขั้นตอน สูงต่ำกว่ากันเป็นชั้นๆ ตามหลักแห่งศาสนานั้นๆ, ตามที่ผู้ใคเขาจะถืออยู่ อย่างไร. เรามีเพื่อนมีญาติถือศาสนาอื่น เราก็พอที่จะทำความเข้าใจกันได้ ไม่ต้อง ดูถูกดูหมืนกัน, โดยเฉพาะพิธีสำนึกบาป การสารภาพบาป และแก้บาป ตามวิธีของ คริสเตียนนั้น ไม่น่ารังเกียจอันใด, เข้ากันได้กับหลักเกณฑ์ทั่ว ๆ ไปในพระพุทธศาสนา, คือให้สำนึกบาป ให้สารภาพบาป, และก็เลิกล้างความคิดที่จะทำบาป, จะเป็นผู้ตั้งอยู่ในโอวาทของพระเจ้าของพระศาสนา โดยตลอดไป. นี้เป็นสิ่งที่เข้ากันได้ ไม่น่ารังเกียจอะไร, แล้วเป็นสิ่งที่ไม่มีใครค้านได้, จะให้ผู้มีบัญญาในโลกบ้าจุบันนี้ หาแง่ที่จะค้าน ก็จะค้านไม่ได้ ไม่มีทางที่จะค้าน, เพราะว่ามันไม่มีทางอื่นใดที่ดีไปกว่านี้. วิธีใหนที่ดีไปกว่านี้ ดีไปกว่าการทำอย่างนี้ มันไม่มี จึงขอให้ทุกคนมุ่งหมาย ที่จะทำอย่างนี้ : คือ สำนึกบาป ที่มีอยู่แล้วก็สารภาพบาป แล้วก็เลิกล้างบาป นั้นเสีย โดยการตัดเยื่อใย ชักสะพานกันเสียเลย ตั้งหน้าตั้งตาทำแต่สิ่งที่ตรงกันข้าม.

ฉะนั้นขอให้มองว่า เรื่องนี้มัน เป็นเรื่องที่จำเป็นที่สุด สำหรับมนุษย์ เรา. โลกนี้กำลังจะวินาศลงไปทุกที; นี่ไม่ใช่แกลังพูด แต่ขอให้ทุกคนลองไปสังเกต ดูให้ดี ว่า โลก มัน เลวลงไป ทุกที มันไม่ยึกถือในความดี มันไม่กลัวบาป มันไม่รัก ผู้อื่น มันเห็นแต่แก่ตัว. นี่ก็เพราะว่ามันไม่สำนึกบาป, คนในโลกบัจจุบันนี้ไม่มีใคร สำนึกบาป, ไม่มีใครมาชักชวนใครให้สำนึกบาป แล้วก็สารภาพบาป แล้วก็ล้างบาป กันเสีย, เขาละอายในการที่จะสารภาพบาป. นี้เขาไม่สำนึกบาป เพราะว่าเขาไม่กลัว บาป เขาต้องการจะเอาชนะบาปตามวิธีของเขา, หรือเขาถือโดยเด็ดขาดว่า มันไม่มีบาป ในโลกนี้มันไม่มีบาป, ในโลกไหนมันก็ไม่มีบาป, ดังนั้นฉันจึงไม่ใช่คนมีบาป, ฉะนั้น ฉันจึงไม่ต้องสำนึกบาป แล้วก็ไม่สารภาพบาป.

นี้เราไปดูว่ามันจริงหรือไม่? คนในโลกนี้บัจจุบันนี้ แม้ในประเทศไทยเรา นี้แหละ มันเป็นคนไม่มีบาปกันหรือเปล่า? มันต้องมีบาปไม่อย่างใดก็อย่างหนึ่ง อยู่ เป็นประจำ, แม้ที่สุดแต่มันไม่รู้จักเคารพบิดามารดา ครูบาอาจารย์ นี่มันก็เป็นบาป อยู่แล้ว. มันไปบูชากามารมณ์ นี่มันก็เป็นบาปอยู่แล้ว แล้วมันก็ปล่อยตัวไปตาม เรื่องของกิเลสตัณหา มันก็เป็นบาปอยู่แล้ว อย่างที่เราจะเห็นได้ว่า การกระทำที่มัน เป็นบาป มันเต็มไปทั่วทุกหัวทุกระแหง.

# ลือศีล "รักผู้อื่น" แล้วทำบาปไม่ได้.

สรุปความอยู่ที่ว่า มันไม่รู้จักรักผู้อื่น ถ้าคนรู้จักรักผู้อื่น ไม่มีทางจะทำ บาปได้; ทางศาสนาจึงสอนให้รักผู้อื่น. พุทธศาสนาสอนมาก จนผู้ที่นับถือพุทธ-ศาสนาแล้ว ทำบาปไม่ได้ คือ เพราะรักผู้อื่น, รักผู้อื่นแล้ว มันเป็นอย่างไรบ้าง?

นึ่มองเห็นใค้ง่าย คือว่า รักผู้อื่นแล้ว ก็ฆ่าใครไม่ได้. เดี๋ยวนี้ที่มันฆ่า กันอยู่โดยทั่ว ๆไป โดยตรงโดยอ้อม โดยทารุณโหคร้าย หรือโดยเลือดเย็นอะไรก็ตาม การฆ่านั้นมันเกิดขึ้นได้ เพราะมันไม่รักผู้อื่น, ถ้ามันรักผู้อื่นใครมันจะฆ่าใครได้.

นี้ การลักขโมย ฉ้อฉล คอร์รปัชัน นั้นก็เหมือนกัน ถ้ารักผู้อื่น หรือรัก อีกผ่ายหนึ่งแล้วมัน ทำไม่ได้ มันลักไม่ได้ ฉ้อฉลขโมยจีปล้น อะไรไม่ได้. เคี๋ยวนี้มัน ไม่รักผู้อื่น มันก็ขโมย ฉ้อฉล จี๊ปล้นได้.

หรือว่าถ้ามัน รักผู้อื่นแล้ว ไม่ประพฤติผิดในของรักของผู้อื่น, ไม่ ประพฤติผิดในทางกาม ในทางประเวณี ในของรักของบุคคลอื่น ซึ่งเป็นศีลข้อที่สาม, เพราะมันไม่รักผู้อื่น มันจึงทำลงไปได้ ในการประพฤติผิดในกาม หรือในประเพณี. ข้อค่อไป ถ้ามัน ร**ักผู้อื่น มันก็โกหกไม่ได้** เพราะมันรู้อยู่ว่าการโกหกนั้น ผู้อื่นเขาเสียหาย, ถ้ามันรักใครมันก็โกหกคนนั้นไม่ได้. ฉะนั้นถ้าคนมันยังรักผู้อื่นอยู่ มันก็โกหกไม่ได้ มันไม่มีช่องทางจะโกหกได้ มันก็มีศีลสมบูรณ์ ในข้อที่ว่าไม่พูดเท็จ.

ถ้ามัน รักผู้อื่น ก็ไม่ทำตนเป็นคนมืนเมา ซึ่งจะไปกระทบกระทั้งผู้อื่น โดยไม่รู้สึกดัว มันกลัวอย่างนี้ มันก็ไม่ไปแตะต้องของเมา, ก็เป็นคนที่ศีลสมบูรณ์ ไม่มีบาป มีแต่บุญ.

จึงฝากไว้เป็นคำสั้น ๆ สำหรับท่านทั้งหลายทุกคนว่า จงถือศีลสักข้อหนึ่ง เถิด คือ รักผู้อื่น; แล้วท่านก็ฆ่าใครไม่ได้ ขโมยใครไม่ได้, ประพฤติผิดในกามไม่ได้, พูดเท็จไม่ได้, คืมของมินเมาไม่ได้, เพราะเรายังรักผู้อื่น หวังในความสุขของผู้อื่น. ถ้าเราได้ไปทำผิดในข้อนี้ ก็รีบกลับใจเสีย สำนึกบาปเสีย แล้วก็สารภาพบาป เสีย, แล้วก็ล้างบาป นั้นให้หมดไป โดยไม่มีการกระทำอีกต่อไป.

# บาปหนา คือ "บูชาส่วนเกิน".

เคี่ยวนี้ บาปอีกอย่างหนึ่ง ซึ่งกำลังรู้สึกว่า หนาขึ้น ๆ ในแผ่นดินไทย ; นั้ก็คือ การบูชาส่วนเกิน : กินเกิน แต่งเนื้อแต่งตัวเกิน เครื่องใช้ ไม้สอยเกิน ทำอะไรล้วนแต่เกิน, เพื่อประโยชน์แก่กิเลส. นี่คือ บาปอย่างยิ่ง และ เป็นบาปดั้งเดิม เสียก้วย. บาปดั้งเดิม คือไปหลงดีหลงชั่ว นั้น. เคี๋ยวนี้มันมาหลงคีหรือหลงชั่ว เบ็นดี หลงว่าได้กินเกินแล้วก็ดี ได้แต่งตัวเกินแล้วก็ดี ได้มีเครื่องใช้ ไม้สอย บ้านเรือน รถยนต์เกินแล้วก็ดี อะไรเกินมันก็ดี. นี่คือบาป มิจฉาทิฏชิดั้งเดิม ที่ได้ตั้งต้นขึ้นมา เมื่อมนุษย์เริ่มเข้าใจผิด ไปหลงในเรื่องดี เรื่องชั่ว; ก่อนนี้มันไม่รู้จักดีไม่รู้จักชั่ว มันก็ ไม่มีบัญหา, พอมัน รู้จ**ักดีรู้จักช**ั่วในแง่ผิด คือสำหรับจะยึดถือมันก็มีบัญหา.

ทำไมจะต้องกินเกิน? เพราะเข้าใจว่าดีอุตส่าห์หามากินจนเกิน: เกิน โดยราคาที่ควรจะกิน, เกินโดยเวลาที่ควรจะกิน โดยคุณภาพโดยปริมาณอะไรก็ตาม ที่มัน ควรจะกิน, มันไม่กินแต่เท่าที่ควรจะกิน, มันก็กินเกิน เพราะมันอยากให้ดี, ไม่มีโคร สรรเสริญ มันก็ยดยอตัวของมันเอง ว่ากูได้กินดี ดีที่สุด อย่างนี้เป็นต้น. ฉะนั้นจึง มีการกินเกินกว่าที่ควรจะกิน ในโลกนี้ยึงๆขึ้นไปทุกที. คนที่จะประดิษฐ์ขึ้น ขายเอาประโยชน์ ก็ประดิษฐ์เก่ง มันก็ล่อหลอกให้คนกินเกินมากขึ้นทุกที, จนกลายเป็น มนุษย์ที่แปลกประหลาด เพราะการกินเกิน. มีโรคภัยใช้เจ็บอย่างใหม่ๆ ที่ไม่เคยมี มาแต่กาลก่อน ได้เกิดขึ้น, นี้มัน ก็เป็นบาป เหมือนกัน. ฉะนั้น เรื่องเกิน นี้ ขอให้ ถือว่าเป็นบาป เมื่อใดกินเกินแล้วก็ขอให้ถือว่ามีบาป.

แต่งตัวเกิน ก็เหมือนกัน นี้มัน ไม่จำเป็นจะต้องประดิตประดอย อย่างนั้นอย่างนี้ให้มันแพง, ให้มันเปลืองให้มันยุ่ง. มันควรจะเอาแต่ง่ายๆ แล้วก็ ไม่ต้องแพง ไม่ต้องเปลือง ไม่ต้องลำบาก หรือว่าไม่ต้องโง่ นั้นก็คือไม่บาป.

ทีน้ เครื่องใช้ไม้สอย ทุกสิ่งทุกอย่าง บ้านเรือนรถยนต์ อะไรก็คาม อย่าให้ มันเกิน. เดี๋ยวนี้เขาไม่มีจุดจบ เขาอยากจะมีเพิ่มขึ้นๆ มีรถยนต์กันหนึ่งไม่พอ ต้องสองกัน สามกัน สี่กัน, รถยนต์ราคาแสนไม่พอ ต้องรถยนต์ราคาล้านอะไรทำนองนี้, มันก็เป็นเรื่องเกิน เห็นแก่ตัว จนไม่มีโอกาส เหลือสักนิคหนึ่งซึ่งจะไปรักผู้อื่น.

ฉะนั้น ทางศาสนาจึงบ**ัญญัติว่า ส่วนเกินนั้นคือบาป.** ผู้ใดกินเกิน ใช้เกิน นี้มันก็เป็นบาป, แม้แต่แสวงหาเกินเพื่อตัวเอง มันก็เป็นบาป. แต่ ถ้าแสวงหา การสารภาพบาป

มาให้มากเพื่อช่วยผู้อื่น เพื่อรักผู้อื่น นี้ไม่บาป. ฉะนั้นใครจะทำงานให้มาก ให้มี รายได้มากให้เกิน นี้ก็ไม่เป็นไร, แต่ ส่วนเกินที่เกินไปจากที่ตัวจะต้องกินต้องใช้ จะต้อง เอาไปช่วยผู้อื่น จึงจะไม่บาป, ขึ้นเอาไว้ก็เป็นบาป, เป็นการสะสมบาป ที่อยู่ด้วย ส่วนเกินและความเห็นแก่ตัว.

นี้ การหา เราหาได้เต็มสติบัญญา, แต่ อย่าให้เกินกำลังสติบัญญา มัน จะบ้า. ฉะนั้นมีสติบัญญาเท่าไร ก็หาได้เต็มสติบัญญา, จะมีการงานมากมายใหญ่โด เท่าไรก็ได้ แต่ไม่เกินสติบัญญา. ถ้าเกินสติบัญญาก็บาป, แล้วมัน จะเป็นบ้าด้วย. ทีนี้มันก็ได้ผลมามาก แล้ว ก็อย่ากินให้เกิน อย่าใช้ให้เกิน, มันก็เหลืออยู่สำหรับจะ ช่วยผู้อื่น, ความรักผู้อื่นมันก็จะเกิดขึ้น. ในโลกนี้มันก็จะเต็มไปด้วยมิตรสหาย เพราะมี แต่กนที่ไม่เห็นแก่ตัว, แล้วก็ช่วยผู้อื่น. นี้ก็เป็นการทำให้โลกนี้ เต็มไปด้วยมิตรสหาย, ไม่มีสัตรู, นั้นแหละคือ ความต้องการของศาสนา.

ถ้ามัน อยู่กันอย่างมิตร ทั่วไปแล้ว มันก็ เป็นศาสนาอย่างพระศรีอารยเมตไตรย: เมตไตรย ก็แปลว่า ความเป็นมิตร, อารยะ แปลว่า สูงสุด, ศรี ก็แปลว่า
งดงามที่สุด. ศรีอารยเมตไตรย — ความเป็นมิตรที่สูงสุด ทึ่งดงามที่สุด ก็คือการที่ทุก
คนไม่เอาส่วนเกิน เพื่อตัวเองมีเหลือไว้สำหรับช่วยผู้อื่นเสมอ. จิตใจมันกว้างจน
ถึงกับคิดว่า ทั้งโลกมันเป็นคนของฉัน, มันไม่ใช่เพียงแต่บุตรภรรยาสามีของฉันเท่านั้น,
คนทั้งโลกมันก็เป็นของฉันด้วย. ฉะนั้นส่วนเกินมันจึงใช้ไปเพื่อทุกคนได้ ด้วยความ
สมัครใจ ไม่ใช่ว่ามันหายไป มันเสียไป, มันไม่รู้หายไปไหนหมด แต่มันไปอยู่ตรงที่
ทำให้ทุกคนนี้เป็นถนของฉันไป. เรามีสิทธิที่จะพูดได้ ว่าเมื่อเราได้ช่วยผู้อื่น ผู้นั้นมัน
ก็เป็นคนของเราคนของฉัน.

ฉะนั้น บาปนี้ คือบาปที่กำลังครอบงำโลกในบัจจุบัน ยึ่งกว่าบาปใด คือบาปที่เอาส่วนเกิน. ไปดูเถิดชาติไหนประเทศไหน มุมโลกไหนมันก็เต็มไปด้วย การกอบโกยส่วนเกิน, เมื่อไม่ได้มันก็โกรธ เมื่อโกรธมันก็ฆ่ากัน, ก็ไม่ยอมรับว่าเป็น บาป ไม่สารภาพบาป ไม่คืนดีกัน, มันว่ามันเสียหน้า, ถ้ามันจะต้องไปสารภาพบาป. ฉะนั้น ในองค์การระหว่างชาติ จึงไม่มีการยอมกัน ไม่มีการยอมเสียหน้า ไม่มี การสารภาพบาป, โลกนี้มันจึงเต็มไปด้วยบาป เหมือนกับว่ามันหมกอยู่ในกองบาป. นีโลกทั้งโลกมันหมกอยู่ในกองบาป.

ถ้าเรามองเห็นข้อนี้ แล้ว เราจะพอใจในสิ่งที่เรียกว่าศาสนา ไม่ว่า ศาสนาใหน ที่มีระเบียบวินัย พิธีให้สำนึกบาป, ให้สารภาพและก็ให้ล้างบาป. ถ้าศาสนาคริสเทียน ก็เน้นมากในเรื่องเหล่านี้ ซึ่งไม่ขักข้องกันกับพระพุทธศาสนาซึ่งก็ ประสงค์อย่างนี้ คือให้คนสำนึกบาป สารภาพบาป และล้างบาป, จึงหวังว่าทุกคนจะได้ พยายามจนสุดความสามารถของตน ตรวจส่องดูบาป ว่าถ้ามันมีอยู่แล้ว ก็ให้สะคุ้ง, ให้สลด ให้สังเวซ, ให้สำนึกกลับ คือให้ หันหลังกลับจากบาป แล้วก็เปิดเผยบาป นั้น ๆ เสีย, จะเรียกว่าเปิดเผยกับตัวเอง ก็ได้เหมือนกัน.

ถ้าว่าตัวเองเป็นคนชื่อตรง ถ้าตัวเองเป็นคนอยู่ในศีลในธรรม เป็นคน ชื่อตรง สารภาพบาปกับตัวเองก็ได้; แต่ถ้าไว้ใจไม่ได้ ก็ไปสารภาพบาปกับ ผู้อื่นดีกว่า มันจะเป็นการประจานตัวเองบ้าง, เหมือนกับเป็นการลงโทษ แล้วมัน จะทำได้ง่ายกว่า. ถ้าพูดทางวินัย ทางศีลทางวินัย ก็ไปสารภาพบาปกับผู้อื่น, ถ้าพูด ทางธรรมะ อันสูงสุดลึกซึ้ง ก็สารภาพกับตัวเองได้; แต่ตัวเองมันต้องดีจริง ยึดมัน ในธรรมจริง มันจึงจะสารภาพบาปกับตัวเอง และล้างบาปให้ตัวเองได้, มันก็จะเป็นไป ในทางของการบรรลุมรรคผล หลุดพ้นจากตัวตน หลุดพ้นจากบาปทั้งปวง. เรายังไม่หวังมากถึงอย่างนั้น ยังไม่แนะนำมากถึงอย่างนั้น เอาแค่เพียงว่า อยู่ในโลกนี้มันมีบาปอย่างชาวโลกอย่างไร ก็รีบชำระชะล้างกันเสีย, มาช่วยกันสร้างโลก เสียใหม่ ให้เป็นโลกที่ไม่มีบาป, ให้เป็นโลกที่สะอาคจากบาป, พูคเป็นภาษาธรรมะ สักหน่อยก็ว่า สร้างโลกที่มี หิริ โอตตัปปะ. เคียวนี้มันเป็นโลกที่ปราศจาก หิริและ โอตตัปปะ มีแต่ความกระค้างค้วยกิเลส, ไม่ละอายบาป ไม่กลัวบาป. มาช่วยกันพูค ถึงเรื่องนี้ว่า โลกนี้มันเป็นโลกคนบาป, โลกสัตว์ที่มีบาป มากเกินไปเสียแล้ว. ถ้าเราจะเห็นแก่ตัวเราเอง หรือเห็นแก่ผู้อื่น ก็มาช่วยกันแก้ไขโลกนี้ ให้มันเบาบาง ไปจากบาป เพื่อจะได้อยู่กันเป็นผาสุก.

ธรรมะทั้งหลายก็เพื่อประโยชน์อันนี้, เพื่อจะแก้ไขบัญหาของมนุษย์, จะต้องแก้ บัญหาของมนุษย์ ค้วยการชำระบาป ให้มันเบาบางไปจากโลก, จะได้เป็น โลกของมนุษย์ที่ไม่มีบาป, จึงควรจะเห็นโดยประจักษ์ค้วยกันทุกคนว่า การสำนึกบาปนี้ เป็นของคื, และการล้างบาปนั้นเสียก็เป็นของคื, สำหรับ จะทำให้โลกนี้ เป็นโลกทึ่งคงาม ที่สะอาคน่าอยู่น่าอาศัย เป็นโลกของมนุษย์ คือสัคว์ที่มี ใจสูง สมแก่คำว่ามนุษย์นั้นเอง.

โลกปัจจุบัน เขาจมบาป เพราะเขาไม่กลัวบาป, เขาก็ไม่สำนึกบาป มันก็จมลึกลงไปในบาป, แล้วเขาก็ร้องตะโกนหาสันติภาพ. นี่มันเป็นเรื่องของ คนที่โง่จนเกินกว่าโง่ ประชาธิปไตยก็ร้องหาสันติภาพ, คอมมิวนิสต์ก็ร้องหาสันติภาพ; แม้แต่คอมมิวนิสต์ก็ร้องหาสันติภาพ เป็นที่กล่าวได้ว่า ทุกคนในโลกร้องหาสันติภาพ. แต่ว่าการกระทำนั้นมันเป็นการกระทำบาป คือไม่รักกันเลย, ไม่รักผู้อื่นเลย. มัน มีแต่การฆ่า การขโมย การประพฤติผิดในกาม การโกหกหลอกลวง และ การ มีนเมา, เต็มไปด้วยสิ่งมีนเมา. มันจมอยู่ในบาป แล้วก็เรียกหาสันติภาพ ก็เลยกลาย เป็นคนบ้า.

ในที่สุดนี้ ขอให้นึกเห็นแก่ธรรมะเห็นแก่พระศาสนา ที่กำลังได้รับความ ไม่เป็นธรรม. ธรรมะกำลังได้รับความอยุติธรรม ไม่เป็นธรรม, เพราะ ธรรมะมี สำหรับช่วยโลก มีประโยชน์แก่โลก; แต่คนก็ไม่ให้คุณค่า ไม่ให้ความหมาย ไม่ยกย่องธรรมะ, ไม่นับถือธรรมะ ให้สมกับธรรมะมีสำหรับช่วยโลก. พระศาสนา ก็เหมือนกัน สำหรับจะช่วยมนุษย์, แต่มนุษย์ก็ไม่รักศาสนา, นี้เรียกว่าส่วนมาก ที่กล่าวนี้ กล่าวเป็นส่วนมาก. ในโลกนี้ไม่รักธรรมะ ไม่รักศาสนา รักแต่กิเลสของเขาเอง คือรักตัวกู ของกู ฉะนั้นจึงทำบาป เพราะความรู้สึกว่าตัวกู ของกู มันก็เป็นบาป อยู่แล้ว, ความเห็นแก่ตัวมันก็บาปอยู่แล้ว แล้วก็ทำไปตามความเห็นแก่ตัว มันก็บาป ต่อไป มันก็มีแต่บาป.

นีบาปที่ทุกๆศาสนาเขาเพ่งเล็งกัน มันมีอยู่อย่างนี้: มันมีตัวตน มันก็ ยึกมั่นตัวตน ยึกมั่นสิ่งที่จะให้ความสุขสนุกสนานเอร็ดอร่อยแก่ตัวตน โดยไม่ต้องนึกถึง ความผิดหรือถูก ชั่วหรือดี, ควรหรือไม่ควร, เมื่อบาปปกคลุมมากเข้าแล้วมันก็เป็น อย่างนี้. ช่วยกันแกะบาป ช่วยกันทำลายเปลือกหุ้ม คือบาปนี้ ให้มันค่อย ๆ หมด หมด ไปจากจิตใจของเรา. บาปที่หุ้มห่ออยู่ที่จิดใจของเราจะค่อยหมดไป ขอ ให้ทำโดยวิธีที่ได้กล่าวแล้วว่า : สำนึกบาป สารภาพบาป แล้วก็เลิกล้างบาป ก็จะได้ชื่อว่า เป็นผู้นับถือพระศาสนาอันแท้จริง, ไม่นับถือศาสนากันแต่ปาก, พูดกัน แต่ปาก ทำพอเป็นพิธี พอได้หลอกกันเล่นว่าเป็นคนทำดี เพื่อได้เขียนรายงานอะไร ทำนองนี้

ขอให้มองเห็น *เจตนาของอาตมาว่า* พยายามที่จะให้พุทธบริษัทนี้ไม่เลว กว่าคริสเตียน, ขออภัยพูดหยาบคายไปแล้ว เพื่อไม่ให้พุทธบริษัทนี้เลวกว่าคริสเตียน, ก็ขอให้พุทธบริษัทนี้รู้จักสำนึกบาป สารภาพบาป แล้วก็เลิกล้ำงบาป, แล้วเราก็ ไม่ดูถูกดูหมินกัน โดยถ้อยคำที่เราเข้าใจไม่ได้. เช่นพวกหนึ่งจะถือว่าบาปล้าง ไม่ได้, พวกหนึ่งถือว่าบาปล้างได้, นี่มันก็เป็นการทะเลาะกัน ระหว่างคนที่เข้าใจผิด.

เกี่ยวนี้เรามาเข้าใจกันให้ถูก ว่าสิ่ง ต่าง ๆ มันเป็นไปตามเหตุตามบัจจัย เราแก้ไขมันให้ถูกที่ตรงเหตุที่ครงบัจจัย ก็ย่อมจะได้รับผล, ถ้า สิ่งที่บัญญัติมันก็เป็นไปตามที่บัญญัติ. ฉะนั้นเราจึงถือได้ตามที่บัญญัติ และ การบัญญัติ นั้นเล่า ก็มิใช่ ว่าบัญญัติตามชอบใจของคนโง่, เป็นการบัญญัติของคนที่มีสติบัญญา ได้มองเห็นตัว ธรรมชาติ, ได้มองเห็นตัวกฎของธรรมชาติ, ได้มองเห็นตัวหน้าที่ทีมนุษย์จะต้องปฏิบัติตามกฎของธรรมชาติ, แล้วก็มองเห็นผลที่จะเกิดขึ้นมา จากการปฏิบัติหน้าที่นั้น ๆ ท่านเป็นผู้ตรัสรู้ถึงที่สุดต่อธรรมชาติอย่างนี้แล้ว ท่านจึงได้บัญญัตินั้นบัญญัตินีขึ้นมา ให้ เราปฏิบัติ, ในเมื่อท่านบัญญัติไว้อย่างไร มันก็ต้องเป็นสิ่งที่จะต้องปฏิบัติตาม ทั้งเพื่อ ทำให้เกิดขึ้น หรือเพื่อทำให้หมดไป, หรือถ้ามันเป็นบาปขึ้นมา ก็จะต้องแก้ไขบาปได้ โดยการประพฤติให้ถูกต้องตามบัญญัตินั้น ๆ มนุษย์เราก็จะอยู่กันในโลกนี้ โดยที่ไม่มีบาป รบกวน.

การบรรยายในวันนี้ พอสมควรแก่เวลาแล้ว. อาตมาขอยุติการบรรยายไว้ แต่เพียงนี้ เป็นโอกาสให้พระคุณเจ้าทั้งหลาย ได้สวดบทธรรมะคณสาธยาย ส่งเสริม กำลังใจให้กล้าหาญ ในการที่จะชำระบาปสืบต่อไป. ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ

— ๑๒ — ๓๑ มีนาคม ๒๕๒๒

# สรุปความทำความเข้าใจ.

### ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์แห่งภาคมาฆบูชาเป็นครั้งที่ ๑๒ ในวันนี้ ก็ยังคง กล่าวเรื่อง *ใจความแห่งคริสตธรรม เท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ* ต่อไปตามเดิม; หากแต่ เป็นครั้งสุดท้าย ของการบรรยายชุคนี้ จึงมีลักษณะเป็นไปในการสรุปความ และ การทำความเข้าใจบางอย่าง เกี่ยวกับการบรรยายในทำนองนี้.

ถ้าท่านทั้งหลายยังจำได้ ก็จะจำได้ว่า การบรรยายนี้ มีความมุ่งหมายจะ ทำความเข้าใจ ระหว่างศาสนา ซึ่งอาทมาถือว่า เป็นความสำคัญอย่างยิ่ง นี้มันมีความ เข้าใจที่ขัดขวางกันอยู่ในทางศาสนา. โลกนี้ก็ยากที่จะมีความเป็นอยู่กันอย่างสงบสุข ยิ่งบัจจุบันนี้ โลกมันแคบเข้าทุกที พูดอะไรที่ไหนก็ได้ยินทั่วไปหมด แล้วก็โดยรวดเร็ว. อย่างเมื่อสักวันที่ ๑๙ หรือ ๒๐ ที่แล้วมานี้ โ*ป๊ปคือประธานแห่งคริสตังคาทอลิค ได้ออก* หนังสือเวียนฉบับแรก และฉบับที่สำคัญที่สุดของท่าน. เราอยู่ที่นี่ก็ได้อ่านแล้ว หรือ อย่างน้อยก็ได้ใจความสำคัญของหนังสือเวียนนั้น, ในหนังสือเวียนนั้น มีใจความ ตอนหนึ่งซึ่งต้องถือว่าเกี่ยวข้องหรือกระทบกระทั่งกัน กับการบรรยาย ที่อาทมา กำลังบรรยายอยู่เคี๋ยวนี้ หรือชุดนี้.

มติข้อหนึ่งของหนังสือเวียนนั้นมีว่า ต้องไม่มีนักศึกษาใดๆ ที่เปลี่ยนบท บัญญัติของพระศาสนจักร ให้กลายไปเป็นคำพูดเพ้อเจ้อ ตามความคิดเห็นส่วนตัวของเขา. นี่อาคมาแปลอย่างลักๆสั้นๆ ตัวหนังสือนั้นมันมีว่า No scholar can turn the theology into a simple collection of his own personal idea. ถ้าแปลตามเค็กๆแปลในโรงเรียน ก็ว่า ต้องไม่มีนักศึกษาคนใด ที่ได้เปลี่ยน theology บทเทวบัญญัติให้มากลายเป็นกอง ของรกรุงรังตามธรรมดา แห่งความคิดเห็นส่วนตัวของบุคคลนั้น.

เมื่อกะก็บอกว่าเคี๋ยวนี้โลกมันแคบ พูกอะไรกันที่ไหนก็ได้ยินทั่วโลกใน เวลาอันสั้น. แม้แต่หนังสือเวียนของโป๊ป ที่ออกมาเมื่อราวสองสัปดาห์นี้ เราก็ได้ พังแล้ว, และอาตมาก็ต้องเอามากล่าวกับท่านทั้งหลายค้วย เพราะว่ามัน กระทบถึงกัน กับเรื่องที่เรากำลังบรรยาย; แต่จะเป็นไปในทางร้ายหรือทางดีนั้นก็ลองวินิจฉัยดู. เรา มีเจตนาที่จะให้พุทธบริษัท เข้าถึงใจความแห่งคริสตธรรม, ไม่ได้มีเจตนาจะทำ หลักธรรม หลักพระศาสนาอันสูงสุด มากลายเป็นคำพูกตามธรรมดา ๆ มากมายเพ้อเจ้อ ไปด้วยความคิดของบุคคลผู้กล่าว.

ข้อนี้หมายความว่า เรามองดูพระธรรมคำสอนของผ่ายคริสเตียน ด้วย สายตาของพุทธบริษัท คือค้วยวิธีการที่ความตามแบบของพุทธบริษัท ที่เป็นชั้นลึก ที่เรียกว่าภาษาธรรม. ทางผ่ายศาสนาคริสเตียน ดูจะมีบทบัญญัติห้ามไม่ให้ที่ความใก ๆ ไปจากตัวหนังสือที่มีปรากฏอยู่ในบัจจุบัน, แม้ที่สุดแต่เป็นเรื่องที่ที่ประชุมได้บัญญัติขึ้น ว่าให้ยุติกันอย่างนั้นอย่างนี้, นี้ก็เป็นสิ่งที่แตะต้องกันไม่ได้, ไม่ต้องพูดถึงข้อความที่มีอยู่ ในพระคัมภีร์เดิม. แต่ ฝ่ายพุทธบริษัทเรา มีหลัก เช่นหลักเรื่องกาลามสูตร เป็นต้น ให้วิพากษ์วิจารณ์ได้, ให้ใช้สติบัญญาได้, ยิ่งไปเสียกว่าการแตะต้อง คือ ให้วินิจฉัย ให้ได้เรื่องได้ราว จนกว่าจะเป็นที่พอใจ ว่าจะปฏิบัติได้อย่างไร.

### ควรทำความเข้าใจกันเรื่องพระเจ้า.

นี่เมื่อ พุทธบริษัทกับชาวคริสต์ มาเป็นมิตรสหายกัน, ร่วมมือกันทำ อะไร ๆ ที่เป็นไปเพื่อความสุขสวัสดีในโลกนี้ ใกล้ชิคกันมากยิ่งขึ้น, เราก็ต้องไม่ทะเลาะ วิวาทกัน เกี่ยวกับหลักปฏิบัติเพื่อความสุขสวัสดีของโลกนั้นเอง. ชาวพุทธต้อง การจะให้โลกพี้ ยึกถือหลักธรรมอย่างไร ก็มีสิทธิที่จะทำได้; แต่เพื่อมิให้กระทบกระทั่ง กัน กับผ่ายหลักธรรมในคริสเตียน. เราระมัตระวังในข้อนี้ จึงมีการตีความ หรือ การ อธิบายความ ตามวิถีทางของพุทธบริษัท เพื่อจะขจัดบัญหานั้นออกไป, อย่างที่ อาคมาได้ทำมาแล้ว และท่านทั้งหลายก็ได้พังมาดลอดเวลา.

โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรื่องแรกที่สุด ก็คือ เรื่องพระเจ้า, เราไม่ต้องทะเฉาะ
กัน ในเรื่องมีพระเจ้าหรือไม่มีพระเจ้า. เราทำให้มีพระเจ้าได้ด้วยกัน แม้ว่าจะมี
ลักษณะเป็นบุคคล หรือมิได้เป็นบุคคล ก็ยังไม่ต้องทะเลาะกัน; ด้วยมีสิ่ง ๆ หนึ่ง ซึ่งมี
อำนาจสูงสุด ที่จะบันดาลให้สิ่งทั้งหลายเป็นไป และควบคุมสิ่งทั้งหลายอยู่ เมื่อชาว
พุทธก็ยอมรับ, ชาวคริสต์ก็ยอมรับ. เรื่องก็ ไม่มีที่จะต้องทะเฉาะวิวาทกัน ว่ามีพระเจ้า
หรือไม่มีพระเจ้า, เพียงแต่ชื่อเรียกนั้นมันไม่มีประมาณ. เราจะเรียกว่า พระธรรม
ในเมื่อ เขาเรียกว่า พระเจ้า หรือนกัวิทยาศาสตร์จะเรียกว่า กฎแห่งธรรมชาติ ก็ยัง

เรียกได้; ฉะนั้นจึง **ไม่ต้องเสียเวลาทะเลาะกัน** เรื่องพระเจ้า ที่จะไม่ทำความยุ่งยาก ให้แก่เด็ก ๆ ที่โตขึ้นมา ว่าเขาจะมีพระเจ้าหรือไม่มีพระเจ้า.

นี้เรื่องมันมีใจความสำคัญอยู่ตรงที่ว่า เราทุกผ่ายหรือทุกพวกเรา ต้องมีสิ่ง ซึ่งเป็นที่ตั้งแห่งความเชื่อ หรือความยึดถือก็ได้ ที่เป็นจุดที่สำคัญของตน ๆ, สำหรับจะได้กลับบาปสำหรับจะได้กลับบุญ, สำหรับจะได้ทำสิ่งที่ดีที่สุดที่สูงสุด ที่สูงสุดที่มนุษย์ ควรจะทำ. นี้เรามีพระเจ้าเป็นสิ่งกระดุ้นให้ทำ, หรือว่าเรามีพระธรรมเป็นสิ่ง กระตุ้นให้ทำ, หรือว่าเรามีกฎความจริงของธรรมชาติเป็นสิ่งที่กระตุ้นให้ทำ. แล้ว เราก็อยู่ร่วมโลกกันได้ ในการที่จะทำสิ่งที่สูงสุด ที่มนุษย์จะต้องทำ และร่วมกันในโลก เดียวกัน.

การ กล่าวอย่างนี้ ลองพิจารณากูกันให้กี จะไม่เป็นการเปลี่ยนแปลง เทวบัญญัติของศาสนาหนึ่ง ให้มาเป็นคำพูดเพ้อเจ้อธรรมดาสามัญ ของบุคคล ผู้มีความคิดเห็นส่วนตัว. พูกตรงๆก็ว่า ที่อาตมาพูกไปบรรยายไปนี้ มิได้ขัดขวาง กับข้อความ ในหนังสือเวียนของโป๊ปนั้นเลย, แม้เรื่องอื่น ๆก็จะเป็นไปในทำนองนี้.

ท่านทั้งหลายบางคนอาจจะไม่รู้ว่า คำว่า theology นั้นหมายถึงอะไร. ชาว กริสต์เขาเรียกศาสนา หรือตัวพระศาสนาของเขาว่า theology ในบัจจุบันนี้ theo นั้น แปลว่า เทพ, logy นั้นแปลว่า ความรู้. เทพในที่นี้หมายถึงพระเป็นเจ้า, เทวะ หมายถึง พระเป็นเจ้า, คำสั่งคำบัญญัติของเทพเจ้าองค์เคียว คือ พระยะโชวาห์ นี้เป็น theology. คังนั้น เขาจึงถือว่า ศาสนาคริสเตียนนั้น มาจากข้างบน. นี้เป็นคำที่พวกลังกาเขาใช้ เป็นบทสำหรับเปรียบเปรยว่า ของคุณมาจากข้างบน ของเรามาจากข้างล่าง แล้วมัน จะเข้ากันได้อย่างไร? ของคุณเป็นเรื่องของเทวกา, ของฉันเป็นเรื่องของมนุษย์, แล้วมันจะเข้ากันได้อย่างไร, นี่มีแง่มุมที่จะกระทบกระเทียบเปรียบเปรยกันอยู่อย่างนี้. นั้นมันทำไป เพื่อไม่ให้เข้ากันได้, คือเพื่อไม่อยากจะร่วมมือกัน.

เดี๋ยวนี้เราอยากจะร่วมมือกัน ดังนั้นเราจึงไม่พูดอย่างนั้น; กลายเป็น พูดว่า แม้ว่าคุณจะว่าของคุณมาจากข้างบน ของฉันขึ้นไปจากข้างล่าง มันก็ยังจะต้อง พบกันอยู่ดี, และเมื่อมัน พบกันแล้วตรงไหน ก็ทำความเข้าใจกันให้ได้ที่ตรงนั้น, หรือว่าของคุณเทวดาพูด ของผ่ายพุทธนึ่มนุษย์พูด เทวดาพูดกับมนุษย์พูด มันก็ต้องดูกันก่อนว่า มันตรงกันหรือไม่ หรือมันขัดขวางกันอย่างไร.

#### หลักของศาสนาไม่ขัดขวางกันเลย.

เกี่ยวนี้เราก็ได้เอามา วินิจฉัยกัน โดยละเอียด ตั้งหลายต่อหลายครั้งแล้ว ว่ามัน ไม่ได้ขัดขวางกันเลย โดยเฉพาะหลักที่เป็นหัวใจของพระศาสนา แล้ว ไม่ได้ ขัดขวางกันเลย. ให้มีสิ่งสูงสุด ที่ทุกคนจะต้องเชื่อพึ่ง ยึดถือเป็นหลักเกณฑ์ สำหรับปฏิบัติ ให้เกิดผลเป็นสันติสุข หรือสันติภาพของมนุษย์ โดยส่วนตัวก็ทำ ความดี, ถ้าทำความชั่ว ก็รู้จักสำนึกบาป แล้วก็ไถ่ถอนคืน, อย่างนี้ ก็มีกันทั้งผ่าย คริสต์และฝ่ายพุทธ. ส่วนที่เกี่ยวกับผู้อื่นนั้น ให้ถือกันเป็นเรื่องสำคัญ จะต้องรัก ผู้อื่น.

นี่ท่านทั้งหลายพั่งคู่ให้คีว่า อาคมากำลังบอกท่านทั้งหลายว่า ถ้าถือหลัก รักผู้อื่นเพียงอย่างเดียวเท่านั้นแหละ ท่านก็จะเป็นคริสเตียนที่ดี และเป็นพุทธ-บริษัทที่ดี พร้อมกันไปในคัวขึ้นมาทันที. มันคงจะไม่ยากลำบากนักกระมัง ถ้าเราจะ ถือหลักแค่เพียงว่า รักผู้อื่นเท่านั้นแหละ มัน เป็นหมดบัญหา. พูดทางผ่ายพุทธก่อน ถ้า รักผู้อื่น มันก็ ฆ่าใครไม่ได้, หรือทำใครให้ เจ็บปวกไม่ได้. ถ้ารักผู้อื่น มันก็ ลักขโมยใครไม่ได้, เรารักเขา เราจะไปขโมยของ เขาได้อย่างไร. ถ้าเรา รักผู้อื่น เราก็ จะไปผิดลูกผิดเมีย ล่วงละเมิดของรักของใคร ไม่ได้ เพราะว่าเรารักเขา. ถ้าเรา รักผู้อื่น เราก็ โกหกเขาไม่ได้ เพราะว่าเรารักเขา ถ้าเรา รักผู้อื่น เราก็ ไม่กล้าทำตนให้เป็นคนเมามายด้วยของเมา เพราะมันจะไป กระทบกระทั่งผู้อื่น นี่มันก็พอแล้ว ในชั้นต้นมันพอแล้ว, รักผู้อื่นคำเดียว ศีลห้า ก็บริสุทธิ์หมด. ทีนี้ เมื่อรักผู้อื่น มันก็ ไม่กอบโกยส่วนเกิน มันมีส่วนเกินเหลือ ที่จะไปช่วยผู้อื่น ถ้าสูงขึ้นไปอีก รักผู้อื่น มัน ทำลายความเห็นแก่ตัว, ไปเรื่อย ๆ ทำลายความเห็นแก่ตัว, นี่เรื่อย ๆ ความเห็นแก่ตัวเบาบาง ลงไปจนหมด มัน ก็บรรลุ มรรค ผล นิพพาน. นี่ความรักผู้อื่นตามหลักของพุทธศาสนา.

ทีนี้ถ้าว่า ฝ่ายคริสเตียน เขาจะ รักผู้อื่น เป็นการทำตามคำสั่งของพระ-เจ้า นี่จะได้ไปอยู่กับพระเจ้าเป็นการถาวร แม้จะไม่ให้รายละเอียคอย่างที่อาตมาได้ให้ไป อย่างเมื่อคะกี้ มันก็มีผลอย่างเคียวกัน. เพราะเมื่อรักผู้อื่นแล้ว มันก็ทำผิดต่อผู้อื่นไม่ได้ ทุกๆ อย่างมันก็พอแล้ว.

รักผู้อื่น นี้ ขอให้เข้าใจกันให้ดี ๆ ว่า ไม่ใช่ของทำง่าย. ที่นั่งอยู่ที่นี่เอา ว่าอย่างนี้ ขออภัยนะพูกตรง ๆ ว่าบรรดาที่นั่งอยู่ที่นี่ทั้งหมด ใครมีการรักผู้อื่นโดยจริงใจ บ้าง? รักลูกรักเมียรักผัวนั้น มันไม่ใช่รักผู้อื่น, ไม่ใช่คำว่ารักผู้อื่นในที่นี้, หรือว่ารัก เพื่อนกินเหล้าเมายา รักคู่ขาเล่นไพ่ รักเพื่อนที่จะไปประกอบการงานหากำไรอะไรกันนี้ อย่างนี้ ไม่ใช่รักผู้อื่น, มันเป็นเรื่องรักประโยชน์ของตัว. ที่จะไปแสวงหาจาก ผู้อื่น มันไปสุมหัวกัน มันตั้งพรรคตั้งพวก เพื่อจะหาประโยชน์, ไม่ใช่ความรู้สึกที่ รักผู้อื่น.

รักผู้อื่น มันต้องรักเพื่อนบ้าน ที่มิได้มีอะไรผูกพันกัน มันจะ มีจิตใจ เมตตาตามหลักของพระพุทธศาสนา ที่แผ่ใจกว้างขวาง ว่า สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อน ทุกขึ้ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกัน มองเห็นอย่างนี้แล้ว ก็รักทุกคน ก็แผ่จิตที่ ประกอบไปด้วยเมตตา, ไปในสุดกระแสแห่งจิต ตลอดสากลจักรวาล, ทิศเบื้องหน้า ทิศเบื้องหลัง ทิศเบื้องซ้าย ทิศเบื้องขวา ทิศบน ทิศล่าง ทุกทิศทุกทาง แผ่จิตประกอบ ด้วยเมตตาไปยังสัตว์ทั้งหลายเหล่านั้น, นั้นแหละคือ รักผู้อื่น.

เคี๋ยวนี้ใครเป็นอย่างนั้นบ้าง? เคี๋ยวนี้ใครรักผู้อื่นโดยบริสุทธิ์อย่างนี้บ้าง? ก็สองไปทดสอบตัวเองดูเถอะ, แต่ละคนๆ ไปทดสอบจิตใจของตัวเองดู ว่าใครมันรัก ผู้อื่นบ้าง? มันเป็นเรื่องทางจิตใจ ไม่มีใครไปรู้ของใคร. ฉะนั้น ตัวเองแหละจะรู้ ของตัวเอง ว่าเรารักผู้อื่น คนไหนบ้างที่เรารักเขา ดูจะมีแต่เรื่องเฉยๆ กันเสียมากกว่า, แล้วคอยแต่จะระแวงซึ่งกันและกัน, หนักเข้าก็คอยแต่จะเอาเปรียบ เอาเปรียบผู้อื่น เข้าไว้ นี่ก็มันรักผู้อื่นไม่ได้.

พูกให้จำง่ายเป็นอุปมา ก็ต้องพูกว่า ทุกคนกำลังติดตะรางแห่งการเห็น แก่ตน, ทุกคนกำลังติดกุกติดตะรางแห่งการเห็นแก่ตน ยังไม่หลุดออกไปจากการ เห็นแก่ตน แล้วมันก็ไปรักผู้อื่นไม่ได้, ต่อเมื่อมันเป็นอิสระออกจากการเห็นแก่ตน หลุดจากดุกจากตะราง นี้แล้ว จึงจะไปรักผู้อื่นได้. เพราะฉะนั้นดุจะเป็นเรื่องของ พระอริยบุคคล หรือของพระอรหันต์เสียมากกว่า. พระอริยบุคคลเป็นอิสระจากกิเลส จากตัวตน จึงไปรักผู้อื่นได้, ส่วนปุถุชนมันติดกุกติดตะรางแห่งตัวตน มันจะเอา ใจไหน่ไปรักผู้อื่น. นั้นแหละขอให้ช่วยกันระมัดระวังให้ดี อุบาสก อุบาสิกา พระ เถร เณร ชี คนไหนก็สุดแท้เถอะ, ใครรักผู้อื่นได้, ใครเป็นอิสระถึงกับไปรักผู้อื่นได้ ในเมื่อ มันติดกุกตะรางแห่งตัวตน.

ฉะนั้นคำว่า รักผู้อื่น นี้ มัน ไม่ใช่ของเล็กน้อย, หรือไม่ใช่คุณธรรม ท่ำค้อย, มันเป็นคุณธรรมของคน ที่มีจิดหลุดจากความเห็นแก่ตน ถ้ายังเห็นแก่ตน มันรักผู้อื่นไม่ได้, ถ้ารักก็ไปรักเอามาเพื่อเป็นของตน เพื่อเห็นแก่ตนอีกแหละ, รัก ลูก รักเมีย รักเพื่อนกินเหล้าเมายา รักอะไรอย่างนี้. มันก็ รักเพื่อผนวกเข้ามาให้ตน ไม่ใช่รักผู้อื่นออกไป.

ฉะนั้นเรามาพิจารณาดูเถอะว่า ถ้ารักผู้อื่นได้แล้ว บัญหามันจะหมดไป สักเท่าไร. ศาสนาคริสเตียนก็เน้นในข้อนี้ คล้ายๆกับว่า เป็นหัวใจของศาสนา ไปเลย ให้รักผู้อื่น. พระเจ้าไม่ต้องการอะไร ต้องการให้รักผู้อื่น, ส่งพระบุตรคือ พระเยซูออกมา ก็ไม่ได้สอนเรื่องอะไร สอนให้รักผู้อื่น, เอาชีวิตมาไถ่ เพื่อให้คนใน โลกนี้รู้จักรักผู้อื่น.

แม้ที่สุดแต่ ศาสนาอิสลาม ก็เน้นในเรื่องรักผู้อื่น คือว่าอย่าไปเข้าใจ
ผิก ๆ เหมือนกับบางคน. เขาพูกค้วยความลำเอียงว่า ศาสนาอิสลามนั้นถือดาบมาเผย
แผ่ศาสนา, อย่างนี้มันว่าค้วยความลำเอียง อาตมาอยากจะว่าเสียใหม่ ว่าแม้ว่าศาสนา
อิสลามจะถือดาบมา เขาก็ถือดาบมาเพื่อบังคับให้คนรักผู้อื่น. เพราะคนมันโง่เกินไป
มันเป็นพาลเกินไป มันไม่ยอมพั่งในเรื่องนี้, เพราะฉะนั้นต้องเอาตาบมา ถ้ามันไม่เชื่อ
ไม่พั่ง ก็ฆ่ามันเลย, ถ้ามันเชื่อมันพั่งก็แล้วไป, มันจะได้รักผู้อื่นบ้าง.

ข้อกวาม ในกับภีร์บางเรื่องของอิสลามมีว่า มีคนถามพระศาสดาโมหะหมัด ว่า ผู้หญิงคนนี้ทำบุญทำทาน สมาทานศิลเคร่งครัด แสดงอาการเป็นผู้เคร่งครัดต่อทาง ศาสนา, แต่มันก็มีการกระทำ ทำเพื่อนบ้านให้เจ็บช้ำน้ำใจอยู่บ่อย ๆ. คติของเขาจะเป็น อย่างไร ? พระศาสดาตรัสว่า มันต้องไปนรก, มันต้องไปนรก ทั้งที่มันถือศีลให้คน เห็นทุกวันทุกกิน, แต่มันกระทำหรือพูกอะไรที่เหยียบย่ำน้ำใจกนอื่น ให้เจ็บปวดอยู่บ่อย ๆ. ทีนี้ ผู้หญิงอีกคนหนึ่ง ไม่เห็นเขาถือศีล ไม่เห็นเขาประพฤติอะไรที่ว่าเคร่งครัดในทาง ศาสนาเลย, ไม่ได้ ให้ทานอะไรเลย นอกจากปลาแห้ง, ถ้าพูดอย่างบ้านเราก็ว่าปลาแห้ง คือ เนยแข็งที่มันแห้งขึ้นราแล้ว จะให้ผู้อื่นบ้าง ก็เขามีเท่านั้น แล้วเขาไม่เคยทำให้ใคร เจ็บซ้ำน้ำใจเลยแม้แต่นิดเคียว, คติของเขาจะเป็นอย่างไร? พระโมหะหมัดตรัสว่า เขาต้องไปสวรรค์, ตายแล้วหญิงคนนี้ต้องไปสวรรค์.

น้ำก็เป็นเรื่องที่จะต้องเอามาคิดใคร่ครวญดูให้ดี, เพราะมันก็ยังเกี่ยวกันอยู่ กับพวกชาวพุทธค้วยเหมือนกัน. คนที่วางท่าวางทาง เป็นสัตบุรุษผู้เคร่งครัด แต่ก็ ยังดำคนนั้น กระทบกระเทียบคนนี้, หรือทำอะไรที่ให้มีใครเจ็บใจอยู่บ่อย ๆ น้ำก็ยังมี. อีกคนหนึ่งมันเฉยเหมือนกับไม่ได้ทำอะไร แต่มันก็ไม่ได้เคยทำใครเดือดร้อนเลย มัน ต่างกันอย่างนี้.

ข้อนี้ต้องการให้เล็งถึงหัวใจของเขา มันประกอบไปด้วยความอ่อนโยน เมตตากรุณาหรือหาไม่; เพราะว่าคนที่ รักษาศิลเอาหน้า ภาวนาอวดคน, อะไรที่เขา เรียกกัน รักษาศิลเอาหน้า ภาวนาอวดคน มันก็มีอยู่, แล้ว จิตใจมันก็ไม่ได้ประกอบ ไปด้วยศิลธรรม; อย่างนี้ ไม่รู้จะไปอยู่ในศาสนาไหน. คนชนิดนี้ ไม่รู้จะไปอยู่ใน ศาสนาไหน? หรือว่าถ้าตายแล้วจะไปอยู่ในสวรรค์ของศาสนาไหน? ก็คงจะหาไม่พบ เพราะว่า เขาปฏิเสธกันเสียแล้วทุก ๆ ศาสนา. พระโมหะหมัดก็ปฏิเสธคนอย่างนี้เสีย แล้ว, ศาสนาคริสเตียนเขาก็ปฏิเสธคนที่ไม่รักผู้อื่นเสียแล้ว, ถึงศาสนาพุทธก็เหมือน กันแหละ.

ฉะนั้นเรามา พิจารณาดู ให้เห็นใจความสำคัญของศาสนา ที่มันเป็น ใจความจริงๆ ที่เขาต้องการให้ปฏิบัติจริงๆ, ปฏิบัติแล้วมันสำเร็จประโยชน์จริงๆ. เช่นคำว่า รักผู้อื่น, เกี่ยวนี้อาคมาจะเคิมเข้าไปอีกสักสองสามศาสนาก็ได้, ว่า ถ้าเรา เป็นคนรักผู้อื่น เท่านั้นแหละ เราจะเป็นพุทธบริษัทที่ดี, เราจะเป็นชาวคริสเตียน ที่ดี, เราจะเป็นมุสลิมที่ดี, เราจะเป็นลูกศิษย์ขงจือที่ดี, ลูกศิษย์เหลาจือที่ดี, หรือ เป็นลูกศิษย์ศาสดาชื่ออื่น ๆ อีกมากมายที่ดี. พังแล้วมันก็ไม่น่าเชื่อ ถือศีลหรือปฏิบัติ เพียงข้อเคียว ว่ารักผู้อื่น กลายเป็นผู้ที่ปฏิบัติถูกต้องสูงสุด ในทุก ๆ ศาสนาไปเลย.

ฉะนั้นคนที่เป็นพุทธบริษัทมาตั้งหลายสิบบีแล้วนั้น ตรวจสอบ ทดสอบ ตัวเองดูบ้าง ว่ามัน เคยมีการรักผู้อื่นโดยแท้จริงใหม? เมื่อให้อะไรเขากิน มันให้ ด้วยความรักผู้อื่นโดยบริสุทธิ์ใจใหม? หรือว่าให้ไปโดยที่จะให้เขาชอบเรา, ให้เขาเป็น พวกของเรา, เขาจะได้ดีต่อเรา ประพฤติประโยชน์แก่เรา. ถ้าอย่างนี้ มันไม่ใช่รักผู้อื่น มันลงทุนเพื่อตน, เพื่อผูกมักผู้อื่นมาเป็นพวกของเรา. ฉะนั้นจะเอากิริยาอาการ ภายนอกเป็นหลักมันไม่ได้, ที่ว่าเอาของให้อย่างนี้ มันให้ด้วยการคิดอย่างไร? ที่พูดจา เพราะ ๆ อย่างนี้ มันพูดจาเพราะ ๆ ด้วยความคิดอย่างไร? ไปดูที่จิตใจ มันรักเขาจริง ๆ หรือไม่? ถ้า รักเขาจริง ๆ แล้ว อะไร ๆ มันจะต้องดีกว่านี้, ความโลภ ความโกรช ความหลง มันจะน้อยกว่านี้, เรียกว่ามีจิดใจที่มีศาสนากันจริง ๆ.

ทีนี้ เราก็จะพูกเคลิกเบิกเบิงไปถึงว่า เรายกเลิกศาสนาทั้งหมดนั้นเสียที่ ได้ ใหม? แล้วก็มา ถือศาสนา รักผู้อื่น คำเกี่ยวนี้เท่านั้น มันจะใต้ผลอย่างไร? ศาสนา ชื่อนั้น ชื่อนี้ ชื่อโน้นที่มีอยู่ในโลก ตั้งสิบกว่าศาสนา เอาไปทั้งทะเลเสียให้หมด ไม่ต้อง พุกถึงกัน, แล้วก็มาถือศาสนารักผู้อื่นนี้ ให้มันจริงๆเถอะ มันจะได้ผลอย่างไร? อาคมา เชื่อว่ามันจะได้ผลอย่างที่ว่ามาแล้วว่า มัน ตรงตามหัวใจของศาสนาทุกศาสนา : รักผู้อื่น แล้วมัน ไม่ขโมย รักผู้อื่นแล้วไม่ประพฤติผิดในกาม, รักผู้อื่นแล้วไม่พูดเท็จ, รักผู้อื่นแล้วไม่ทำตนให้เมามาย เป็นอันตรายต่อผู้อื่น, รักผู้อื่นแล้วมันก็เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ จนความเห็นแก่ตัวเบาบางไป และหมดไป เท่านี้ ก็ได้ มันก็ถลายเป็นวิทยาศาสตร์ เป็นกฎของธรรมชาติอันเฉียบขาด. เชื่อว่าต่อไป

มนุษย์เขาอาจจะเลือกเอาอย่างนี้ก็ได้นะ อาคมาอยากจะเป็นหมอดูผู้ทำนายสักหน่อย จะ เชื่อไม่เชื่อก็ตามใจ ว่าในอนาคตนั้น มนุษย์ในอนาคตที่มีการเจริญอย่างวิทยาศาสตร์ อย่างวิชาใหม่ๆ นั้น เขาอาจจะเอาศาสนาไปทั้งทะเลหมดก็ได้, แล้วเขาก็ถือศาสนานี้ อย่างกำลังว่า เป็นตัวอย่างว่า รักผู้อื่นอย่างเดียวก็พอ.

นี่การทำความเข้าใจกันในระหว่างศาสนา ให้ไม่รังเกียงเคียกขังกันนี้ จะเป็นการบ้องกันให้ศาสนายังคงอยู่ ต่อสู้กับเหตุการณ์อันผันผวนในอนาคตได้, ฉะนั้นเรามาทำความเข้าใจกันให้ดี ๆ, เราเป็นมนุษย์กันทุกคนในสากลงักรวาล, แล้วก็มี อะไร ๆ ร่วมกัน เป็นของแห่งมนุษย์ทุกคนในสากลงักรวาล ก็คือ หลักการที่จะให้อยู่กัน อย่างสันติ โดยส่วนคัวก็ไม่มีกิเลสเผาลน. รักผู้อื่นแล้ว ไม่มีโลภะ โทสะ โมหะ เกิดขึ้นเผาลน แล้วก็ไม่กระทบกระทั่งใครให้เกือคร้อน.

ตรงนี้จะต้องอธิบายไหม? ชักจะสงสัยเสียแล้วที่ว่า ถ้ามีการรักผู้อื่น แล้ว จะไม่มีกิเลสเกิดขึ้นเผาลน. ไปสังเกตดูตัวเองก็แล้วกัน ถ้ารักผู้อื่นแล้ว ความ โลภมันเกิดไม่ได้, ความโลภนั้นคือมันต้องการเกินจำเป็น, ต้องการมากเกินกว่าจำเป็น มันก็ต้องไปเอาของผู้อื่นมา. ถ้าเรารักผู้อื่น ก็ไม่คิดจะสะสมให้ตัว มันก็ไม่ต้องการ มากเกินไป แล้วก็ไม่ไปล่วงละเมิดของผู้อื่นมาเป็นของตัว, เมื่อรักผู้อื่นแล้ว มันก็โกรธ ใครหรือโกรธอะไรไม่ได้ ไม่มีโลกะ ไม่มีโทสะ แล้วมันก็ไม่มีโมหะ เพราะมันมองเห็น ถูกต้องเข้าใจอย่างถูกต้อง ว่าเราต้องอยู่กันอย่างนี้. รักผู้อื่นแล้ว มันก็ระมัคระวังสังวร สำรวมเป็นอย่างดี, ไม่สะเพร่า ไม่หลงใหล ไม่มัวเมา เป็นต้น.

รักผู้อื่นแล้ว มันก็ไม่เกิดกิเลสขึ้นเผาลนตัวผู้นั้น, แล้วก็ไม่มีอะไรที่จะไป ทำให้ตัวผู้อื่นเดือดร้อน, เราก็อยู่กันอย่างเป็นสุข มันก็ควรจะพอแล้ว. อย่าหวังอะไร ให้มันบ้าจี้เพ้อเจ้อ เกินขอบเขตไปเลย, เอาแต่เพียงว่า ทุกคนอยู่เป็นสุข มีสันติสุข ศลอดเวลาก็พอ. น**ี้กลัวว่า** จะ **ไม่เข้าใจกันในระหว่างศาสนา,** แล้วก็มันมีผู้อื่น สำหรับจะทะเลาะกันค้วยเรื่องศาสนา สำหรับจะคูหมิ่นคูแคลนกัน, ไม่ไว้วางใจกัน ไม่ยอม ให้เขาคีกว่าเราเป็นต้น.

# ควรมองเห็นว่า ทุกคนเป็นเพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ตาย.

การที่ทำความเข้าใจระหว่างศาสนานี้ มีความมุ่งหมายพิเศษอยู่อีกอย่างหนึ่ง ก็ตรงที่ว่า จะทำให้มองเห็นว่า ทุกคนเป็นเพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกัน ไม่ว่าเขา จะถือศาสนาไหน, จะเป็นคริสต์ อิสลาม หรือถือศาสนาไหน เขาเหล่านั้นเป็นเพื่อน เกิดแก่เจ็บตายของเราค้วยกันทุกคน ทั้งหมดทั้งสิ้น, นี่มันจะคือย่างนี้. ถ้าเราจัดเขา ไว้เป็นพวกนอกศาสนาเป็นพวกอื่นมีอะไรอย่างอื่น ก็จะไม่นึกไปในทางที่ว่า เขาเป็น เพื่อนทุกข์เกิดแก่เจ็บตายค้วยกันกับเรา, ก็ช่วยคิดกันเสียใหม่ คิดในทำนองที่จะเห็นว่า สึงมีชีวิตทั้งหลายเป็นเพื่อนทุกข์เกิดแก่เจ็บตายด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น. เรารัก ผู้อื่น, จนไม่มีผู้อื่น, ถ้าเรารักผู้อื่นรักหมด ๆ มันก็ไม่มีผู้อื่น จริงไหม? เพราะว่าเรา ไปรักเขาเสียแล้ว เขาก็หมดความเป็นผู้อื่นต่อเราเสียแล้ว.

นี่เป็นวิธีที่จะหลอมคนทั้งหมด ให้เป็นคนคนเดียวกัน ตามความมุ่งหมาย ของศาสนา บางศาสนาก็จะพูดว่า ออกมาจากพระเจ้าองค์เดียวกัน, เป็นมนุษย์ ทั้งหมดนี้คนเดียวกัน. เขาก็มีวิธีพูดอย่างนั้น ก็เป็นเรื่องถูกแล้ว เขาชอบวิธีพูดอย่างนั้น เราไม่พูดอย่างนั้น เราก็มาพูดอย่างนี้ ว่าเรามันเป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกัน, เอามาใส่รวมๆกัน เรารักกัน จนไม่มีผู้อื่น จนไม่อาจแบ่งแยกเป็นเขาหรือ เป็นเรา. เรามีวิธีหลอมสิ่งมีชีวิตทั้งหลายทั้งปวง ให้เป็นตัวเดียวหน่วยเดียวคนเดียว ก้อนเดียว คว้ยถือหลักธรรมะข้อนี้ ว่าเรารักผู้อื่น.

พอรักผู้อื่น มันก็จะหมดกวามเป็นผู้อื่น, จะมาเป็นเราก็ได้ จะเรียกว่ามา เป็นเราก็ได้. แต่ที่ถูกนั้นมันเป็นธรรมชาติกลาง ๆ, เรารักผู้อื่นอย่างสัตว์ทั้งหลายที่ เป็นเพื่อนทุกข์เกิด แก่ เจ็บ ตาย นี่ แล้วเราก็โยนตัวเราเข้าไปในกลุ่มนั้นค้วย, เป็น สัตว์ทั้งหลาย เป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย. มันก็เหลือแต่สัตว์ที่เป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย, ไม่มีเขา ไม่มีเรา ไม่มีอื่น ไม่มีนี้. นี้คือ พระพุทธศาสนา ที่เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท : อย่าพูดว่าอื่นโดยเด็ดขาด, อย่าพูดว่านี้โดยเด็ดขาด, มันต้องเป็นไปตามความรู้สึกของคน ตามกฏที่ว่าจะให้มันเกิดความคิดนึกขึ้นมาอย่างไร, โดยความเป็นจริงแล้ว มันมีแต่กระแสแห่งธรรมะของธรรมชาติ ตามกฏของอิทปับจจยตา ถ้ายังไม่ถึงพระนิพพาน ก็กระโจนลงไปในกระแสแห่งอิทปับจจยตา กระแสเดียวกัน หมด. นี่มันจะเป็นเหตุให้เป็นคนคนเดียวกันหมด คือสัตว์ผู้ใหล่ไปในกระแสแห่งธรรม จนกว่าจะหยุก จะจบจะสิ้น เพราะบรรลุถึงพระนิพพาน.

น้อากมาเอาเรื่องที่เคยบรรยายมาแล้ว มาสรุปความอีกทีหนึ่ง ให้เห็นง่าย ขึ้นให้มันชักขึ้น ว่า ความมุ่งหมายของการบรรยาย นี้มุ่งหมายอย่างไร ไม่ได้มุ่งหมาย จะทำตัวเป็นคนเก่งกว่า ดีกว่า, แล้วไปลบหลู่ศาสนาของผู้อื่น. อากมาไม่มีเจกนา อย่างนั้น แล้วก็ไม่มีอันไหนที่ได้พูดไปในลักษณะลบหลู่ศาสนาผู้อื่น, มีแต่จะทำให้เข้า เป็นอันเดียวกัน, มีแต่จะถูกค่าถูกเพื่อนพุทธบริษัทค้วยกันค่าว่า นี้ขบถต่อพุทธบริษัท ไปทำให้พุทธศาสนาด้อยค่า ก่ำค่าลงไปเสมอกับศาสนาอื่น.

นี่พังคูเถอะ พวกหนึ่งเขาเคยด่าอาตมา อย่างนี้ เขียนค่าในหนังสือต่าง ประเทศที่คนอ่านกันทั่วโลกค้วยซ้ำไป ว่าอาตมาเป็นพุทธบริษัทที่ขบถต่อพุทธศาสนา, โดยทำให้พุทธศาสนานี้มันลคต่ำลงไปเสมอกับศาสนาอื่น คนที่ว่านั้นมันบ้ำเอง. คนที่ ว่าไม่เคยมองเห็นอย่างที่อาตมามองเห็น ในการที่จะทำความเข้าใจระหว่างศาสนา. คน พวกนั้นเขาไม่ยอมทำความเข้าใจระหว่างศาสนา. เขาต้องการจะยกพุทธศาสนาให้ดี ให้สูงให้ประเสริฐ ให้เลิศกว่าศาสนาใด ๆ หมด, เพราะว่าเขาเป็นพุทธบริษัท เขา ประกาศตัวว่าเขาเป็นพุทธบริษัท; อาตมาไม่เห็นด้วย แม้ว่าเขาจะพูกเก่ง พูกเก่งมาก จนพิสูจน์ความที่พุทธศาสนาเหนือศาสนาอื่นได้, แต่มันก็เป็นเรื่องที่ไร้สาระ, ไม่ใช่ สาระที่ควรจะเอามายึกถือ สำหรับสร้างความแตกแยกเหลือมล้ำต่ำสูง แล้วรักใคร่กันไม่ได้.

ขอให้มองให้เห็นหรือเชื่อเถิดว่า แม้พระพุทธเจ้าท่านก็ประสงค์ที่จะให้ คนทุกคนในโลกนี้มันรักกัน, ให้อยู่กันอย่างเพื่อนเกิดแก่เจ็บตาย, ไม่ให้ดูหมิ่นกัน เพราะท่านไม่ต้องการให้มีเรา ไม่ต้องการให้มีเขา, มีแต่กระแสแห่งธรรม ที่หมุนเวียนไป ตามเหตุบัจจัย ตามกฎเกณฑ์นั้น ๆ ตามสายนั้น ๆ. อย่าแยกเอามาเป็นเราเป็นเขา สำหรับดีกว่า เลวกว่า สูงกว่า เสมอกัน อะไรเลย เพราะล้วนแต่เป็นเหตุให้แตกแยก เกลียดชัง และสร้างความทุกข์ขึ้นมาเป็นกิเลสตัณหาอุปาทาน.

ฉะนั้น เรามาทำจิตใจให้เป็นกลางๆ เห็นอกเห็นใจคนทุกคน ที่ถือ ศาสนาต่างๆกันกับเรา, แล้วให้มองเห็นว่า ศาสนาทั้งหลายนั้นหัวใจเป็นอันเกี่ยวกัน คือมุ่งหมายที่จะสร้างสันคิสุขสันทิภาพของโลก โดยหลักเกณฑ์ที่ว่า ให้รักผู้อื่นด้วยกัน ทั้งนั้น. ที่มันต่างกัน มันก็ต่างกันตรงวิธีพูด หรือเหตุผล หรือเรื่องอื่นๆ ที่จะ เอามาใช้ ในการสั่งสอน ว่าทำไมเราจะต้องรักกัน ศาสนาหนึ่งๆ มันก็มีเหตุผลหนึ่ง อย่างหนึ่งๆไม่เหมือนกัน. แต่ว่าทุกศาสนาต้องการให้คนรักกัน, แล้วบางทีในหมู่คน ที่โดยมากก็รักกันอยู่แล้ว, ศาสดาองค์นั้นก็ไม่ต้องพูดมาก ไม่เหมือนกับศาสดา ที่เกิดขึ้นในหมู่คนที่ไม่รักกัน มันเห็นแก่ตัวมากเกินไป.

ขออภัยที่จะพูกว่า ในกินแกนของยิว กินแกนปาเลสไตน์นั้น กนกงจะ ไม่ค่อยรักกัน, เห็นแก่ตัว เหมือนกับที่พวกเราประนามว่า ยิว ยิว นั้น เพราะเห็นแก่ตัวมาก. ฉะนั้น ถ้าพระศาสภาเกิดขึ้นที่นั้น จะสอนกนที่นั้น ก็ต้องเน้นมากที่สุด เน้นเกิน ร้อยเปอร์เซ็นต์ก็ได้ ว่าให้คนรักกัน แล้วก็มันเป็นพยานอยู่ในตัวโดยอัตโนมัติ ว่า ศาสนา คริสเตียนเกิดขึ้นในท่ามกลางชนชาติยิว ก็ต้องสอนเรื่องไม่เห็นแก่ตัว อย่างยิ่ง เป็นพิเศษ.

ศาสนาอิสลามในคินแคนอารเบีย ก็คูจะมีบัญหาคล้ายๆ กัน เพราะว่ามัน เป็นคินแคนที่แห้งแล้ง อยู่กันค้วยความยากลำบาก มีธรรมชาติอันโหคร้าย, ยากที่คน จะเยือกเย็นรักกันได้ ฉะนั้น พระศาสดา ก็มานั่ง เน้นให้มาก ว่า พระเจ้าต้องการให้รัก กัน, มันกุ็ดีและก็มีประโยชน์แก่คนที่อยู่ในดินแคนเช่นนั้น.

ส่วน พุทธศาสนา นี้เกิดในประเทศอินเดีย ซึ่งเป็นดินแดนที่มีวัฒนธวรม เก่ากว่านั้น สอนให้รักกันอะไรกันอยู่มากแล้ว, หรือว่าธรรมชาติก็ไม่ทารุณโหคร้าย มีกิน มีใช้ สงเคราะห์กันได้ง่าย มันก็ไม่จำเป็นจะต้องเน้นมากถึงเท่านั้น. แต่ก็ยังเน้นอยู่ นั่นเอง, เน้นเรื่องรักผู้อื่น ไม่เห็นแก่ตัวอยู่นั่นเอง. ที่จริงต้องการให้ใช้บัญญา สำหรับมองเห็น แล้วมันจะได้รักผู้อื่น ทีนี้สำหรับคนที่ไม่มีบัญญาจะทำอย่างไร, คนโง่ ไม่มีบัญญา มันก็มีอยู่มาก. ฉะนั้นจะหวังพึ่งหลักทางบัญญาอย่างเดียวมันก็ไม่พอ ก็ต้องพึ่งหลักทางศีลธรรม คือเน้นให้มันเป็นเรื่องของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ให้รักผู้อื่น ให้ ช่วยเหลือผู้อื่น เหมือนพระโพธิสัตว์ ที่จะต้องช่วยผู้อื่น.

กลายเป็นว่ามันครงกันหมดทุก ๆ ลัทธิ ที่ถือกันว่าเป็นสัทธิศาสนาหรือครึ่ง ศาสนา, แม้ในเมืองจีน มีเต๋า มีขงจือ เหลาจือนี้ก็ ในที่สุดมันก็ต้องการให้มนุษย์ รักกันทั้งนั้น. ฉะนั้น ถ้าเรา ถือศาสนารักผู้อื่น ก็คือถือศาสนาของสากลจักรวาล, และศาสนาของอนันตกาล คือศาสนาที่ใช้อยู่ทั่วสากลจักรวาล. และศาสนาสำหรับ อนันตกาล ไม่มีอดีตอนาคตบัจจุบัน คือว่าต่อไปในอนาคต จะยาวนานสักเท่าไร ก็ยัง ต้องถือศาสนารักผู้อื่นนี้ อยู่เรื่อยไปก็เลยเรียกว่าศาสนาสากลจักรวาล ศาสนาอนันตกาล รักผู้อื่น.

นีการพูกอย่างนี้ ไม่ได้ลบหลู่ศาสนาใหน, ไม่ได้ทำลายความศักดิ์สิทธิ์ ของศาสนาใหน แม้ว่าคำพูกนั้น มันจะได้ให้ความหมายเปลี่ยนแปลงถ้อยคำบางอย่างใน บางศาสนา ก็ไม่ได้ทำไปค้วยเจตนาร้าย หรือทั้งใจจะลบหลู่ดูหมื่นอะไร, ตั้งใจเพียง เพื่อจะสมัครสมานสามัคคีเป็นวิถีทางอันเดียว ที่จะให้คนในโลกนี้ มีความรักเมตตา กรุณา ราวกับว่า ทุกคนเป็นคนคนเดียวกันอย่างนั้น.

# มีศาสนา "รักผู้อื่น" จะเป็นโลกพระศรีอารย์.

ในอนาคทเมื่อเขาเบียกเบียนกันหนักเข้า ๆ จนเคือคร้อนมากกว่านี้หลาย ร้อยเท่าหลายพันเท่า, มันก็จะค้องเกิดความเอือมระอากันขึ้นเป็นแน่นอน ในการที่จะ เบียกเบียนกัน. ความรักผู้อื่นก็จะค่อย ๆ กลับมา แล้วก็มาประชุมปรึกษาหารือกันใหม่ ในระหว่างคนทั้งโลกที่เป็นเคนคาย ที่เหลือจากการฆ่าพันกัน มันจะมาคิดนึกกันใหม่ มาตั้งศาสนาใหม่ คือ รักผู้อื่น, แล้วนั้นแหละ คือพระศาสนาของพระศรีอารยเมตไตรย.

คำว่า เมตใตรย แปลว่า รักผู้อื่น, เมตใตรย แปลว่า เมตตา ประกอบอยู่ค้วย เมตตา คำว่า เมตใตรย คือ รักผู้อื่น, อารยะ ก็แปลว่า สูงสุด, ศรี ก็แปลว่า งดงามที่สุด, ศรีอารยเมตใตรย มีความรักผู้อื่นอย่างสูงสุด และ งดงามที่สุด. น้ำคือศาสนาศรีอารย-เมตใตรย หลีกไม่พ้น, ถ้ามันฆ่าพันกัน ไม่ตายทีเคียวหมดไม่เหลือสักคนเคียวแล้ว

มันจะต้องสำนึกได้, ความคิดมันก็จะเปลี่ยนไปทางศาสนาพระศรีอารยเมศไตรย, ใช้สดิ-บัญญาที่มีอยู่มากแล้ว คลอดเวลาเหล่านี้ ช่วยกันสร้างโลกใหม่ ที่เต็มไปด้วยความรักผู้อื่น, เราก็มี หวังในศาสนาพระศรีอารยเมตไตรย.

อาตมาเคยพูดมาหลายหนแล้ว แต่ก็ไม่มีใครเชื่อ ว่า เราอาจจะสร้างศาสนา พระศรีอารยเมตไตรย ขึ้นมาที่นี่และเกี๋ยวนี้ เกี๋ยวนี้เลย ถ้าเราทุกคนเปลี่ยนหมด เปลี่ยน มารักผู้อื่น ไม่เห็นแก่ตัว ทำลายความเห็นแก่ตัวหมดวูปไปเมื่อไร, ศาสนาพระศรีอารย-เมตไตรย ก็จะเกิดขึ้นที่นั่นและเมื่อนั้น นี้เรายังทำไม่ได้ ก็ต้องรอไปก่อน นี้การพูดกันไปเรื่อยๆพูดกันไปพลาง คือการรอกันไปก่อน สำหรับที่จะให้มันมีขึ้นมาได้ในอนาคต.

ฉะนั้น จึงหวังว่า ท่านทั้งหลายจะพยายามเข้าใจศาสนาของเพื่อนมนุษย์
และอย่าไปดูถูกดูแกลนดูหมื่นอะไร โดยใช้คำว่ามัน ศาสนาของมัน คือเมื่อพูดถึง
ศาสนาอื่น ก็ใช้คำว่ามัน. นี่เพราะว่าเราไม่รู้ ว่าศาสนานั้น ๆ เป็นอย่างไร; ฉะนั้น
เลิกใช้คำว่ามันกับศาสนาอื่น, หรือแม้แก่มนุษย์พวกอื่น, หรือแม้แก่สัตว์เดียรฉาน
ก็ยิ่งดี. แม้แก่สัตว์เดียรฉานเราก็จะถือว่า เป็นสัตว์ที่เราต้องรักเหมือนกัน คือรักผู้อื่น
เหมือนกัน, แล้วก็รักคนเหล่าอื่น, แล้วก็รักคนในศาสนาอื่น, นี้มัน จะเร็วเข้า. ถ้าใน
ศาสนาอื่น ๆ เขาก็ทำความเข้าใจกันอย่างนี้ มันก็เร็วเข้า คือทุก ๆ ผ่ายหรือ ทุก ๆ ศาสนา
มองเห็นหัวใจ อันนี้ แล้วก็ยินดีที่จะผวาเข้าหากัน, เข้าร่วมมือกัน ทำให้สำเร็จตาม
ความประสงค์ของพระเจ้า ของพระธรรม หรือของกฎของธรรมชาติอันเฉียบขาด ช่วยกัน
ไปทำความเข้าใจ ข้อนี้.

เคี๋ยวนี้อาทมาก็รู้สึกว่า หมดแรง แล้วก็เหนื่อยเหลือประมาณแล้ว ไม่อยาก จะพูดอะไรกับใครแล้ว นอกจากจะพูดคำเคียวว่า รักผู้อื่น, รักผู้อื่น. ช่วยจำเอาไป เถิดว่า อาทมาไม่ขอร้องอะไรแล้ว ไม่สอนอะไรแล้ว, สอนแต่ว่า ให้รักผู้อื่น, ให้ทุกคน ไปทำตนให้รักผู้อื่นให้ได้จริง ๆ, ไม่ใช่คูถูกนะ เคี๋ยวจะหาว่าคูถูก. ไปสอบตัวเองคูเถอะ ว่ามันมีความรักผู้อื่นจริง ๆ ครงไหนบ้าง? ถ้าไม่ใช่เพื่อลงทุนหาประโยชน์ มันรักผู้อื่น จริง ๆ ที่ตรงไหนบ้าง? จิตใจมันสูงถึงขนาดนี้แล้วหรือยัง? ถ้ายัง ก็ขอให้ทำไป จน มันเกิดความรักผู้อื่น.

อย่าคิดให้มันผิดกันเสีย ถ้าไปรักรู้อื่นแล้วเราก็เสียอะไรมากมาย เว้าแหว่ง ไปจนเราไม่มีเหลือ, นั้นมันโง่ มันคิดอย่างนั้นมันโง่. เรารักผู้อื่น เราช่วยผู้อื่น เราให้แก่ผู้อื่น นั้นมันกลับมีมากขึ้นกว่าเดิม, เพราะที่เรียกว่าผู้อื่น ๆ นั้นแหละ มันก็ กลายมาเป็นของเรา. นี่พูดกันอย่างภาษาโลก โวหารโลก เป็นกิเลสดัณหาเสียแล้วว่าที่ ยิ่งให้ออกไปนั้นแหละ มันยิ่งทำให้มีของเรามากขึ้น ที่เราให้อะไรออกไปให้เงนให้ของ ให้ ๆ ๆ ออกไป นั้นมันยิ่งทำให้มีอะไรเป็นของเรามากขึ้นกว่าแต่ก่อน. นี้เราไม่มองอย่าง นั้น เราไปมองด้วยความรู้สึกของกิเลส ว่าให้ไปเราก็หมด, มีอยู่หนึ่งบาท ให้ไปเราก็ หมด ไม่มี. แต่ถ้าว่าคิดอย่างไม่ใช่กิเลส คิดอย่างสติบีญญา บาทหนึ่ง ที่เราให้เขาไป มันก็ยิ่งเป็นของเราอยู่, หรือถ้ามันจะงอกงามออกไป มันก็ยิ่งเป็นของเรามากขึ้นไปอีก.

เหมือนตรงหน้าวักนี้เขาจะตักถนน ก็มีบัญหาอยู่ที่ว่าเขาปลูกมะพร้าวไว้ตรง นั้นเขาไม่ยอมให้, เพราะว่าเขาจะเสียแถวมะพร้าวนั้นไป. แต่ถ้าเขาคิดว่า แถวมะพร้าว ที่เสียไปหรือให้นั้น มันยังเป็นของเราอยู่ จะไปเป็นของเราในเมืองสวรรค์ด้วยอย่างนี้ เขาก็จะเห็นว่ามันไม่ได้เสียหาย, มันไม่ได้หาย คือมันไม่ได้ขาดไป, มันกลับจะมากขึ้น. ถ้าเขาคิดอย่างนี้เขาคงจะให้ ให้ที่ขยายถนน, ถ้าเขาไม่คิดอย่างนี้ เขาคิดเป็นเรื่องที่เสีย ไป เขาก็ไม่ให้. นี่มัน อยู่ที่วิธีดิดหรือวิธีมอง. คิดอย่างนี้ตลอดไป, สอนให้คิดอย่างนี้ แต่ในเบื้องค้น ว่าให้ไปแล้วมันกลับมากขึ้น มากขึ้นๆจนหมดตัว จนไม่เอาอะไร มันไปมองเห็นว่า มันไม่ควรจะเอาไว้ ความมาก ขึ้นนั้นแหละ มันยิ่งสอนให้ว่า ไม่ควรจะเอาไว้ มันยุ่งยากลำบากเปล่าๆ จึงค่อยสละ ออกไป ให้ผู้อื่นไปเสีย. ในความหมายนี้มันกลายเป็นว่า ไม่มีอะไรเอาไว้เป็นของตน.

ฉะนั้น ศาสนารักผู้อื่น จึงเป็นสิ่งที่จำเป็นที่สุด ที่มนุษย์จะต้องมี นับ ทั้งแท่ชั้น ก ข กอ กา ที่จะอยู่กันฉันเพื่อนบ้านเรือนเคียง ประทูรั้วต่อกัน อะไรต่อ กันนี้ ก็จะต้องถือศาสนา รักผู้อื่น, แล้วก็ขยายออกไปเป็นเรื่องบ้านเรื่องเมือง เรื่อง ประเทศ เรื่องโลก เรื่องสากลจักรวาลที่หลัง. ฉะนั้นศีลข้อนี้มันถูกต้องอย่างยิ่ง ยิ่ง พิสูจน์เท่าไร มันก็ยิ่งแสดงความถูกต้อง ตามกฎของธรรมชาติ ที่มนุษย์จะต้องอยู่กัน อย่างนี้, แล้วตามหลักของพระศาสนา ซึ่งไม่ว่าพระศาสนาไหน มันต้องมีหลักอย่างนี้. ฉะนั้น การเปรียบเทียบศาสนา, เอามาทำความเปรียบเทียบกัน ขอให้พบใจความ สำคัญ ที่เป็นหวัใจของทุกศาสนา ว่าตรงกันในข้อที่ว่า รักผู้อื่น.

นื่อาตมาดีความอย่างนี้ อธิบายอย่างนี้ คงจะไม่ไปขัดกับความประสงค์ ของโป๊ป, หรือ อาตมาคงจะไม่ตกไปอยู่ในพวกที่ว่า มีความคิดเห็นของตัว อย่าง เพื่อเจ้อ ไปทำพระศาสนธรรมของเขาให้สูญความศักดิ์สิทธิ์, กลายมาเป็นคำพูคที่เพ้อ เจ้อและช่วยเอาไปคิดคูด้วย. อาตมาก็มองเห็นชัด แล้วก็แน่ใจ แล้วก็ไม่กลัวว่าการ ทำการอธิบายเปรียบเทียบระหว่างศาสนานี้ จะเป็นเรื่องเสียหายแก่ผ่ายใดผ่ายหนึ่ง หรือทั้งสองผ่าย. แต่มองเห็นว่าจะเป็นผ่ายดีแก่ทุกผ่าย, ก็จะยืนยันเช่นนี้คลอดไป. ถ้าว่าทำได้ ก็จะพิมพ์โฆษณาข้อความนี้ ออกไปทั่วโลก ถ้าทำได้, จะพิมพ์ข้อความ ที่พูดทั้งหมดนี้ออกไปทั่วโลก ให้เขาวินิจฉัยกันดู ว่ามันเป็นอย่างไร มันมีผลอย่างไร มันมีผลอย่างไร มันมีผลอย่างไร

เอาแก่ว่า พุทธบริษัทเราเป็นพุทธบริษัทให้สมชื่อพุทธบริษัท แปลว่า ผู้ ก็นจากหลับคือ กิเลส อย่ามัวหลับอยู่, อย่ามัวหลับอยู่, ก็นจากความหลับคือกิเลส, โดย เฉพาะอย่างยิ่งก็อความเห็นแก่ตัว, แล้วก็ประพฤติปฏิบัติข้อนี้ให้ถูกต้อง อย่าให้พุทธบริษัทนี้ มันหอาบคาย ว่า ขออย่าให้พุทธบริษัทนี้ มันเลวกว่าพวกคริสเดียนเลย, ในแง่โด ในด้านใด ก็ขอให้อยู่ในระดับ ที่สามารถ ผดุงธรรมะสากลของโลกไว้ได้, เป็นภาคีหนึ่งในภาคีทั้งหลาย, ที่เป็นศาสนาจะค้ำจุน โลกนี้ ให้ตั้งอยู่ได้ด้วยกี. ถ้าเราไปโง่หรือไปเลวเสียแล้ว เราจะทำได้อย่างไร. ถ้า เราโง่เราก็ทำไม่ได้ เพราะเรามันโง่ ถ้าเราไปเลวไปเหลวไหลเสีย ก็ทำไม่ได้เหมือนกัน. ฉะนั้นจึงพูดไว้เสมอไป ในลักษณะที่จะต่อสู้บ้องกันพุทธบริษัททั้งหลายไว้ ว่าอย่าเลวอย่า โง่ กว่าคริสเตียนเลย.

อาตมาเห็นว่าการบรรยายครั้งนี้ เป็นการสรุปเท่านั้น มันก็ควรจะสมควร แก่เวลาแล้ว ขอยุติการบรรยายไว้เพียงเท่านี้ก่อน ให้พระคุณเจ้าทั้งหลายได้สวดบทคณ-สาธยาย อันส่งเสริมกำลังใจในการปฏิบัติธรรมะต่อไป. ภาคผนวก

ภาคผนวก ที่สาสนิกชนควรทราบ

- 0 -

ണo 15.A. മായ∕

#### ศาสนาเปรียบเทียบแห่งสากลโลก.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

อาตมา ขอแสดงความยินดี ในการมาของท่านทั้งหลาย สู่สถานที่นี้ ใน ลักษณะอย่างนี้ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ก็คือเพื่อจะพึ่งธรรม หรือศึกษาพระธรรม เพิ่มพูน ยิ่ง ๆ ขึ้นไป. ท่านที่มาแต่ที่ไกล ได้รับความลำบาก ก็ขออนุโมทนา และขออภัย ถ้ามีความบกพร่องในการต้อนรับ อย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งมันก็เป็นธรรมดา สำหรับวัดป่า พระเถือนอย่างนี้.

และมีความยินดีที่ว่า ได้มานั่งพูดจากันในลักษณะอย่างนี้ คือกลางดิน ใต้ต้นไม้; บางคนก็ทราบแล้วว่า มีความหมายอย่างไร แต่บางคมก็ยงไม่ทราบ ก็พูด กันได้ง่ายๆกันลืมว่า พระพุทธเจ้าประสูติก็กลางดิน, พระพุทธเจ้าตรัสรู้กลางดิน, พระพุทธเจ้าสอนกลางดิน, พระพุทธเจ้าอยู่กลางดิน, และพระพุทธเจ้านิพพานกลางดิน. ให้ดูที่แผ่นดินมีความหมายสำหรับพระพุทธเจ้าอย่างไร; เกี๋ยวนี้เราก็ได้มานั่งพูด กันกลางดิน ควรจะรู้สึกภาคภูมิใจ, แม้ศาสดาแห่งศาสนาอื่นก็เช่นเคียวกัน เข้าใจว่าคง จะมีลักษณะอย่างนี้บ้างไม่มากก็น้อย.

อีกอย่างหนึ่งก็ใต้ต้นไม้, ใต้ต้นไม้ เดี๋ยวนี้เรานั่งกันใต้ต้นไม้. พระพุทธเจ้าประสูติโคนต้นไม้, พระพุทธเจ้าตรัสรู้โคนต้นไม้, พระพุทธเจ้าสอนส่วนใหญ่ โคนต้นไม้, ส่วนใหญ่ประทับอยู่โคนต้นไม, และในที่สุดก็นิพพานโคนต้นไม้. อย่า เข้าใจว่า นิพพานที่โรงพยาบาล หรือบนศาลาบนกุฏิวิหารอะไร, นิพพานกลางคิน โคนต้นไม้.

เกี๋ยวนี้เราก็ได้มานั่งกันโคนต้นไม้ เป็นการง่ายที่สุด ที่จะทำในใจ เป็นพุทธานุสสติ ระลึกนี้ก็ถึงพระพุทธเจ้า ผู้ประสูติกลางคินโคนต้นไม้เป็นต้น คังที่กล่าวแล้ว. ขอให้ความรู้สึกอันนี้ติดใจท่านทั้งหลายไป เป็นเครื่องเตือนความทรงจำ ว่าเราได้มานั่งพูดกันในลักษณะอย่างนี้ ในสถานที่อย่างนี้ มีความหมายราวกับว่า ใน สถานที่อันศักดิ์สิทธิ์ที่สุด คือกลางคินโคนต้นไม้, กลางคินโคนต้นไม้ ศักดิ์สิทธิ์ที่สุด เพราะเป็นที่ประสูติ ครัสรู้ สั่งสอน อยู่ และนิพพานของพระพุทธเจ้า.

บางกนอาจจะสงสัยว่าพูดแก้ตัว, พูดแก้ตัว ไม่มีที่นั่ง ที่อะไรให้เหมาะสม กันแล้วก็พูดแก้ตัว. เอาละ, ถ้าว่าจะแก้ตัวก็เป็นส่วนที่แก้ตัว; แต่จะขอร้องให้ทำ ความเข้าใจว่า ส่วนที่มันจะได้รับมากยิ่งไปกว่าการแก้ตัวนั้น มันมีอยู่มาก คือการที่เรา จะได้มีจิตใจเหมาะสม ที่จะพึ่งหรือจะศึกษาพระธรรม.

เราเป็นอยู่ให้คล้ายธรรมชาติ ก็จะเข้าใจเรื่องของธรรมชาติได้โดยง่าย, เป็น เกลอกับธรรมชาติ ก็รู้เรื่องของธรรมชาติได้โดยง่าย. เรื่องของ**ธรรมะโดยเฉพาะใน**  พระพุทธศาสนานั้น ไม่มีเรื่องอะไรนอกไปจากเรื่องของธรรมชาติ, เรื่องคัวธรรมชาติ, เรื่องคัวธรรมชาติ, เรื่องกฎของธรรมชาติ เรื่องหน้าที่ตามกฎของธรรมชาติ, และเรื่องผลที่จะได้ รับจากหน้าที่นั้น; มันเป็นเรื่องธรรมชาติถึงขนาดนี้ มานั่งอยู่เป็นเกลอกับธรรมชาติ มันก็ง่ายและสะควกที่จะเข้าใจเรื่องธรรมชาติ. ขอให้ตระเตรียมจิตใจของท่านทั้งหลาย ให้เป็นไปเข้ารูปกันในลักษณะอย่างนี้ด้วย.

ที่นี้ โดยส่วนตัว ก็เกือบจะมาพูดไม่ได้ คือเป็นหวัด และต้องขออภัย ที่จะต้องพูดเบา ๆ ถ้าพูดดังแล้วมันก็ไอขึ้นมาทันที, ถ้าพูดเบาก็พอจะพูดไปได้บ้าง ฉะนั้นก็จำเป็นที่จะต้องพูดเบา ๆ ขอให้ตั้งใจพั่งเอาก็แล้วกัน มันเป็นหวัด. อาตมา พยายามอย่างยิ่ง ต่อต้านอย่างยิ่ง นี่เอากระป๋องลูกอมแก้หวัด ยาดมแก้หวัดมาขู่ไวรัส ไม่รู้มันจะกลัวหรือไม่กลัว, มันอาจจะพูดไม่จบก็ได้ แต่ไหน ๆ ก็ได้ดั้งใจจะพูด แล้วก็ พยายามจะพูด.

## เปรียบเทียบพุทธศาสนา เพื่อประโยชน์แก่โลก.

ทีนี้ เรื่องที่จะพูดในวันนี้คืนนั้นนั้นก็คือ หัวข้อที่ว่า "ศาสนาเปรียบเทียบ แห่งสากลโลก". ท่าน จงทำในใจถึงศาสนาทุกศาสนาที่มีอยู่ในโลก ตั้งแต่ แรกเริ่มเดิมที่มาจนกระทั่งถึงบัดนี้ บัจจุบันนี้ มันจะมีอยู่สักก็ศาสนาก็สุดแท้, เราจะได้ วินิจฉัยกันจะได้พิจารณากัน ด้วยการทำการเปรียบเทียบ.

การเปรียบเทียบนี้ มีได้ทั้ง ๒ อย่าง คือเปรียบเทียบให้เห็นความแตก ต่างกัน แล้วก็เกลียกชังกันก็ได้, อาตมาสังเกตเห็นว่า นักศึกษาศาสนาเปรียบเทียบ นั้น Comparative study religion นี้มักจะเปรียบเทียบให้เห็นความแตกต่างกัน จนเข้ากันไม่ได้ หรือว่าเกลียกน้ำหน้ากัน, เราจะเปรียบเทียบกันอย่างนี้ก็ได้. ที่นี้ เปรียบเทียบ อีกอย่างหนึ่ง ก็เปรียบเทียบให้เห็นความที่มันคล้ำยกัน หรือมัน เข้ากัน ได้ในที่สุดก็พอใจที่จะร่วมมือกัน, อย่างนี้ก็มี. นี่คือการเปรียบเทียบ มีอยู่เป็น ๒ อย่าง อย่างนี้.

เดี๋ยวนี้ เราจะเปรียบเทียบ ในลักษณะที่จะเป็นประโยชน์แก่มนุษย์
คือ มองเห็นช่องทางที่เหมือนกัน และที่จะเข้ากันได้, แล้วก็ร่วมมือกันทุกผ่าย ทำ
ประโยชน์ให้แก่โลก คือช่วยมนุษย์ในโลก. ถ้าศาสนาทุกศาสนาร่วมมือกัน เพื่อทำ
ประโยชน์ให้แก่โลก โลกจะคีกว่าอย่างที่มีอยู่ในบัจจุบัน, แล้วบัญหาเรื่องการกระทบ
กระทั่งระหว่างศาสนา ก็จะไม่มี. นี่เป็นสิ่งที่เราจะต้องระลึกนึกถึง ประจำใจอยู่เสมอว่า
โลก มนุษยโลก มนุษยชาติ กำลังต้องการความช่วยเหลือ จากศาสนาทุก
ศาสนารวมกัน; แต่มนุษย์ไม่รู้ มนุษย์ไม่รู้เรื่องนี้ มันหลับตา ไม่รู้เรื่องนี้, ไม่ส่ง
เสริมเพื่อการกระทำอย่างนี้, แล้วบางทีก็กระทำเพื่อการแตกแยกกันเสียด้วย มันกลาย
เป็นเพิ่มวิกฤตการณ์ เพิ่มความเลวร้ายขึ้นมาในโลก. ถ้าในทางโลกก็แตกกัน ในทาง
ศาสนาก็แตกกัน แล้วโลกนี้ก็เลวร้ายลงไปกว่านี้อีกมาก; ฉะนั้นจึง ควรหาทางทำความ
เข้าใจ เป็นการบ้องกัน.

อีกที่หนึ่งก็ว่า จะขึ้นปีใหม่อยู่รอมร่อแล้ว เราควรจะทำอะไรให้ดีกว่าปีเก่า; ฉะนั้นเรามา ทำความเข้าใจระหว่างศาสนานี้กัน ให้มากยิ่งขึ้นไปกว่าปีเก่า, ให้ ศาสนามีบทบาทเพื่อสันทิภาพของโลกยิ่งขึ้น เหมือนกับยิ่งขึ้นปีใหม่ก็ปีๆ มันก็เป็นการ เพิ่มความหวัง เพิ่มความปลอดภัย ในการได้รับสันทิภาพสันทิสุขในโลกนี้, นี้เราควรจะ ทำความเข้าใจกันในข้อนี้.

อีกอย่างหนึ่งพูกตรง ๆ ว่า เพื่อไม่ให้เกิดการกระทบกระทั่งระหว่างศาสนา
และไม่เกิดการกระทบกระทั่งภายในสังคมเดียว ที่มีศาสนาต่างกัน; เช่น ประเทศไทย
สังคมนี้ก็ถือศาสนาได้ตามชอบใจ ศาสนาไหนก็ได้ รัฐธรรมนูญอนุญาตให้อย่างนั้น.
กังนั้นแม้ ประเทศไทย ประเทศเดียว จะถือศาสนาทุกศาสนาก็ได้; แต่แล้วจะทำ
อย่างไร จึงจะไม่เกิดการกระทบกระทั่งกันในระหว่างศาสนา. อาตมาเห็นว่ามีทางเดียว
เท่านั้น คือการทำความเข้าใจซึ่งกันและกัน ด้วยการทำการศึกษาเปรียบเทียบระหว่าง
ศาสนา นี่คือความมุ่งหมายที่จะพูดเรื่องนี้.

ขอให้ทุกคนทุกท่านที่มีศาสนา ศาสนาใกก็ตาม ใกรมีศาสนาแล้วก็ขอให้ ตั้งใจพังว่า เราจะทำความเข้าใจระหว่างศาสนากันได้อย่างไร จึงจะเป็นไปเพื่อ ประโยชน์แก่สังคมของเรา. เรายังจะต้องมีบัญหาอย่างนี้กันไปอีก ทุกๆ ประเทศก็ได้ หรือทั่วโลกก็ได้, คือว่าในโลกนี้มันมีศาสนาหลายศาสนาอยู่ในโลก จะอยู่ร่วมกันได้อย่าง ไร. ทีนี้จะกูส่วนน้อยที่สุด ส่วนเล็กที่สุดน่ะ ในครอบครัวหนึ่งมันมีค่างศาสนาก็ได้ คือมีการสมรสระหว่างศาสนา : ผัวถือศาสนาหนึ่ง เมียถือศาสนาหนึ่ง, แล้วจะอยู่กัน ได้อย่างไร ด้วยความสนิทสนมผาสุก สันติสุขร้อยเปอร์เซ็นต์ได้; มันก็ไม่มีอะไร ดอก นอกจากการทำความเข้าใจระหว่างศาสนา.

กังนั้นจึง เป็นการสมควร อย่างยิ่ง ที่ว่าจะ ทำความเข้าใจ ด้วยการศึกษา เปรียบเทียบ ในลักษณะที่ให้มองเห็นความที่จะร่วมมือกันได้, ไม่ใช่ให้เห็นความ แตกต่าง แล้วเกลียกชังกัน เหมือนที่เขาชอบกระทำกันโดยมาก ซึ่งอาตมาถือว่า นั้น เป็นการทำบาป, การเปรียบเทียบให้เห็นความแตกต่างระหว่างศาสนา เพื่อเข้า หน้ากันไม่ได้ นั้นคือการทำบาปอย่างยิ่ง, ควรจะสังวรกันไว้.

#### ทุกศาสนามีส่วนดีเหมือนกัน.

ทีนี้ก็จะได้พูดต่อไป ในข้อแรก ประเด็นแรก ก็คือจะพูดว่า คำพูดหรือ คำถามที่จะถามว่า ศาสนาไหนดีกว่าศาสนาไหน ศาสนาไหนดีที่สุด; นี้ขอให้เข้าใจว่า เป็นคำถามที่บ้าบอที่สุด. คำถามที่บ้าบอที่สุด ก็คือคำถามที่ถามว่า ศาสนาไหนดีกว่า ศาสนาใหน.

ถ้าเรามองเห็นส่วนลึก แก่นแท้ของศาสนาแล้ว จะไม่เกิดคำถามอย่างนี้; เพราะว่า ศาสนาหนึ่ง ๆ ก็ดีไปอย่างหนึ่ง เหมาะสำหรับคนพวกหนึ่ง ยุคสมยัหนึ่ง ในถิ่นที่แห่งหนึ่ง, มันเป็นอย่างนี้, แล้วมาถามว่าศาสนาไหนดีกว่าศาสนาไหน มันก็เป็นการหลับตาถาม เป็นคำถามที่บ้าบอที่สุด เช่นเคียวกับจะถามว่า กินขนมบั่งอย่างฝรั่งดี? หรือว่ากินข้าวอย่างคนไทยกินดี? กินขนมบั่งกับการกินข้าวนี้ ไหนมันดีกว่ากันหรือถูกกว่ากัน? นี่คำถามนี้บ้าบอที่สุดเลย.

ท่านทั้งหลายก็คงจะทราบได้ว่า มันเป็นคำถามที่บ้าบอที่สุดเท่าไร ที่จะถาม ว่า กินขนมบั่งดีหรือกินข้าวดี? สำหรับคนที่กินขนมบั่ง มันก็ดี มันก็ถูก มันก็มีเหตุผล มันก็เป็นปรกติสุขไปแล้ว. คนที่กินข้าวมนก็มีความถูกต้อง มีปรกติสุขไปแล้ว; มา ถามว่า อันไหนดีกว่ากันนี่ มันตอบไม่ได้ลอก. ถ้าถามผ่ายหนึ่ง มันก็ต้องตอบอย่าง หนึ่ง; คนที่ถามนั้นเขาไม่รู้ เขาเป็นคนกินอะไร, ถ้าตัวเองกินข้าว มันก็ต้องตอบว่า กินข้าวดี; ฉะนั้นเป็นคำถามที่บ้าบอ ถ้าจะถามว่ากินขนมบั่งดีหรือกินข้าวดี.

ทีนี้แคบเข้ามา ในหมู่พวกที่กินข้าว ภาคเหนือภาคอีสานกินข้าวเหนียว ภาคใต้กินข้าวจ้าว ภาคกลางกินข้าวจ้าว แล้วเกิดถามว่า กินข้าวเหนียวดีกว่ากินข้าวจ้าว ? หรือกินข้าวจ้าวดีกว่ากินข้าวเหนียว ? มันก็เป็นคำถามที่บ้าบอที่สุดอยู่นั้นเอง. อาตมา เคยไปลองกินข้าวเหนียวมาแล้ว มันกินไม่ได้, มันกินไม่ค่อยจะได้ มันฝืน ฝืนมาก เกินไป; นี่เพราะว่าเรามันกินข้าวจ้าว; แล้วพวกที่กินข้าวเหนียวกีมากินข้าวจ้าว แล้วก็บ่นว่า ว่าไม่เต็มท้องไม่อื่มท้อง ไม่มีกำลังวังชาอะไรอย่างนี้เป็นต้น.

ฉะนั้นจึงเลิกคำถามอย่างนี้ ให้มันมีความถูกต้องของภูมิหลังเบื้องหลัง
เกิดมาอย่างไร เกิดมาในถิ่นไหน ในยุคไหน ในสมัยไหน มีเลือดเนื้อที่สร้างขึ้นมาใน
ลักษณะอย่างไร, แล้วอย่างนั้นมันก็ถูกต้อง; ฉะนั้นจงมี หรือกินก็ได้. ถ้ามีก็มี
ศาสนา, ถ้ากินก็กินข้าว ให้มันถูกต้องกับเรื่องของตนเอง; ภูมิหลังของตนเบ็น
อย่างไร, มีวัฒนธรรมอย่างไร, มันเกิดในถิ่นไหน, ในบ้านเมืองที่มีดินพ้ำอากาศอย่างไร;
มันมีอีกหลายอย่างหลายบัญหา ที่มันจะทำให้มองเห็นได้ ว่าจะกินเนยดี หรือกินน้ำกระทิดี
เพื่อผลอย่างเดียวกัน มันก็ตัดสินไม่ได้กอก, มันเป็นเรื่องของความเคยชินมากกว่า ที่
เรียกว่ารสนิยมหรืออะไรก็แล้วแต่.

ฉะนั้นเราจะไม่มีการถามกันว่า ศาสนาไหนดีกว่าศาสนาไหน; เพราะ ศาสนาหนึ่งย่อมดีสำหรับคนพวกหนึ่งโดยสมบูรณ์; ฉะนั้นเขาก็รับเอาศาสนานั้น เป็นศาสนาประจำ สืบทอดกันมา จนกลายเป็นศาสนาประจำวงศ์ตระกูล หรือศาสนา ประจำชาติก็แล้วแต่. ถ้ามองดูถึง ความเหมาะสม ที่จะได้รับจากศาสนาแล้ว มันก็ ดีด้วยกันทั้งนั้น ไม่มีคำว่าดีกว่า แล้วก็จะไม่มีคำว่าดีที่สุด ค้วย.

อาตมากล้าพูดว่า ไม่มีศาสนาใหนดีที่สุด; เช่น พุทธศาสนา อย่างนี้ ใช้กับคนโง่ไม่ได้, พุทธศาสนาจะดีที่สุดไปได้อย่างไร เพราะมันใช้กับคนทุกคนไม่ได้. ศาสนาที่นิยมบัญญา รุ่งเรื่องอยู่ด้วยบัญญา มันใช้ไม่ได้สำหรับคนโง่; นี่คือข้อที่ว่า มันไม่ดีที่สุดไปได้, ถ้าดีที่สุดจริง มันก็ต้องใช้ได้กับคนทุกคน ทุกพวกทุกชนิดจริง; ฉะนั้นเราจึงไม่อาจจะพูดว่า มีศาสนาใหนดีที่สุด, แล้วก็จะไม่พูดว่า ศาสนาใหน ดีกว่าศาสนาไหน เพราะว่ามันจะเหมาะสำหรับผู้ที่ถือศาสนานั้นๆ ตามภูมิหลัง ของคนที่มีอยู่. ฉะนั้นเราจะเลิกพูด คือเลิกถามชนิดนี้.

## ทุกศาสนาย่อมมีผลดีเฉพาะของเขา.

ทีนี้ก็จะมาดูในแง่ดีว่า แต่ละศาสนาก็มีส่วนดี มีแง่ดี ส่วนที่เป็นประ-โยชน์แก่ศาสนิกของศาสนานั้นเต็มที่ เป็นศาสนา ๆไปทุก ๆ ศาสนา.

นี่เกี๋ยวนี้มาพิจารณากันถึงคำว่า "ศาสนา", ศาสนานี้ก่อน. คำว่าศาสนา ศาสนา นี้ ไม่ได้หมายถึงลัทธิสำหรับเชื่อ, เพียงแต่เป็นลัทธิสำหรับเชื่อนั้น ยังไม่ เรียกว่าศาสนา ต้องเป็นระบบของการปฏิบัติ ปฏิบัติอยู่ ปฏิบัติลงไปแล้ว เป็นระบบๆ ถูกต้องตามระบบแล้ว, นี่จึงจะเป็นตัวศาสนา. ถ้ายังเป็นแต่เพียงลัทธิของความเชื่อ มันยังเป็นของลมๆแล้งๆ มันยังไม่เป็นตัวศาสนา; มันต้องมีการปฏิบัติ เมื่อมีการปฏิบัติลงไปแล้ว มันก็จะมีผลของการปฏิบัติ คือจะเกิดผลขึ้นมาตามสมควร ดังนั้นจึง กับความทุกข์ หรือแก้บัญหาได้ อย่างใดอย่างหนึ่งเสมอไป.

หวใจของทุกศาสนามันจึงอยู่ที่ความดับทุกข์ ปฏิบัติแล้วดับทุกข์ได้, จะเป็นแต่เพียงความรู้เฉย ๆ ยังไม่พอ. เอาละ, หลักวิชาความรู้มันก็มี เพื่อจะปฏิบัติได้ ถูกต้อง; ปฏิบัติอย่างเดียวมันยังไม่พอ ต้องได้รับผลของการปฏิบัติด้วย แล้ว ผลของการปฏิบัตินั้นก็คือการดับทุกข์ได้, มันก็เลยมีค่าอยู่ที่ความกับทุกข์ ซึ่งมีด้วย กันทุกศาสนา.

ศาสนานี้ดับทุกข์ ของกนในเอเซียไก้, ศาสนานี้กับทุกข์ของคนในยุโรป ไก้, ในอาฟริกาไก้, ในที่ใหนได้ ส่วนที่มันดับทุกข์ได้นี้ มันเหมือนกัน; สำหรับ ความทุกข์มันไม่มีต่างชาติต่างศาสนาดอก ตัวความทุกข์มันทุกข์เหมือนกันหมดเลย, แล้วก็มันคับทุกข์ โด้ แล้วมันก็มีค่าเท่ากัน. คำอธิบายเรื่อง จะดับทุกข์อย่างไร นั้น มัน เป็นส่วนพิเศษประจำศาสนา; แต่ว่า สำคัญอยู่ที่การปฏิบัติ, ครั้นปฏิบัติแล้ว คับทุกข์ ได้ ความดับทุกข์ ได้นี้ คือค่าอันแท้จริง ซึ่งมีอยู่ในทุกศาสนา. ถ้าศาสนา ไหนไม่มีส่วนที่กับทุกข์ได้ละก็ ขีดฆ่าออกไปได้เลย, ขีดชื่อออกไปได้เลย จากบัญชีของ ศาสนา; ถ้ามันยังมีอยู่ มันต้องคับทุกข์ โด้ ในชนิดใดชนิดหนึ่ง หรือระดับใดระดับ หนึ่งก็ตามเถอะ.

เพราะว่าคนในโลกมันมีหลายชนิดนัก หลายระดับนัก มันจึงต้องมีหลาย ศาสนา เพื่อพอเหมาะพอดีกันกับคนเหล่านั้น; ฉะนั้นคาสนา ทุกศาสนา จึงมีส่วนดี ตรงที่ดับทุกข์ได้ ด้วยการปฏิบัติถูกต้อง จนดับทุกข์ได้; แม้จะมีรูปร่างของการ ปฏิบัติต่างกันบ้างก็ไม่เป็นไร, ไม่เป็นไรเหมือนกับกินข้าวเหนียวเข้าไป มันก็บำรุงร่างกาย ได้ กินข้าวจ้าวมันก็บำรุงร่างกายได้, กินขนมบังมันก็บำรุงร่างกายได้ ไม่เป็นไร, ขอแต่ ให้ดับทุกข์ได้. ดังนั้นจึงมองดูที่ส่วนล็กส่วนหัวใจ ที่เป็นจุดกลาง ใจกลาง เป็น นิวเคลียสของทุกศาสนา ว่ามัน ดับทุกข์ได้; ดังนั้น ทุกศาสนาจึงเหมือนกันใน ส่วนนี้.

เปรียบเทียบข้อนี้ ก็จะเปรียบเทียบได้กับว่า น้ำ, น้ำของเหลว ของเหลว ที่เรียกกันว่าน้ำ มันมีมากชนิดเหลือเกิน มากชนิดนับไม่ไหว : น้ำฝน น้ำประปา น้ำบ่อ น้ำคลอง น้ำท่า น้ำในนา น้ำในกุ น้ำในหนอง กระทั่งน้ำสกปรกใต้ถุนบ้าน มันเป็นน้ำ เหมือนกัน, กระทั่งว่า น้ำผึ้ง น้ำตาล น้ำส้ม น้ำปลา น้ำอะไรก็สุดแท้ ที่มันเหลว เป็นน้ำแล้วก็เรียกว่าน้ำ, จะเป็นเหมืนหรือหอม เปรี้ยวหรือขม หรืออะไรก็สุดแท้. แต่ถ้ามีสกิบัญญาก็จะรู้ว่า ในน้ำทุกชนิดมีน้ำบริสุทธิ์; ในน้ำโคลนก็แยกเอาน้ำ บริสุทธิ์ เป็นน้ำกลันออกมาได้ เป็นน้ำคลองก็ได้ น้ำฝนก็ได้ แม้แต่ในน้ำส้ม ในน้ำตาล ในน้ำอุจจาระ ก็อาจจะแยกเอาน้ำบริสุทธิ์ออกมาได้.

น้ำบริสุทธิ์ H<sub>2</sub>O นั้นแหละเอาออกมาได้ จากทุกน้ำ จากทุกน้ำ : น้ำ เหงือ น้ำไคล น้ำบัสสาวะ น้ำอุจจาระ มันก็มีน้ำที่บริสุทธิ์อยู่ในนั้น แยกออกมาได้. แต่นี้คนเรามันก็เกลียด เกลียดน้ำเหม็น น้ำสกปรก จนถึงกับว่า มันเข้ากันไม่ได้ โดย ที่ไม่รู้ ว่าน้ำเลือดน้ำหนองของตนนั้น มันก็มีน้ำที่บริสุทธิ์อยู่ในนั้น; น้ำทั้งหลายมีหัวใจ เป็นน้ำบริสุทธิ์อยู่ด้วยกันทั้งนั้น มันแล้วแต่ใครจะรู้จักแยกออกมา หรือไม่รู้จักแยกออก มา. เราจงมองให้เห็นว่า น้ำทั้งหลายมีน้ำบริสุทธิ์ อยู่เป็นแกนกลาง อยู่ข้างใน ทั้งนั้น, อย่าไปดูถูกดูหมื่นมันเลย.

ฉะนั้น ศาสนาก็สิบศาสนา ก็ตาม มัน มีส่วนที่ดับทุกข์ได้ ตามมากตาม น้อยอยู่ทั้งนั้น. ตั้งแต่มีโลกมา มีมนุษย์มานี้ มันมีศาสนาตั้งต้นมาหลายรูปแบบ เปลี่ยนแปลงมาตามลำดับ; ถ้าจะนับกันจริง ๆ แล้ว ต้อง หลายสิบศาสนาแหละ. ในแต่ละศาสนานั้น เคยดับทุกข์ของประชาชนที่นั้นมาแล้ว ทั้งนั้น ไม่มากก็น้อย, หมายความว่ามัน เคยดับทุกข์มาแล้วทั้งนั้น. ฉะนั้นส่วนที่มัน ดับทุกข์ได้นี้ มันก็เป็นส่วนหวัใจของศาสนา เราจึงถือว่า ทุกศาสนามีหวัใจ เหมือนกัน คือดับทุกข์ได้ เหมือนกับในของเหลวทุกชนิด มีน้ำบริสุทธิ์อยู่ในนั้นทั้งนั้น, แล้ว จะไปรังเกียจรังงอนให้มัน... พูดหยาบคายอีกแล้ว, จะไปรังเกียจกันให้มันโง่ทำไม. การ รังเกียจกันระหว่างศาสนา มันจึงเป็นเรื่องที่โง่เขลาที่สุด ที่มัน ไม่ควรจะมีในหมู่ มนุษย์ เพราะว่าในแต่ละศาสนา มีคุณค่าที่ดับทุกข์ได้อย่างนี้ทั้งนั้น.

คังนั้นเราจึงพบว่า ในทุกศาสนามีค่า ดับทุกข์ได้ อย่างเคียวกัน เลย ไม่ ต้องเปรียบเทียบ เห็นไหม? น่าหัวไหม? เมื่อมันกับทุกข์ได้โดยเสมอกัน อย่างใด อย่างหนึ่งแล้ว มันก็เป็นศาสนาแล้ว ก็ไม่ต้องเปรียบเทียบก็ได้, มีแต่จะเลือก ๆเลือก ๆ ให้เหมาะสมแก่บัญหาของตน ให้เหมาะสมแก่ความทุกข์ของตน, แล้วก็เอาไปใช้คับทุกข์ ได้ก็พอ; ฉะนั้นเราจึงไม่มีการกระทบกระทั่งระหว่างศาสนา.

นี่คือการเปรียบเทียบ ชนิดที่ให้มันเข้ากันได้, ให้มันเป็นมิตรกันได้ ให้มันร่วมมือกันได้ แก้ไขบัญหาในโลกได้, ไม่ใช่มาเปรียบเทียบให้เห็นความแตกต่าง แล้วก็เกลียดชังกัน; นั้นมันไม่ใช่เรื่องศาสนาแล้ว, ถ้าอย่างนั้นเป็นเรื่องของภูติผี ปีศาจไปแล้ว ไม่ใช่เรื่องของพระศาสนาแล้ว. ถ้าเป็นเรื่องของพระศาสนา มันก็ ต้องทำชนิดที่ให้มนุษย์ได้รับประโยชน์ โดยร่วมมือกันได้.

เคี๋ยวนี้เรามองเห็น หัวใจของศาสนาแต่ละศาสนา ดับทุกข์ได้ไม่อย่างใก ก็อย่างหนึ่ง, อย่างนี้มันเหมือนกันเสียแล้วไม่ต้องเปรียบเทียบโดยขนาก มันไม่มีความ หมายดอก; เพราะความทุกข์ของคนโง่เอาศาสนาของคนฉลาดมาดับไม่ได้, ความทุกข์ ของคนฉลาด ก็เอาศาสนาของคนโง่มาดับไม่ได้, มันต้องมีถูกฝาถูกตัวกันไปทั้งนั้น มันก็เลยมีค่าเหมือนกัน ในข้อที่ว่า มันดับทุกช์ได้.

นี่เราจะมองกันในแง่นี้ ว่าทำให้มนุษย์หลุดพ้นจากกวามทุกข์ของตน ๆ มี แต่กวามสงบสุข มีแต่การทำให้กวามเป็นมนุษย์นี้เป็นประโยชน์ อยู่ร่วมกันอย่างมี ประโยชน์... ทุกคนไม่มีความทุกข์ แล้วทุกคนกำลังผลิตประโยชน์ออกไปรอบตัว ให้เพื่อนมนุษย์กันพลอยได้รับ; นี่คือความสมบูรณ์ของศาสนา แม้อยู่ในระดับค่ำ มันก็มีความหมายเต็มที่ของการดับทุกข์, จะอยู่ในระดับสูงเท่าไร มันก็มีความหมายเต็มที่ของการดับทุกข์, เอาที่ไม่มีความทุกข์กันนั้นแหละเป็นเครื่องวัด.

นี่เรียกว่า เราจะเปรียบเทียบคูว่า แต่ละศาสนานั้นมีส่วนดี; ไม่ใช่เพียง แต่พูกว่า มีสอนให้กนทำกี เหมือนที่เขาชอบพูกกันมาก. อาคมาพูกว่า พูกอย่างนั้น มันเป็นเก็กอมมือเกินไป, เช่นพูกว่าศาสนาทุกศาสนาล้วนแต่สอนให้คนทำกี แล้วก็ เหมือนกัน อย่างนี้ก็ได้, ถูกที่สุดแหละ แต่มันถูกอย่างลูกเก็กอมมือ. มันจะต้อง พูดว่า ทุกศาสนามันดับทุกข์ได้, ดับทุกข์ของมนุษย์ มนุษย์มีกี่ร้อยชนิด มันก็มี ศาสนาหลายร้อยชนิด เหมาะสมถูกฝาถูกตัว, ดับทุกข์ของมนุษย์แต่ละชนิดได้ เราจึง พอใจ.

#### ในอนาคตอาจมีศาสนาเดียว.

เอ้า, ทีนั้ก็ดูต่อไปในอนาคต ในอนาคตนี โลกมันอยู่ใต้อำนาจวิสัยของวิชา ความรู้ทางวิทยาศาสตร์, ที่เรียกว่าวิทยาศาสตร์ ที่กำลังก้าวหน้า ก้าวหน้า ก้าวหน้าอยู่ ในโลก แล้วโลกก็ยอมรับวิทยาศาสตร์ ยอมรับนับถือวิทยาศาสตร์ยิ่ง ๆ ขึ้นไป; โลกมัน เปลี่ยนพื้นฐาน เปลี่ยนอุปนิสัย เปลี่ยนอะไรไปในทางที่จะยึกวิทยาศาสตร์เป็นหลัก. คังนั้น ในอนาคต มัน จะเหลืออยู่แต่ศาสนาเดียว คือศาสนาวิทยาศาสตร์ ไม่ต้อง เรียกว่าพุทธ คริสต์ อิสลาม พราหมณ์ ชินคู ซิกส์ อะไรแล้ว ไม่ต้องเรียกแล้ว, มันจะ เรียกว่าศาสนาวิทยาศาสตร์ คือ ศาสนาที่กล่าวถึง ความจริงอันเด็ดขาดของธรรมชาติ เรียกว่าศาสนาของความจริง. ความจริงของอะไร ? ของธรรมชาติ ของธรรมชาติที่ศึกษาได้ เกี่ยวข้องไก้ค้วยวิทยาศาสตร์ ค้วยวิถีทางวิทยาศาสตร์.

ในอนาคท เมื่อมนุษย์เข้าถึงระกับสูงสุดของวิทยาศาสตร์ ศาสนามันก็จะ เหลืออยู่แต่ศาสนาวิทยาศาสตร์ ที่เข้ากันได้กับวิทยาศาสตร์. ที่ ไอน์สไตน์เคยพูดไว้ว่า จะเหลืออยู่ศาสนาเดียว ที่สามารถจะ cope, can cope natural need. ศาสนาที่จะสามารถ ตอบคำถาม หรือสู้หน้าได้กับความต้องการของวิทยาศาสตร์ตามธรรมชาติ ศาสนานี้จะ เหลืออยู่ จะเรียกว่าศาสนาอะไรก็ตามใจ เพราะมนุษย์เป็นลูกน้องของวิทยาศาสตร์ไป หมดแล้ว. เมื่อมนุษย์เป็นลูกน้องของวิทยาศาสตร์ไปหมดแล้ว มันก็เป็นศาสนาวิทยา-

ศาสตร์: แต่อย่าลึมว่า หวัใจของทุก ๆ ศาสนา แต่ละศาสนานั้น เข้าไปอยู่ที่นั้น คือมันดับทุกข์ได้; มันจะดับทุกข์ได้ตามหลักวิทยาศาสตร์ก็ตามใจเถอะ มันก็ต้อง ตรงกับหลักของศาสนาใกศาสนาหนึ่ง ที่เป็นมาแล้วแต่ในอดีต, จะด้วยเชื่อพระเจ้า หรือว่าจะด้วยเชื่อการกระทำของตัวเอง ก็แล้วแต่.

เกี่ยวนี้เขาแบ่งเป็นเหลือ ๒ ศาสนาแล้วในโลกนี้ ๒ ศาสนาแล้ว, เหลือ เพียง ๒ ศาสนา แล้วในโลกนี้ คือพวก creationist เชื่อพระเจ้า พระเจ้าสร้าง, เชื่อ พระเจ้า นี้เป็น creationist มีก็ศาสนาก็ไปนับดูเอาเอง. นี้ศาสนาอีกพวกหนึ่งเป็น evolutionist เชื่อวิวัฒนาการตามธรรมชาติ มีอยู่ก็ศาสนาก็ลองไปนับดูเอาเอง, เท่า ที่มันเห็นชัก ๆ อยู่ พุทธศาสนาอยู่ในพวก evolutionist คือถือความเป็นไปตามกฎของ ธรรมชาติตามเหตุตามบัจจัยของธรรมชาติ.

พุทธศาสนาที่แท้จริงไม่ได้สอนว่า สุขหรือทุกข์นี้เป็นไปตามกรรม, ความ สุขความทุกข์ของมนุษย์ไม่ได้เป็นไปตามกรรม; แต่พุทธบริษัทส่วนมากยังโง่อยู่ ว่า สุขทุกข์เป็นไปตามกรรม. แต่พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า สุขทุกข์ไม่ใช่เป็นผลของกรรมเก๋า แต่เป็นผลของอิทัปบัจจยตา นี่มันทำผิดหรือมันทำถูกที่นี่เกี่ยวนี้, นี่คือวิทยาศาสตร์ละ เป็น evolutionist ไม่ท้องมีพระเจ้าเข้ามาเกี่ยวข้อง; แล้วก็ว่า สุขทุกข์ นี้ ไม่ใช่เป็น เพราะว่าพระเจ้าบันดาล, ที่พุทธศาสนาเป็นอย่างนี้. ความสุขความทุกข์ของมนุษย์ ไม่ใช่พระเจ้าหรือสิ่งสูงสุดบันดาล และไม่ใช่ผลของกรรมเก่า แต่เป็นผลของอิทัปบัจจยตา ที่ทำลงไปผิดหรือทำลงไปถูก; เพราะว่าถ้ามันจะเกิดความทุกข์ร้อนเจียน ตายขึ้นมา, แต่ถ้าปฏิบัตถูกตามกฏอิทัปบัจจยตาแล้ว มันไม่เป็นทุกข์เลย. ขอให้เข้าใจ ส่วนนี้ แม้จะเจ็บไข้ได้บ่วยเจียนตาย เป็นทุกข์เจียนตายอยู่แล้ว ถ้าดำรงจิตให้ถูกต้อง ตามกฏของ อิทัปบัจจยตา แล้ว มันก็ไม่เป็นทุกข์เลย; ฉะนั้น จึงยกเลิกกรรมเก่า

หรือ ยกเลิกอำนาจของพระเจ้า ของเทพเจ้า ของภูติผีปีศาจ ของอะไรออกไปหมดสิ้น. นี่พุทธศาสนามีลักษณะเป็น evolutionist อย่างนี้ ไม่มีลักษณะ เป็น creationist.

เกี๋ยวนี้ ศาสนาในโลกเหลืออยู่เพียง ๒ ศาสนาแล้ว กาสนาหนึ่งเป็น creationist มีพระเจ้าผู้สร้าง ก็ทำไปตามแบบนั้น, ศาสนาหนึ่งเป็น evolutionist เป็นไปตามกฎของวิวัฒนาการ เหตุบัจจัย ก็ทำไปตามแบบนั้น.

แต่ถึงอย่างนั้นก็ยังไม่ควรจะเอามาเปรียบเทียบว่า ศาสนาไหนดีกว่า กัน. อย่าให้มันใง่ไปอีก, มันจะเป็นคำถามที่โง่เง่าที่สุด ที่จะถามว่าศาสนาไหนดีกว่า กัน; เพราะว่าสำหรับคนบางพวก มันก็ต้องใช้แบบของตน แบบอื่นใช้ไม่ได้. พวก ที่มีพื้นเพ นิสัย สันดาน วัฒนธรรม จิตใจ มาตามแบบที่เหมาะสมกับศาสนา creationist ก็ต้องถือศาสนานั้น, ส่วนพวกที่ไม่เป็นอย่างนั้น เป็นไปตามแบบของธรรมชาติ ก็ต้อง ถือศาสนา evolutionist เป็นธรรมดา. แต่ว่าทั้ง ๒ ศาสนาจะเอามาเปรียบเทียบกัน อย่างไร มันก็ยังเสมอกัน หรือได้ผลด้วยกัน คือว่า ดับทุกข์ได้ ตามแบบของตน ๆ.

ถ้ามันเหลือ ๒ ศาสนา มันก็ยังไม่มีทางที่จะมาพูดว่าอันไหนดีกว่าอันไหน อันไหนดีที่สุด อยู่นั้นเอง; เพราะ ประชาชน หรือสัตว์ทั่วไปนี้ มีปัญหาตามแบบ ของตน ๆ ตามลักษณะนิสัยจิดใจของตน, แล้วยังเป็นไปตามการศึกษา หรือวัฒนธรรม หรือประเพณีอะไรอีกมาก ซึ่งผังแน่นอยู่ในสันดาน. เขาก็ ต้องได้ศาสนาที่เหมาะสม เขาจึงจะดับทุกข์ของเขาได้ ก็ยังดีไปตามแบบนั้น; ถ้าไม่เป็นอย่างนั้น มันก็ต้อง มาแบบอิทัปบัจจยตา คือว่าไปตามเหตุบัจจัย กฎของธรรมชาติอย่างไร ปฏิบัติให้ถูกต้อง แล้วก็ดับทุกข์ได้. เพราะฉะนั้นพวกที่กินขนมบังก็กินไปชิ, พวกกินข้าวก็กินไปชิ, มันจะมามีบัญหาอะไร ที่จะถามว่า อันไหนจะดีกว่ากัน หรืออันไหนจะดีที่สุด.

แต่ที่นี้ถ้ามันมาถึงชั้นวิทยาศาสตร์ ขออภัยที่จะพูกว่า ในอนาคตข้างหน้า อันนานไกลนั้น ถ้าคนในโลกมันเป็นสมาชิกของวิทยาศาสตร์ไปหมดแล้ว น่ากลัวว่าจะ เหลืออยู่แต่ศาสนาเดียว คือศาสนาวิทยาศาสตร์. ทุกศาสนาเอามาใส่ครก หลอมต่ำ ๆ ตำเกล้าเป็นอันเดียวกัน เหลือเป็นศาสนาวิทยาศาสตร์, นั้นแหละจะอยู่ เป็นศาสนาเดียว แล้วไม่ต้องเปรียบเทียบกันแล้ว ทีนี้ มันมีเป็นศาสนาเดียวแล้ว จะเปรียบเทียบกับใคร ได้อย่างไร, มันก็ไม่ต้องเปรียบเทียบ การเปรียบเทียบทางศาสนามีไม่ได้อีกต่อไปแล้ว เพราะมันเหลือศาสนาเดียวเสียแล้ว.

นี่ศาสนาเปรียบเทียบแห่งสากลโลก สากลจักรวาล มันมีเค้าเงื่อนอย่างนี้ มีเค้าโครงอย่างนี้ มีบัญหาอย่างนี้. เรามาพูกกันเหมือนกับพูกถึงอนาคก อนาคกนี้ไม่ แค่ไหน ไม่เท่าไรก็กลายเป็นอดีกแหละ อีกไม่กี่พันบี, อีกไม่กี่หมื่นปี อนาคกนั้นก็ กลายเป็นอดีก แล้วมันก็เป็นเรื่องธรรมดาไปอีก เพราะว่าอนาคกมันก็กำลังกลายเป็นอดีก อยู่เรื่อยไป. พรุ่งนี้มันก็จะมากลายเป็นวานนี้ของวันนี้อยู่ได้เรื่อยไปๆๆ; เพราะฉะนั้น อนาคกมันจึงอยู่ใกล้ๆใกล้นี้เอง, สักวันหนึ่งมันก็จะถึงยุคหนึ่ง ซึ่งอะไรๆมันก็ต้อง เหมาะสมสำหรับยุคนั้น. นี่อากมาจึงกิดว่า และเชื่อว่าด้วย มันจะมีเหลืออยู่ศาสนาเดียว ในยุคหนึ่ง คือศาสนาวิทยาศาสตร์ ที่มนุษย์ทุกคนในโลก เป็นสมาชิกของวิทยาศาสตร์ ไปหมด. แต่ถ้ามันจะมีอะไรเกิดขึ้นมาอีก นอกจากวิทยาศาสตร์นั้นก็ค่อยพูดกัน; แต่ เค้าเงื่อนที่มันเห็นอยู่ในบัจจุบันนี้ มันมองเห็นอยู่ว่า วิทยาศาสตร์ ความรู้ เหตุผล เหตุบัจจัย ตามกฏวิวัฒนาการนี้ มันจะครองโลก. เราเปรียบเทียบกันไว้ล่วงหน้า เปรียบเทียบกันว่า เพื่อจะให้ร่วมมือกันได้.

ถ้าเราจะถือเป็นศาสนา ศาสนานั้น ศาสนานี้ ก็ให้รู้ไว้เถิดว่า เราจะมี บัญหาอย่างเคียวกัน บัญหาร่วมกัน คือจะต้องต่อสู้กับศาสนาวิทยาศาสตร์ อันจะมีมาใน อนาคต. ศาสนาใหนก็ตามที่มีอยู่ในโลกเวลานี้ จะต้องเผชิญปัญหาในอนาคต คือต่อสู้กันกับศาสนาวิทยาศาสตร์; ถ้าศาสนาใหนเป็นวิทยาศาสตร์อยู่แล้วก็ดีไป, แต่ศาสนาที่มีลักษณะเป็นวิทยาศาสตร์นั้น จะเป็นอยู่ได้ง่าย เป็นไปได้ง่าย, หรือเคลื่อน ใหวได้ง่าย.

ทีน้ำเปรียบเทียบอย่างนี้แล้วก็ จะทำให้เกิดความรู้สึกขึ้นมาอย่างหนึ่งว่า ต่อ ไปนี้ก็เตรียมตัว สำหรับจะมีความรู้เรื่องของธรรมชาติ, รู้เรื่องกฎของธรรมชาติ, รู้เรื่องหน้าที่ตามกฎของธรรมชาติ, รู้หน้าที่ผลของธรรมชาติ. แล้วผู้ที่เคยเรียกว่า พระเจ้า ก็จะต้องเปลี่ยนพระเจ้าเป็นธรรมชาติ ที่เคยเรียกว่าธรรมชาติ ก็จะต้องเปลี่ยน ธรรมชาติเป็นพระเจ้า คือเป็นสิ่งสูงสุด แล้วแต่จะใช้ชื่อไหน แล้วแต่จะชอบชื่อไหน. คำว่าพระเจ้าหมายถึงสิ่งสูงสุดก็แล้วกัน, สิ่งสูงสุดนั้นคืออะไร ก็ไปว่ากันข้างหน้า, แล้ว การถือศาสนานี้มันแล้วแต่คนในโลก. ถ้าคนในโลกถือศาสนาอะไร ศาสนานั้นมัน ก็อยู่ ถ้าคนในโลกไม่ถือศาสนาอะไร ศาสนานั้นมันก็คับไป มันก็มีเท่านี้.

#### ศึกษาให้รู้จักความจริงของธรรมชาติ.

วิทยาศาสตร์ในที่นี้ หมายถึงความจริงของธรรมชาติ, ตามธรรมชาติ, ตามธรรมชาติ, ตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ. เกี๋ยวนี้ก็อยากจะพูกถึงเค้าเงื่อนของธรรมชาติ ว่าเรา พิจารณาดูแล้วเห็นเรื่อง ทุกเรื่องเป็นเรื่องของธรรมชาติ, ในหลักของพุทธศาสนาจะ เรียกว่าธรรมชาติเสมอกันหมด ไม่มีอะไรมากไปกว่าธรรมชาติ. การศึกษาใหม่ ๆ การศึกษา ฝรั่งก็ดี ที่มีคำว่า super natural เหนือธรรมชาติ หรือผิดธรรมชาตินั้นน่ะ เป็นคำพูก ที่ไม่มีในพุทธศาสนา, ในพุทธศาสนาไม่มีคำว่า เหนือธรรมชาติหรือผิดจากธรรมชาติ

มันจะเป็นธรรมชาติไปหมด. นี้ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ในโลก ยังไม่ทันพุทธ-ศาสนา เพราะว่าคำวิทยาศาสตร์ที่ใช้กันอยู่ในโลก มันยังมีคำว่า super natural คือ เหนือธรรมชาติ; แต่ หลักพุทธศาสนาไม่มือะไรที่จะเหนือธรรมชาติ หรือผิดจาก ธรรมชาติ เป็นธรรมชาติไปหมด.

รู้จักธรรมชาติที่มีอยู่ตามธรรมชาติ, รู้จักตัวของธรรมชาติ จะเป็นร่าง-กายก็ได้ เป็นจิตใจก็ได้ เป็นความรู้สึกคิดนึก เป็นการกระทำอะไรก็ได้ มันเป็น ธรรมชาติ, แล้วมันก็มีกฎของธรรมชาติ บังคับให้เป็นไป, แล้วมันก็มีหน้าที่ ที่จะ ต้องทำตามกฎนั้น ๆ, แล้วก็ได้รับผลจากการกระทำนั้น ๆ.

เช่น คนคนหนึ่งมีเนื้อหนัง ร่างกาย กระกูก โลหิก อะไรท่าง ๆ ทั้งหมดนี้ คือ ธรรมชาติ จะเรียกว่า ประกอบอยู่ด้วยธาตุ ๔ ก็ได้, หรือจะประกอบอยู่ด้วยธาตุ อะไรก็แล้วแต่จะเรียกด้วยวิชาอะไร; แต่ว่ามันเป็นธรรมชาติ มีมาตามธรรมชาติ สืบค่อ กันมาตามธรรมชาติ เป็นตัวธรรมชาติ.

ทีนี้ในคัวธรรมชาติ ในตัวธรรมชาตินี้ มันมีกฎของธรรมชาติบังคับ อยู่ มันจึงเปลี่ยนแปลง; เช่นเนื้อหนังของเรา เจริญเคิบโคไก้ เป็นผู้ใหญ่ไก้ เป็น ของขับถ่ายออกไก้ เป็นของเกิดใหม่ไก้ เป็นของสะสมไว้ไก้ นี่กฎของธรรมชาติทำให้ เป็นอย่างนี้ ในตัวเรามีทั้งธรรมชาติ เป็นทั้งธรรมชาติ และมีกฎของธรรมชาติ.

แล้วเราก็ มีหน้าที่ที่จะต้องปฏิบัติตามกฎของธรรมชาติ นับทั้งแท่ว่า เราท้องกินอาหาร ต้องถ่ายอุจจาระ ถ่ายบัสสาวะ ต้องบริหารร่างกายให้ถูกต้อง มันจึง จะไม่ตายมันอยู่ได้; ถ้ามันมีความทุกข์เกิดมาจากอะไร ก็ต้องบริหารให้ถูกต้อง, ความ ทุกข์เกิดมาจากกิเลสตัวไหนข้อไหน ก็ต้องละกิเลสตัวนั้นข้อนั้น แล้วก็ไม่มีความทุกข์; น้ก็กฎของธรรมชาติ. กิเลสเกิดขึ้นมา เพราะความไม่รู้ความโง่ของมนุษย์นั้นเอง, ความโง่ของมนุษย์นั้นเอง ปรุงให้เกิดสิ่งที่เรียกว่ากิเลส แล้วสิ่งที่เรียกว่ากิเลสก็ บังคับให้ทำไปผิดๆ แล้วก็เดือดร้อนเป็นทุกข์ ทั้งคัวเองและผู้อื่น. ถ้าศึกษาเรื่องนี้ดี รู้อย่างเพียงพอแล้ว กิเลสเกิดไม่ได้ คือโง่ไม่ได้นั่นเอง. เมื่อโง่ไม่ได้มันก็ไม่มีกิเลส เกิด มันก็ไม่มีทำอะไรผิด, แล้วมันก็ไม่มีบัญหา มันไม่มีความทุกข์.

เมื่อเราทำหน้าที่ตามธรรมชาติถูกต้องแล้ว ก็ได้รับผลเป็นที่พอใจ คือไม่ต้องเป็นทุกข์. มนุษย์เป็นอย่างนี้ มนุษย์เป็นอย่างนี้, แม้แต่สัตว์เครจฉานก็ เป็นอย่างนี้, แม้แต่สุนขัตวัหนึ่งนี้, ทั้งหมดนั้นมันก็เป็นธรรมชาติ มันเป็นไปตามกฎของ ธรรมชาติ ทุกอณูทุกปรมาณู ที่ประกอบกันขึ้นเป็นร่างกายของมัน มันเลยมีหน้าที่ตาม แบบของมัน : จะต้องกินอาหาร จะต้องถ่ายอุจจาระ บัสสาวะ, จะต้องบริหารอย่างนั้น อย่างนี้ตามกฎของธรรมชาติ มันรอกชีวิตอยู่ได้ มันได้รับผลจากการปฏิบัติถูกต้องตาม หน้าที่ของธรรมชาติ.

ต้นไม้ต้นไล่นี้ก็เหมือนกัน มันมีตัวธรรมชาติ ที่ประกอบกันขึ้นเป็น ต้นไม้, จะเป็นธาตุกิน น้ำ ลม ไฟ ธาตุอะไรก็แล้วแต่จะเรียกตามภาษาอะไร วิชาแขนง ไหน. ต้นไม้ แต่ละต้นทั้งต้นนี้มัน เป็นธรรมชาติ, แล้วมัน มีกฎของธรรมชาติ บังคับอยู่ ทุก ๆ ปรมาณู มันต้องเปลี่ยนไปทุก ๆ ปรมาณู ควมกฎของธรรมชาติ. คังนั้นต้นไม้จึงมีหน้าที่ ที่จะต้องปฏิบัติให้ถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ; เช่นว่ามันจะ ต้องดูกน้ำขึ้นไป ดูดแร่ธาตุขึ้นไป เมื่อมีแสงแคด มันก็ปรุงให้เป็นอาหารทางใบส่งกลับ มาเลี้ยงลำต้นงอกงาม แล้วมันก็รอดอยู่ได้ เพราะมันปฏิบัติถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ.

ฉะนั้นเราจึงพูดว่า สิ่งที่มีชีวิตในระดับมนุษย์ก็ดี ในระดับสัตว์เครั้งฉาน ก็ดี ในระดับคันไม้คันไล่ก็ดี อยู่ภายใต้กฎเกณฑ์อันนี้, เพราะมัน เป็นตัวธรรมชาติ, ได้, แล้วมัน ถูกควบคุมอยู่ด้วยกฎของธรรมชาติทุก ๆ ปรมาญ, นี่จะเรียกว่าเป็นสิ่ง สูงสุด กฎของธรรมชาติเป็นสิ่งสูงสุด เข้าไปควบคุมอยู่ในทุก ๆ ปรมาญ ที่ประกอบกันขึ้น เป็นโลก; แม้แต่ในกองอุจจาระกฎของธรรมชาติก็เข้าไปควบคุมกองอุจจาระ ให้เปลี่ยน แปลงกลายเป็นอย่างอื่นไปได้, กลายเป็นอาหารของหนอน กลายเป็นอาหารของแมลง อะไรไปได้. นี่เรียกว่าไปควบคุมอยู่ทุก ๆ ปรมาญ, ที่ประกอบกันขึ้นเป็นโลก, นี้เรา เรียกว่ากฎของธรรมชาติ ใครจะเรียกว่าพระเจ้า หรือใครจะเรียกอะไรก็สุดแท้ ไม่มี ใครห้าม. แต่สำหรับ พุทธบริษัทก็เรียกว่า กฎของธรรมชาติ ควบคุมสิงสถิตอยู่ใน ทุก ๆ ปรมาญ, ของสิ่งที่ประกอบกันขึ้นเป็นสากลจักรวาล, สากลจักรวาลจะมีก็ปรมาญ ก็อะตอม จะมีกฎของธรรมชาติเข้าไปควบคุมอยู่ทุก ๆ ปรมาญ แล้วมันก็เป็นไปตามกฎนั้น.

ฉะนั้น สิ่งใดจะมีชีวิตรอด สิ่งนั้นต้องประพฤติให้ถูกต้องตามกฎอัน นั้น คือให้ถูกต้อง; อย่างกฎวิทยาศาสตร์ที่ว่า The fittest the survival, the fittest the survival — สิ่งใดเหมาะสมสิ่งนั้นจะรอดอยู่. นี่มันจะต้องมีการประพฤติปฏิบัติให้ถูก ต้อง ตามกฎของธรรมชาติ ที่ควบคุมอยู่ในทุก ๆ ปรมาณู ของสิ่งที่ประกอบกันขึ้นเป็น จักรวาลนี้. แม้แต่ก้อนหินนี้ ไม่มีชีวิตนี้ มันก็ยังเป็นธรรมชาติ มีกฎของธรรมชาติ ควบคุมอยู่ทุกปรมาณู ให้ทุก ๆ ปรมาณูของก้อนหินนี้เปลี่ยนไปตามกฎเกณฑ์อันนั้น, และ ในที่สุดมันจะเป็นอย่างอื่น หรือมันจะเป็นอย่างไรก็สุดแท้ เพราะมันจะเป็นไปตามกฎของ ธรรมชาติ.

นี้คือความเป็นวิทยาศาสตร์ ตามหลักแห่งพุทธศาสนา ซึ่งอาคมาได้ กล่าวแล้วว่า พุทธศาสนานี้เป็นศาสนาประเภท evolutionist ไม่มีเค้าเงื่อนแห่ง creationist เหลืออยู่เลย; แต่การที่คนจะถือไขว้เขวกันนั้น มันห้ามไม่ได้มันแล้วแต่คน. แต่ถ้าถือ หลักพุทธศาสนาโดยตรง โดยถูกต้องแล้ว มันจะมีลักษณะเป็น evolutionist เป็นไปตาม เหตุตามบัจจัย ตามกฎของอิทป์บัจจยดา, แล้วก็สามารถที่จะใช้กฎเกณฑ์อันนี้ ทำอะไรได้ สร้างนั้นสร้างนี่ขึ้นมาได้ โดยถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ, สามารถที่จะสร้างอะไรขึ้นมา ได้ สามารถที่จะเลิกร้างอะไรก็ได้ เพราะทำถูกต้องตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ.

ขอให้เรามองดูส่วนลึกที่สุด ของสิ่งที่เรียกว่าความจริงๆ, ความจริงของ ธรรมชาติ ซึ่งจะเป็นพื้นฐานของวิชาวิทยาศาสตร์ สำหรับจะค้นคว้า สำหรับจะรู้ สำหรับจะบัญญัติแค่งคั้งกฎเกณฑ์อะไรค่าง ๆ; นี้เป็นสิ่งที่ว่าเป็นใจกลาง เป็นแกน กลางของสากลจักรวาล สากลจักรวาล ของ cosmos, มันยิ่งกว่า ยิ่งกว่าทุกโลกอีก ของสากลจักรวาล ทุก ๆ จักรวาลรวมกันเป็นนี่, ไม่ใช่เพียงแต่ระหว่างชาตินะ มัน ระหว่างจักรวาล ประกอบอยู่ด้วยกฎเกณฑ์อันนี้, แล้วจะอยู่เป็นใจกลาง สำหรับที่ ใครจะศึกษาให้รู้ แล้วก็ปฏิบัติ แล้วก็ได้รับผลตามที่คนต้องการ; จึงถือโอกาสว่า พูด ในวันที่ว่ามันจะขึ้นปีใหม่ ขอให้ความรู้ของเราก้าวหน้า ๆ ก้าวหน้า ไปตามคำว่า ปีใหม่ ๆ ปีใหม่เรื่อย ๆไป, แล้วมันจะถึงความสมบูรณ์เข้าสักวันหนึ่ง ถูกต้องตามความจริงทั้ง หมดทั้งสิ้น, แล้วมนุษย์ก็จะหมดบัญหา. มนุษย์ก็จะถือความจริงข้อเดียวกัน, ความ จริงสิ่งเดียวกันแล้วก็จะรักใคร่กัน เป็นมนุษย์คนเดียวกันทั้งสากลจักรวาล.

เคี๋ยวนี้ยังเป็นไปไม่ได้ แม้แต่ในประเทศไทยนิดเคี๋ยวก็ยังรักกันไม่ได้; เว้นไว้แต่เมื่อไรเราจะเข้าถึงความจริงอันสูงสุดของสากลจักรวาล, แล้วทุกคนจะยอม ปฏิบัติ เป็นสมาชิกของสากลจักรวาลเดี๋ยว, ่จะรักใคร่กัน จะเลิกเบียดเบียนกัน เลิก รบราฆ่าพันกัน เลิกแย่งชิงกัน เลิกเอาเปรียบกัน อย่างที่กำลังกระทำอยู่บัดนี้; เพราะมันมีตัวกู มีของกู เกิดมาจากความโง่ของตน เห็นแก่ตน มีความเห็นแก่ตน.

เคี๋ยวนี้เพียงแต่ ทุก ๆ ศาสนา ช่วยกันทำลายความเห็นแก่ตนของมนุษย์ ให้หมดไป ก็นับว่าประเสริฐที่สุดแล้ว แล้วก็เป็นหน้าที่ด้วย. ไปศึกษาคูให้ดี โดย ประวัติความเป็นมาของแต่ละศาสนา ดูจะตั้งต้นขึ้นมาจากบัญหาที่เกิดมาจากความ เห็นแก่ตัวของมนุษย์ ทั้งนั้น คือมนุษย์ ไม่รักกัน แล้วก็เคือคร้อนกันไปหมด, หรือว่า เห็นแก่ตัวยึคถือตัวก็กลัวตาย อย่างนี้เป็นต้น มันก็เคือคร้อนเป็นทุกข์ส่วนตัว. นี่เห็น แก่ตัว เบียดเบียนผู้อื่น มันก็เป็นความทุกข์ส่วนสังคม, ความทุกข์ส่วนตัวหรือความ ทุกข์ส่วนสังคม มันเกิดมาแต่ความเห็นแก่ตัว; เป็นหน้าที่ของแต่ละศาสนา จะ ต้องช่วยกันกำจัด, แล้วศาสนาก็อย่ามาเห็นแก่ตัวเสียเอง จนเกิดการขัดแย้ง กระทบ กระทั่ง ทะเลาะวิวาทระหว่างศาสนาเลย.

## ศึกษาศาสนาให้เข้ากันได้แล้วจะช่วยมนุษย์ได้.

อากมาเห็นว่า การศึกษาศาสนาเปรียบเทียบ ในลักษณะที่จะให้เข้ากัน ได้ อย่างนี้ ในลักษณะที่จะรวมกันเหลือแต่เพียงศาสนาเดียวนี้ จะช่วยมนุษย์ได้ จึงขอ ถือโอกาสนำมาพุก ในลักษณะคล้าย ๆ กับว่า เป็นของขวัญวันปีใหม่ ที่จะมาถึงในวัน มะรึนนี้แล้ว จะได้ช่วยกันเข้าใจไว้ ช่วยกันสืบก่อออกไปสืบต่อออกไป ให้มันมีสิ่งสูงสุด หรือความจริงอันสูงสุดนี้ มาช่วยโลก มาควบคุมโลก มาช่วยโลก ให้เป็นไปอย่างถูกต้อง ตามกฎของความจริง. นี่มี ธรรมะ ๔ ความหมายเป็นบทเรียน คือเรียนรู้เรื่อง ธรรมชาติ เรียนรู้เรื่อง กฎของธรรมชาติ เรียนรู้เรื่องหน้าที่ตามกฎของธรรมชาติ แล้วก็เรียนรู้เรื่อง ผลอันเกิดจากหน้าที่นั้น ก็จะเป็นความจริงของสากลจักรวาล, ปฏิบัติเข้าถึงความจริงของนี้แล้ว จะประเสริฐที่สุด คือ ดับทุกข์ได้.

เมื่อคับทุกข์ได้ก็ต้องเรียกว่า เป็นทุกศาสนา ด้วยการปฏิบัติให้ดับทุกข์ได้ นี่ เราจะเป็นสมาชิกของทุกศาสนา มันจะมีก็สิบศาสนาในโลก. เดี๋ยวนี้มาถือกัน แต่ปาก: เป็นพุทธ เป็นคริสต์ เป็นอิสลาม เป็นฮินคู เป็นซิกส์ นี้มันว่าแต่ปาก, แล้วก็ไม่ได้เป็นค้วยซ้ำไป, เป็นเพียงศาสนาเดียวก็ยังไม่ได้ เพราะมันเป็นแต่ปาก. ถ้า ปฏิบัติจริง ปฏิบัติจริง มันดับทุกข์ได้, ปฏิบัติความจริงจนดับทุกข์ได้ คนคน เดียวนั้นน่ะ จะถือหมดทุกศาสนา, มันจะมีก็สิบศาสนาก็ตามใจ เรากนเดียวสามารถ ถือได้ทุกศาสนา มีศาสนาทุกศาสนาในคน ๆ เดียว.

นี่กูอย่างนี้เถอะมันดีหรือไม่ดี จะมีก็ศาสนาก็ลองว่ามากุ ถ้าปฏิบัติความดี เพื่อดับทุกข์ได้ แล้วก็เป็นทุกศาสนา แหละ, ผู้ทำความดีอยู่ นั้นแหละ เป็นผู้ถือ ศาสนาทุกศาสนา โดยไม่ต้องเรียกชื่อ โดยไม่ต้องขึ้นทะเบียน โดยไม่ต้องไปจดบัญชี. เขาปฏิบัติอย่างถูกต้องตามกฎเกณฑ์ ของธรรมชาติ คับทุกข์ได้โดยถูกต้องอยู่นี่; นั่นแหละคือเขาถือทุกศาสนา, เขามีศาสนาจริงๆ ทุกศาสนา, เบ็นศาสนาจริงที่มาอยู่ ในตัวบุคคลเดียวทุกศาสนา เลยไม่ต้องเปรียบเทียบ เห็นใหม่ไม่ต้องเปรียบเทียบ. คนเดียวสามารถเป็นศาสนิกได้ของทุกๆ ศาสนาในโลก; ใครจะเอาหรือไม่เอานั้น มันอีกเรื่องหนึ่ง เดี๋ยวนี้คนเดียวเป็นศาสนาเดียวก็ยังไม่ได้นี่ เพราะถือแต่ปากนี้, คนคนเดียวถือศาสนาเดียวยังไม่ได้ เพราะมันถือแต่ปาก, มันพุดแต่ปากนี้ มันดับทุกข์ ไม่ได้. คนเดียวแท้ๆ ยังถือศาสนาเดียวก็ยังไม่ได้.

เคียวนี้ คนเดียวเป็นได้ทุกศาสนา, เป็นผู้มีศาสนาทุกศาสนา เพราะ ปฏิบัติถูกต้องตามความจริงของธรรมชาติแล้วดับทุกข์ได้ ตามความมุ่งหมายของสิ่ง สูงสุด, ซึ่งจะเรียกว่ากฎของธรรมชาติ หรือจะเรียกว่าพระเป็นเจ้า หรือจะเรียกว่าไกวลัย หรือจะเรียกอะไรก็แล้วแต่จะเรียกเถอะ, มันมีชื่อมากๆ น่ะ สิ่งสูงสุดนี้, มีสิ่งสูงสุดที่ แท้จริง ไม่สักแต่ว่าชื่อสมมติ ก็จะใช้อำนาจของสิ่งสูงสุดนั้น ดับทุกข์ได้จริง แล้วคนนั้น จะมีศาสนาทุกศาสนาอยู่ในตัวเขา. นี่ไม่ต้องเปรียบเทียบ เรื่องก็จบ, เพราะไม่อาจจะ

เปรียบเทียบท่อไปแล้วเรื่องมันจบ. คนคนเคียวปฏิบัติชนิคที่เรียกว่ามีศาสนาทุกศาสนา อยู่ในตัวเขา แล้วเรื่องมันก็จบ.

นื่อาทมาเรียกว่า ศาสนาเปรียบเทียบแห่งสากลโลก หรือสากลจักรวาล.
สากลโลกนี้แคบนิดเดียวนะ สากลจักรวาลนั้นคือทุกโลก ทุกกลุ่มแห่งโลก; เรามี
ศาสนาแห่งสากลจักรวาล ครอบงำได้ทุกศาสนาที่ดับทุกข์ได้, ศาสนาที่ดับทุกข์
ได้; ถ้าดับทุกข์ไม่ได้ไม่ใช่ศาสนา. ถ้าเป็นศาสนาต้องดับทุกข์ได้; ฉะนั้นเราก็
มีทางที่จะช่วยกัน แก้บัญหาของมนุษย์ในโลกที่กำลังไม่มีสันติภาพ เพราะมีแต่ความ
เอาเปรียบกัน ไม่รักกัน, ไม่รักกัน เอาเปรียบกันคอยช่วงชิง คอยกอบโกย, มีเครื่อง
มือเป็นการเมืองบ้าง เป็นการทหารบ้าง เป็นการอะไรบ้าง สำหรับจะแย่งชิงประโยชน์
ของกันและกัน, แล้วก็ถูกลงโทษ; ถูกลงโทษโดยกฎของธรรมชาติ, ถูกลงโทษโดย
กฎของธรรมชาติ ให้มันเป็นโลกที่เต็มไปด้วยวิกฤตการณ์เลวร้าย ไม่มีความดีความงาม
เป็นผาสุกเลย. ศาสนาทั้งหลายก็เป็นหมัน; ถ้าในโลกนี้มันยังมีแต่วิกฤตการณ์
อันเลวร้ายก็ต้องพูดว่า ศาสนายังเป็นหมันอยู่, ทุก ๆ ศาสนายังเป็นหมันอยู่.

ขอให้ทุกศาสนาลุกขึ้นมาจัดการ ให้วิกฤตการณ์อันเลวร้ายในโลกนี้หมดไป
แล้วก็จะเรียกว่าศาสนานั้นยังอยู่ และข้อนี้จะต้องสำเร็จได้ด้วยการร่วมมือ; เพราะว่า
ศาสนาเคียวทำไม่ได้ เพราะคนในโลกมันมีหลายสิบชนิด ชนิดหนึ่งมันต้องการศาสนา
ชนิดหนึ่ง, ชนิดหนึ่งมันต้องการศาสนาชนิดหนึ่ง. ดังนั้น ศาสนาทุกโลก ลุกขึ้นมา
ร่วมมือกัน กำจัดความเลวร้ายในโลก ทำให้โลกนี้มีสันติภาพ. ทุกศาสนามี
อำนาจศักดิ์สิทธิ์ คือดับทุกข์ได้ อยู่ด้วยกันทุกศาสนา, เช่นเคียวกับในน้ำหรือของ
เหลวทุกชนิด มีน้ำบริสุทธิ์อยู่ทั้งนั้น เอาน้ำชนิดไหนมาก็ตามเถอะ เราเอามากลันเอา
มาแยกออกเป็นน้ำบริสุทธิ์ได้ทั้งนั้น. นี่คือข้อที่ว่าทุก ศาสนา จะอยู่ในชื่ออะไร

อย่างไร ก็มีส่วนหนึ่งซึ่งจะเอามาใช้ดับทุกข์ได้, แล้วเอาส่วนนี้มาเทรวมกันเข้า ค้วยกัน หลอมเข้าด้วยกัน ร่วมมือกันดับทุกข์ในโลก.

น็คือ การเปรียบเทียบศาสนา เพื่อเห็นความเข้ากันได้, ความร่วม มือกันได้, แล้วสามารถขจัดวิกฤตการณ์อันเลวร้ายในโลกได้; ไม่ใช่เปรียบเทียบ ให้เห็นความแตกต่างระหว่างศาสนา แล้วเกลียดชังกัน เหมือนที่กระทำกันอยู่โดยมาก. ต้องขอพูดอย่างนี้ ว่าเหมือนที่กระทำกันอยู่โดยมาก; เพราะว่าศึกษาศาสนาเพื่อการ เปรียบเทียบแล้วเปรียบเทียบให้เห็นความแตกต่างกัน, เปรียบเทียบให้เห็นความดีกว่ากัน ความเลวกว่ากัน มันโง่, มันโง่ เหมือนกับที่จะถามว่า กินขนมบั่งดีกว่ากินข้าว หรือว่า กินข้าวดีกว่ากินขนมบั่ง.

หวังว่าเราคงจะได้ต้อนรับปีใหม่กัน ด้วยการเข้าใจในสิ่งที่จะช่วยเราให้รอด ยิ่งๆขึ้นไปกว่าทุกปี, แล้วพรุ่งนี้ก็จะพูดเรื่องปีใหม่ชีวิตใหม่ ให้ละเอียดยิ่งขึ้นไปอีก, ในวันนี้ก็ขอให้เครียมตัวว่า จะเข้าถึงเครื่องมือ ที่จะช่วยโลกให้มีสันติภาพ ให้มากกว่า ปีเก่า ก็เรียกว่า เราไม่บกพร่องในหน้าที่, เราไม่บกพร่องในหน้าที่ของมนุษย์.

นี่ อาคมาก็แพ้ พ่ายแพ้แก่ไวรัสแล้ว เจ็บคอแล้ว พูกไม่ไหวแล้ว ค้อง ขอโอกาสยุคิการพูดในวันนี้.

ขอแสกงความยินดีอีกครั้งหนึ่ง ในการมาของท่านทั้งหลาย มาจากที่ไกล, มาจากที่ไกล มาทนความลำบากบางอย่างบางประการ เพื่อจะ ศึกษาสิ่งที่เรียกว่าธรรมะ. ธรรมะใน ๔ ความหมาย : คือตัว ธรรมชาติ, คือตัว กฎของธรรมชาติ, ตัว หน้าที่ ตามกฎของธรรมชาติ, ตัว ผลที่จะได้รับจากหน้าที่, แล้วนำติดตัวไปศึกษาปฏิบัติ ให้เกิดเป็นศาสนาขึ้นมา คือมีระบบการปฏิบัติเป็นตัวศาสนาขึ้นมา. อย่ามีแต่ความรู้

หรือความเชื่ออย่างเดียว มันไม่พอ, ต้องมีการปฏิบัติให้เกิดผลขึ้นมา.

หวังว่าคงจะมีความเข้าใจเพิ่มขึ้นบ้างตามควร ในการที่จะปรับปรุงชีวิตใหม่ ชีวิตปีใหม่นี้ให้ก้าวหน้ากว่าปีเก่า ด้วยกันทุกๆคน แล้วมีความสุขอยู่ทุกทิพาราตรี.

อาตมาขอยุติการบรรยาย.

ภาคผนวก สิ่งที่ศาสนิกชนควรทราบ

- le -

อต พฤษภาคม ๒๔๒๔

# พุทธธรรม สำหรับศาสนิกต่างศาสนา.

ท่านทั้งหลาย ที่มีความสนใจ และใคร่ศึกษาธรรมะในพระพุทธศาสนา,

อาคมามีความยินดี ในความประสงค์ของการมาสู่สถานที่นี้ของท่านทั้งหลาย โดยหวังว่าจะศึกษาธรรมะในพระพุทธศาสนา.

เคี๋ยวนี้ก็อยากจะพุดเป็นเรื่องแรกว่า การนั่งกลางดิน เป็นสิ่งที่มีความ หมายพิเศษสำหรับพุทธบริษัท หรือผู้ที่จะศึกษาพุทธศาสนา. เป็นที่รู้กันทั่วไปว่า ผู้ให้กำเนิดพุทธศาสนา หรือ พระพุทธเจ้า นั้น ประสูติกลางดิน จะค้วยเหตุบังเอิญ หรือเหตุอะไรก็ไม่ต้องวินิจฉัย. ตามข้อเท็จจริงก็คือ ท่านประสูติกลางดิน ใต้ต้นไม้ แห่งหนึ่งในขณะเดินทาง, แล้วท่านก็ตรัสรู้พระธรรมเมื่อนั่งกลางดิน โดนต้นไม้ ใกล้ๆ ลำธารแห่งหนึ่ง. เมื่อท่าน สอนสาวก ก็เรียกว่าเกือบทั้งหมด สอนเมื่อนั่งอยู่กลางดิน,

บรรยายแก่คณะซิสเตอร์ จากกรุงเทพฯ

จนกล่าวได้ว่า พระไทรบีฏกนี้ มีกำเนิดกลางดิน. กุฏของท่านก็พื้นดิน และในที่สุด ท่านปรินิพพานคือกาย ที่เรียกกันว่า ปรินิพพานนั้นก็กลางดินใต้ต้นไม้.

น้มนเป็นเรื่องที่ควรจะสนใจด้วยเหมือนกัน คือมันเข้ารูปกันได้กับข้อที่ว่า พุทธศาสนาเป็นเรื่องของธรรมชาติ; ถ้าเรียกให้ถูกเรียกว่าพุทธธรรมดีกว่า, เป็น ชื่อของธรรมะ ฉะนั้นเราอยู่อย่างธรรมชาติ นั้งอยู่อย่างธรรมชาติ คือนั่งกลางดินนี้ มัน ใกล้กับเรื่องหรือว่าตัวธรรมะ มากกว่าที่จะนั่งศึกษากันบนตึก บนอาคารเรียน มีราคาเป็นล้านๆ; เพราะว่าพุทธธรรมนี้ เกิดอยู่กลางดิน สอนกลางดิน เพื่อจะปลุก ความสนใจว่า มันเป็นเรื่องของธรรมชาติ, ให้ท่านทั้งหลายเริ่มมีความสนใจมาแค่ต้นว่า มันเป็นเรื่องของธรรมชาติ.

## พุทธธรรมเป็นเรื่องของธรรมชาติ.

กำว่า พุทธศาสนา หรือ Buddhism นี้เป็นคำใหม่ ในครั้งพุทธกาลไม่มี คำว่า "พุทธศาสนา", เรียกสั้น ๆ ว่า ธรรม เฉย ๆ หรือ ธัมมะ หรือ ธรรม, เรียก กันแท่อย่างนั้น ไม่มีคำว่า พุทธศาสนา, คำว่า พุทธศาสนาเป็นคำใหม่. ถ้าจะรู้จัก พุทธศาสนาอย่างแท้จริง ให้สนใจคำว่า "ธรรม", คำว่า ธรรมในที่นี้ มีความหมาย ในภาษาปัจจุบันว่า ธรรมชาติ; ดังนั้นคำว่า ธรรม จึงเป็นเรื่องของธรรมชาติ.

ที่นี้ธรรมชาตินี้เราไม่อาจจะแบ่ง หรือไม่ควรจะแบ่งว่าเป็นพวกนั้นพวกนี้ เป็นคนชาตินั้น เป็นคนชาตินี้ หรือถือศาสนานั้นถือศาสนานี้; เพราะสิ่งที่เรียกว่า ธรรมชาตินั้นมันเป็นของธรรมชาติเอาเสียจริง ๆ, เป็นธรรมชาติมาก จนถึงกับว่าไม่เรียก ว่าคนค้วยซ้ำไป, ไม่เรียกคนว่าคน แต่เรียกคนว่าธรรมชาติ, หรือกลุ่มของธาตุต่าง ๆ ตามธรรมชาติ ประกอบกันขึ้นเป็นกลุ่ม ๆ. นี่คือความหมายของคำว่าธรรมชาติ จน ถึงกับว่าไม่ต้องเป็นสัตว์ ไม่ต้องเป็นคน, ไม่ต้องเป็นต้นไม้ต้นไล่, เป็นธรรมชาติ คือ เป็นธาตุตามธรรมชาติ จับกลุ่มกันเป็นกลุ่มนั้นกลุ่มนี้; แล้วคนนี้เพิ่งสมมติให้เรียกว่า กนว่าสัตว์ ว่าต้นไม้, ยังมีเรียกชื่อเฉพาะออกไปเฉพาะสิ่งเฉพาะอันก็มี.

คำว่า "ธรรมชาติ" นี้ในภาษาไทยก็ยังแคบ ในภาษาบาลีกว้างมาก คือ หมายถึงทุกสิ่งไม่ยกเว้นอะไร คือไม่มีอะไรที่ไม่ใช่เรื่องของธรรมชาติ. คำว่า ธรรม จึงมีความหมายมาก คือ ความหมายถึงสิ่งทุกสิ่ง เลยไม่รู้จะแปลเป็นภาษาอื่นว่าอย่างไร มีคนเคยพยายามแปลเป็นภาษาอังกฤษอย่างนั้นอย่างนี้, อย่างนั้นอย่างนี้ ออกมาตั้ง ๓๐ กว่าคำ มันก็ยังไม่หมดความหมายของคำว่า ธรรม ในภาษาบาลี; เพราะว่า คำนี้มัน หมายถึงทุกสิ่งจริงๆไม่ยกเว้นอะไร. เคี๋ยวก็จะพูดกันพอเข้าใจได้ คือว่าจะเป็นเรื่องที่มี อยู่ตามธรรมชาติ; เรื่องของคน เรื่องการกระทำของคน เรื่องความคิดนึก ความรู้สึก ของคน มันรวมอยู่ในคำ ๆ นี้ ซึ่งมีความหมายกว้าง ว่าเป็นเรื่องของธรรมชาติ.

#### ธรรมคือธรรมชาติแจกเป็น ๔ ความหมาย.

ธรรมชาติใน ๔ ความหมาย; ธรรมะ คือธรรมชาติแจกเป็น ๔ ความ หมาย: ความหมายที่ ๑ คือ ตัวธรรมชาติ นั่นเอง. ความหมายที่ ๒ คือตัวกฎ, กฎของธรรมชาติ ที่มีอยู่ในธรรมชาตินั้น ๆ. ความหมายที่ ๓ คือ หน้าที่ที่สิ่งที่มี ชีวิตจะต้องปฏิบัติตามกฎของธรรมชาติ นี่เรียกว่า หน้าที่ตามกฎของธรรมชาติ ก็เรียก ว่าธรรมเหมือนกัน. ความหมายที่ ๔ ผลอะไรเกิดขึ้นมา ก็เรียกว่าธรรมอีก. คำว่า ธรรมมีความหมาย ๔ ความหมายอย่างนี้, ตามหลักพุทธศาสนาแยกธรรมออกเป็น ๔ ความหมายอย่างนี้. ตัวธรรมชาติ ตามภาษาบาลี แล้วมัน หมายถึงทุกสิ่ง ถ้าในภาษาไทย หรือในภาษาต่างประเทศ อาจไม่หมายถึงทุกสิ่งก็ยังมียกเว้นที่มันไม่ใช่ธรรมชาติ; เช่น ที่มนุษย์ทำเขาไม่เรียกว่า ธรรมชาติ แต่ภาษาทางธรรมะในพระพุทธศาสนานี้ก็ยังถือว่า เป็นธรรมชาติ, เพราะคนเองก็เป็นธรรมชาติ กระทำค้วยสิ่งเป็นธรรมชาติ มีผลตาม ธรรมชาติ. แต่เอาละเป็นอันว่า ธรรมชาติคือสิ่งที่เป็นอยู่เอง ก่อนแต่มีควงอาทิตย์ ควงจันทร์ มีแต่ที่ว่างๆ หรือยิ่งกว่าว่าง จนกระทั่งมีควงอาทิตย์มีควงจันทร์ มีโลกมีอะไร ทุกอย่างในโลก ก็เรียกว่าธรรมชาติ.

ทีน้ำในทุกสิ่งนั้นมีกฎ อะไรอันหนึ่ง กำกับอยู่ สิงอยู่ ควบคุมอยู่ นั้นเรียกว่า กฎของธรรมชาติ เช่นทำไมก่อนนี้ไม่มีจักรวาล ไม่มี solar system ไม่มีอะไร แล้วทำไม มันมีขึ้นมาได้? มันก็เพราะกฎของธรรมชาติ มีควงอาทิตย์ แล้วก็มีโลก, แล้วก็มี อะไร ๆในโลก ตามลำคับ, ก็เรียกว่ามันเป็นไปโดยกฎของธรรมชาติ.

กฎนี้เรียกชื่อ เป็นบาลีว่า กฎอิทัปบัจจะตา; พังยากหน่อย แต่อยาก จะขอร้องให้จำไว้ เพราะว่าอะไร ๆ ทุกเรื่องมันจะมารวมที่เรื่องนี้. กฎอิทัปบัจจะตาคือ กฎ เรื่องเหตุบัจจะว่า เพราะสิ่งนี้มีสิ่งนี้จึงมี, เพราะสิ่งนี้ไม่มีสิ่งนี้จึงไม่มี, ว่า อย่างนี้สักกี่เคือนก็ปี มันก็มีเท่านี้ เรียกว่ากฎอิทัปบัจจะตา, มีสิ่งซึ่งเป็นเหตุ แล้วก็ ให้เกิดสิ่งซึ่งเป็นผล, กลายเป็นเหตุให้เกิดผล, กลายเป็นเหตุให้เกิดผล, กลายเป็นเหตุให้เกิดผล, นี้กฎอิทัปบัจจะตา, จนกระทั่งเกิดสิ่งที่มีชีวิต ถือว่าโลกนี้ก่อนนี้ไม่มีสิ่ง ที่มีชีวิต.

ท่อมามีสิ่งที่มีชีวิท จะเป็นคนก็ดี เป็นสัตว์ก็ดี เป็นค้นไม้ค้นไล่ ก็ดี มันมีชีวิต สิ่งที่มีชีวิตทุกสิ่งต้องประพฤติตามกฎ มิฉะนั้นมันจะต้องตาย, จะต้อง สูญหายไป อยู่ไม่ได้ นี้เรียกว่า กฎ. แล้วก็มีหน้าที่ที่จะต้องทำตามกฎ; ครั้น ทำหน้าที่แล้วผลก็ออกมา ตามสมควรแก่การทำหน้าที่ ที่ใดแก่มนุษย์ ตรงตามประสงค์บ้าง ไม่ตรงตามความ ประสงค์บ้าง, แล้วแต่มันทำหน้าที่ผิดหรือทำหน้าที่ถูก.

ลองดูเถอะว่า ธรรม ๔ ความหมายนี้ มันหมายถึงทุกสิ่งจริงๆ ไม่ได้ยกเว้น อะไร, ธรรมชาติทั้งหมด ธรรมชาติในตัวเรา ผม ขน เล็บ พัน หนัง ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม อะไรในตัวเราทั้งหมดนั้นก็คือตัวธรรมชาติ. ที่นักฏที่มันควบคุมธรรมชาติเหล่านั้นในตัวเรา ก็เรียกว่ากฎของธรรมชาติ. นี่ ธรรมชาติก็อยู่ในตัวเรา, กฎ ของธรรมชาติก็อยู่ในตัวเรา แล้วที่เรียกว่า ตัวเรา, ที่สมมุติเรียกว่า ตัวเรา มันก็ มีหน้าที่ ต้องกิน ต้องอาบ ต้องถ่าย ต้องบริหาร ต้องอะไรต่างๆ เรียกว่าหน้าที่ มัน ก็อยู่ในตัวเรา. เกิดผลมาเป็นความสุข, ความทุกข์อะไร ก็อยู่ในตัวเรา นี้เรียกว่า ที่ อยู่ในตัวเราอย่างไร ที่นอกตัวเราก็อย่างนั้น เหมือนกัน, ที่ผู้อื่นก็อย่างนั้นเหมือนกัน. ฉะนั้น จึงถือว่า เป็นเพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ตาย ต้องรักใคร่ ต้องไม่เบียดเบียนกัน. ถ้ามันมีชีวิตต่ำลงไปเป็นสัตว์เครจฉาน มันก็ต้องประพฤติโดยกฎเกณฑ์เคียวกัน; สัตว์ เครจฉานอย่างนี้ ก็มีความเป็นธรรมชาติ เป็นกฎของธรรมชาติ มีหน้าที่ตามกฎของ ธรรมชาติ, แล้วก็มีผลจากหน้าที่ สบายบ้าง ไม่สบายบ้าง ตามเรื่องของมัน.

ขอให้เข้าใจกำว่า ธรรมใน ภาษาไทย, ธมุมใน ภาษาบาลี, ธรุมใน ภาษาสันสกฤต ที่เขาเอาไปเป็น ภาษาอังกฤษ เขาเอามาจากภาษาสันสกฤต จึงเรียกว่า Dharma. ถ้าบาลีก็ธมุม, ถ้าไทยก็ธรรมเฉย ๆ.

นี้ ธรรมคือธรรมชาติใน ๔ ความหมาย ช่วยจำไว้เป็นหลักให้ก็ๆ จะสะดวกที่สุด ที่จะศึกษาสิ่งที่เรียกว่า ธรรม ค่อไปข้างหน้า. ธรรม คือ ตัวธรรม-ชาติ, ธรรมคือ ตัวกฎของธรรมชาติ, ธรรมคือ หน้าที่ตามกฎของธรรมชาติ, ธรรม คือ ผลที่เกิดมาจากหน้าที่นั้น.

## ในคริสตธรรมก็มีธรรม ๔ ความหมายนี้.

ท่านศึกษาดูให้ดีเถอะว่า ธรรมคือธรรมชาติ, ธรรมคือกฎของธรรมชาติ, ธรรมคือหน้าที่ตามกฎของธรรมชาติ, ธรรมคือผลที่ออกมาจากหน้าที่; ถ้าท่าน เข้าใจ ธรรม ๔ ความหมายนี้ดี จะสามารถเอาไปเปรียบเทียบกับคำที่มีอยู่ใน Christianity มีครบทุกคำเหมือนกัน; แม้ว่ามันจะเทียบกันลำบากสักหน่อย แต่มันก็เทียบได้. ธรรมในความหมายไหนจะตรงกับสิ่งที่พระเจ้าสร้างขึ้น, ธรรมในความหมายไหนจะตรงกับตัวพระเจ้าเอง, หรือธรรมในความหมายไหนจะตรงกับหน้าที่ ที่คนทุกคนจะต้อง ปฏิบัติต่อพระเจ้า, ธรรมในความหมายไหน ที่เป็นสิ่งที่พระเจ้าโปรคประทานให้, มัน เล็งถึงสิ่งนั้นด้วยเหมือนกัน. แต่เราเรียกชื่อต่างกัน ตามวัฒนธรรม ตามสายแห่ง วัฒนธรรม, ตามวัฒนธรรมแห่งภาษา; ถ้าเราไม่รู้ เราได้ยินชื่อต่างกัน แล้วเข้า ใจผิด แล้วก็ทุ่มเถียงกัน ก็ได้, ไม่มีประโยชน์อะไร.

ขอให้สนใจคำว่าธรรมใน ๔ ความหมายก่อน เข้าใจแล้วจะมองเห็นความ หมาย ๔ ความหมายนี้ มีอยู่ใน Christianity ด้วยกัน; จะโดยเปรียบเทียบก็ได้, จะ โดยมองเห็นจริง เป็นตัวจริง เป็นสิ่งเคียวกันก็ได้.

เช่น พุทธบริษัท เรา มองพระเจ้าในทุก ๆ ศาสนา ที่มีพระเจ้า ว่าพระ-เจ้าเหล่านี้คือ สิ่งที่เราเรียกว่ากฎของธรรมชาติ, เรียกชื่ออย่างอื่นก็มี; แต่ที่เรียกกัน ครงๆ ก็เรียกว่ากฎของธรรมชาติ เพราะว่ากฎของธรรมชาติ โดยเฉพาะกฎอิทัปบัจจยตา นี้ขอร้องให้ช่วยจำไว้. อิทัปบัจจยตานั้นแหละเป็นต้นเหตุ และมีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง, ฉะนั้น สิ่งทั้งปวงเกิดขึ้น หรือปรากฎออกมาด้วยอำนาจของกฎอิทัปบัจจยตา เมื่อเกิด ออกมาแล้ว ก็ยังอยู่ใต้การควบคุมของกฎอิทัปบัจจยตา แล้วก็มีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง. กฏอิทัปบีจจยตาเป็นเหมือนปฐมเหตุ เป็น The first course ของ สิ่งทั้งปวง เพราะมันมีอยู่ก่อนสิ่งใก ๆ; ก่อนมีสากลจักรวาล มันมีกฏนี้ ซึ่งเราก็ ไม่อาจจะถามว่ามันมาแค่ไหน, เช่นเดียวกับที่เราไม่อาจจะถามว่า ใครสร้างพระเจ้า มันไม่ มีทางที่จะถาม ในฐานะที่มันมีอยู่ก่อนสิ่งใก เป็นกฎของธรรมชาติ เรียกว่ากฎของอิทัปบัจจยตาก่อนมีสิ่งใก สิ่งต่าง ๆ ก็เกิดขึ้นโดยอำนาจของกฏนี้. ฉะนั้น กฏนี้เรียกว่า เป็นผู้สร้างสิ่งทั้งปวงก็ได้, ควบคุมสิ่งทั้งปวงก็ได้, ทำลายสิ่งทั้งปวงก็ได้, อยู่ ในที่ทุกหนทุกแห่งก็ได้ เป็นใหญ่ในที่ทุกหนทุกแห่งก็ได้, รู้ครบทุกสิ่งทุกอย่าง เพราะว่าไม่มีอะไรที่ไม่ออกมาจากกฏอิทัปบัจจยตา.

ฉะนั้น เรื่องของพระเจ้าในทุก ๆ ศาสนา ที่มีพระเจ้า มีความหมายอย่างไร
แล้ว ก็มัน มารวมอยู่ในคำว่ากฎอิทัปบีจจยตา เป็นผู้สร้างสิ่งทั้งปวง — The Creator,
เป็นผู้ควบคุมสิ่งทั้งปวง — The Preserver, เป็นผู้ทำลายสิ่งทั้งปวงบางคราว — The Destroyer,
มีอยู่ในที่ทั้งปวง — Omnipresence, มีอำนาจเหนือสิ่งทั้งปวง — Omnipotent, แล้วก็รู้สิ่ง
ทั้งปวง Omniscience. บางศาสนาก็แยกออกเป็นหลายพระเจ้า หลายพระองค์ บาง
ศาสนาก็รวมไว้ที่องค์เดียว. ถ้าเป็นพุทธศาสนาก็รวมไว้ที่คำคำเดียวคือกฎอิทัปบัจจยตา
ในฐานะเป็นกฎของธรรมชาติ ทำหน้าที่สร้าง, ทำหน้าที่ควบคุม, ทำหน้าที่ทำลายตาม
โอกาส, แล้วก็อยู่ในที่ทั้งปวง.

คำว่า อยู่ในที่ทั้งปวง เข้าใจไม่ยาก เพราะว่า ปรมาณูทุกๆ ปรมาณูใน สากลจักรวาลเป็นไปโดยกฎอิทป์บัจจยตา. ในทุกปรมาณูที่ประกอบกันเป็นสากล จักรวาลมีกฎของอิทป์บัจจยตาควบคุมอยู่ ปรมาณูนั้น ๆ จึงมีการเปลี่ยนแปลงเป็นอย่างนั้น เป็นอย่างนั้จนเกิดทุกสิ่งทุกอย่างขึ้นมา จนกระทั่งบัดนี้. ในทุกๆ ปรมาณูของคนที่มีชีวิต อยู่เช่นเรานี้ ในทุกๆ ปรมาณูมันก็มีกฎอิทป์บัจจยตาควบคุมอยู่จนกระทั่งเกี่ยวนี้, แล้วก็ ไม่ว่าที่ไหน จึงน่าสนใจที่ว่า อะไรที่มันเข้าไปควบคุมอยู่ทุกหนทุกแห่ง เรียกว่าทุกๆ

ปรมาณูของทุก ๆ สิ่ง จะมีชีวิตหรือไม่มีชีวิต จะอยู่ที่ไหน เมื่อไร ในทุก ๆ ปรมาณูมันมี กฎนี้ควบคุมอยู่ คือกฎของธรรมชาติที่ควบคุมอยู่ แล้วตัวปรมาณูนั้นก็เป็นธรรมชาติ.

มีผู้พูดหยอกล้อกันเล่นว่า กฎนี้เข้าไปควบคุมอยู่ในที่ซึ่งมนุษย์เข้าไปอยู่ไม่ได้ เช่นว่าในทุก ๆ ปรมาณูของกองขี้หมาอย่างนี้. นี่ขออภัยที่พูดเล่าเรื่องตรง ๆ ตามตัวอย่าง ที่เขาเคยพูดล้อกัน แม้ในทุก ๆ ปรมาณูของกองขี้หมาก็มีกฎนี้อยู่เต็มที่ครบครัน ในฐานะ อยู่ในที่ทั้งปวง.

เรารู้สิ่ง ๆ หนึ่งซึ่งควบคุมสิ่งทั้งปวง อยู่ในที่ทั้งปวง ปรมาณูเหล่านี้ประกอบ กันเข้าเป็นอณู, ประกอบกันเข้าเป็น cell เป็นสิ่งที่มีชีวิตขึ้นมา. เมื่อในทุก ๆ ปรมาณู มันมีกฎอิทัปบัจจยตาควบคุมอยู่ ก็แปลว่าในทุก ๆ เซลล์ ในทุก ๆ ชีวิตมันควบ คุมอยู่ด้วยกฎอิทัปบัจจยตา; เช่นทุก ๆ ปรมาณูในร่างกายของบิคามารคา ก็ถูกควบคุม อยู่ค้วยกฎนี้ ฉะนั้นความรู้สึกในการที่จะสืบพันธุ์ หรือสืบพันธุ์ออกมา หรือเป็นไปตาม กฎนั้น ๆ มันก็ล้วนแต่เป็นไปโดยกฎของอิทัปบัจจยตา.

หน้าที่ของพระเจ้าที่ว่า สร้างขึ้น ควบคุมไว้ แล้ว ทำลายลง เป็น กราว ๆ: นี้ก็คือคำว่า เกิดขึ้น — ตั้งอยู่ — ดับไป ซึ่งเป็นหลักสำคัญในธรรมะ ของพุทธศาสนา. คำว่าเกิดขึ้นตั้งอยู่ — คับไป คือ บทบาทของกฎอิทัปบัจจยตา, เราต้องรู้สิ่งนี้ เราต้องปฏิบัติให้ถูกต้องต่อสิ่งนี้ จึงจะไม่มีความทุกข์.

เอาละ สรุปความกันเสียที่ก็ได้ว่า มันมี กฎธรรมชาติที่เรียกว่ากฎอิทัป-ปัจจยตา มีมาคั้งแต่คราวไหน ไม่มีใครรู้ ไม่มีใครมีสิทธิที่จะถามว่า มีมาคั้งแต่เมื่อไร, เช่นไม่มีใครสามารถจะถาม, ไม่มีใครสมควรที่จะถาม หรืออาจจะถามว่าใครสร้างพระเจ้า, หรือพระเจ้ามีมาทั้งแต่เมื่อไร. นี้ทำนองเคียวกัน ไม่มีใครมีสิทธิหรือมีอะไรที่จะถามว่า กฎอิทัปบัจจยตานี้มีมาแต่เมื่อไร หรือใครสร้าง. ถ้าถามก็ไม่มีที่สิ้นสุด เช่นว่าใครสร้าง พระเจ้า ก็ไม่มีที่สิ้นสุด. ถามได้ไม่มีที่สิ้นสุด ก็ตอบได้ไม่มีที่สิ้นสุด, มันเป็นไปโดย กฎ หรือโดยพระเจ้านั้นเอง.

ฉะนั้น เราเลิกถามกันในส่วนนั้น ซึ่งจะเสียเวลาเปล่า ๆ เพราะว่าสิ่งที่เราจะต้องรู้นั้น มันไม่ใช่จะรู้ที่ตรงนั้น, มัน จะต้องรู้ที่ตรงนี้ว่าเราจะดับเสียซึ่งความทุกข์ นี้อย่างไร. ถ้าเรารู้สึกว่ามีความทุกข์ มันก็มีหน้าที่ที่จะรู้ว่า จะกับมันเสียอย่างไร เท่านั้นแหละ, ไม่ต้องถามอะไรให้มากไปกว่านั้นก็ได้ มันจะเสียเวลาเปล่า แล้วมันจะตายเสียก่อนที่จะรู้จนกับทุกข์ได้.

นี่ก็เป็นหลักพระพุทธศาสนา อันหนึ่ง ที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า ฉันทูด แต่เรื่องความทุกข็กับความดับทุกข์ สองเรื่อง : เรื่องทุกข็กับความดับทุกข์, เรื่องอื่นไม่ พูด และเรื่องที่รู้ก็มากมายแต่ไม่พูด, เอามาพูดเฉพาะเรื่องที่เป็นความทุกข์และเป็นความ กับทุกข์. ข้อนี้ท่านเปรียบ อุปมาเทียบให้พึ่งว่า ในความรู้ที่รู้ ที่ตรัสรู้นั้น เหมือนกับ ปริมาณของใบไม้ทั้งป่า; ส่วนความรู้ที่เอามาสอนพวกเธอ เท่ากับใบไม้กำมือเดียว คือเรื่องความทุกข็กับเรื่องความดับทุกข์เท่านั้น. กังนั้นจึงไม่มีการถามเรื่องสร้างโลก เรื่องอะไรต่างๆ เรื่องตายแล้วเกิด, ตายแล้วไม่เกิด, อะไรไปเกิด เกิดอย่างไร นี้ไม่ต้อง, ต้องการแต่จะพูดกันว่า เดี๋ยวนี้มีความทุกข์ไหม? และจะกับทุกข์กันเสียอย่างไร? เพื่อ จะให้มันสั้นเข้า ให้บัญหามันสั้นเข้า จึงหยิบเอาความทุกข์ขึ้นมาเป็นตัวบัญหา และว่าจะ กับมันเสียได้อย่างไร. ถูกแล้วละที่ว่า เราจะต้องกับมันให้ถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ ตามกฎอิทป์บัจจยตา หรือตามบัญชาของพระเจ้า, เราจะต้องกับมันโดยวิธีนั้น. แต่ เรารู้กันแต่เพียงว่า กับมันอย่างไรก็แล้วกัน; ฉะนั้น จำต้องรู้ว่า ความทุกข์นั้นมัน เกิดขึ้นอย่างไร, โดยเหตุใด, โดยวิธีใด.

ในอินเดีย ก่อนพระพุทธเจ้า เขาเชื่อกันว่าความทุกข์หรือความสุขนี้เกิดมา จากกรรม กรรมที่ทำไว้ในชาติก่อน. อีกพวกหนึ่งเชื่อว่า กรรมนี้เกิดมาจากการสร้าง ของอิศวร, อิศวรคือคำว่าพระเจ้า อิศวรคือสิ่งสูงสุด เกิดมาจากการบันดาลของอิศวร.

ทีนี้พอมาถึง ยุคของพระพุทธเจ้า ท่านปฏิเสธหมด; มันเป็นเพราะ
กฎของอิทัปบัจจยตา เราจึงมีความสุขหรือทุกข์. แม้ว่าเราจะมีกรรมเก่าชาติก่อน
ผลกรรมเก่าตามมาทัน; แต่ถ้าเรารู้จักใช้กฎของอิทัปบัจจยตา กรรมเก่าเหล่านั้นจะ
เลิกจะยกเลิก จะเป็นหมัน จะทำอะไรไม่ได้. ถ้าเรารู้จักใช้กฎของอิทัปบัจจยตา
สามารถบังคับความรู้สึกในจิตใจนี้ ไม่ให้เป็นทุกข์ได้; เมื่อไม่เป็นทุกข์ได้แล้ว
กรรมเก่ากรรมใหม่มันจะมีความหมายอะไร, ไม่ต้องพุกถึง. หรือประชาชนเขา
จะเชื่อกันอยู่แต่ก่อนว่า เป็นการบันดาลของอิศวรคือพระเจ้า พระพุทธเจ้าท่านก็ยังมี
หลักอย่างเคียวกันว่า ถ้าเราสามารถควบคุมจิตของเราไว้ได้ โดยกฎของอิทัปบัจจยตา
เราก็ไม่มีความทุกข์ ไม่มีความรู้สึกที่เป็นทุกข์, แล้วอิศวรหรือพระเจ้านั้นจะทำอะไรได้.
นี้ไป ๆมาๆ เรื่องมันสรุปอยู่ว่า ถ้าเรารู้จักดำรงจิตไว้อย่างถูกต้องตามกฎของ
อิทัปบัจจยตา แล้วเราก็จะไม่มีความทุกข์, จะไม่มีความทุกข์, เห็นความทุกข์เป็น
เรื่องเด็กเล่นน่าหัวเราะเยาะ เลิกกัน.

## กฎอิทปัชจจยตามีความหมายอย่างพระเจ้า.

เกี่ยวกับเรื่องพระเจ้านี้ อยากจะบอกให้ทราบว่าพุทธบริษัทถือเอากฎของ ธรรมชาติ หรือ กฎอิทัปบัจจยตานั้นเอง มีความหมายอย่างพระเจ้า อย่างที่พูกแล้ว เมื่อตะก็นี้ว่าเป็นผู้สร้าง เป็นผู้ควบคุม, เป็นผู้ทำลาย, เป็นผู้อยู่ในที่ทุกแห่ง, เป็นใหญ่ เหนือทุกสิ่ง, แล้วรอบรู้ไปทุกสิ่ง, เพราะไม่มีอะไรที่ไม่ออกมาจากกฎของอิทัปบัจจยตา. ถ้าจะถามว่า ในพระพุทธศาสนามีสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้าไหม? เราไม่มีคำว่า พระเจ้าใช้ เราไม่มีคำพูดว่า "พระเจ้า" มาใช้ในการพูกจา แต่เรามีสิ่งๆ หนึ่งซึ่งมี ความหมายเหมือนกัน มีสมรรถภาพ มีคุณสมบัติ มีอะไรเหมือนกัน ก็คือคำว่า "กฎ ของอิทัปบัจจยทา" ซึ่งบางทีก็เรียกว่าธรรมะเฉยๆ.

จะเล่าให้พังโดยสรุปเรื่องว่า พอพระพุทธเจ้าตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า, ความ รู้สมบูรณ์เป็นพระพุทธเจ้าขึ้นมา ดูจะในไม่ก็นาที ท่านก็มีบัญหาเกิดขึ้นว่า จะเคารพใคร; เคียวนี้รู้สึกว่าหมดกิเลส หมดความทุกข์ เป็นพระพุทธเจ้าแล้ว ก็มีปัญหาขึ้นมาว่า จะเคารพใคร? ท่านก็ใกร่ครวญ ในที่สุดก็รู้ว่า เคารพธรรม, ใช้คำว่าธรรม ที่ค้น พบนั่นเอง. ธรรมที่ค้นพบก็คือกฎอิทปีบัจจยตา. เคี๋ยวนี้เราเรียกว่าพระพุทธเจ้า ค้นพบ หรือตรัสรู้อริยสัจจ์บ้าง ปฏิจจสมุปบาทบ้าง อะไรบ้าง; นั้นแหละคือ กฎอิทปีบัจจยตา. เรื่องอริยสัจจ์ก็คือเรื่องกฎอิทปีบัจจยตา ไปหารายละเอียดเกี๋ยวกับเรื่อง อริยสัจจ์ดูเถอะ จะพบว่านี้คือ กฎอิทปีบัจจยตา เพราะสิ่งนี้มีสิ่งนี้จึงมี, เพราะสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้จึงไม่มี, ปฏิจจสมุปบาทก็คือเรื่องนี้. ฉะนั้นการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าก็คือการ พบสิ่งนี้ คือพบกฎของอิทปีบัจจยตา, ธรรมะที่ตรัสรู้คือกฎของอิทปีบัจจยตา, ท่านเลย ทรงทราบ หรือว่าแน่พระทัยว่า ต้องเคารพธรรมที่ตรัสรู้นั้นเอง.

นี่มันน่าประหลาดอยู่ว่า ธรรมะนี้ค้นพบเอง ค้นพบขึ้นมาเอง กลายเป็น สิ่งที่ต้องเคารพเหนือสิ่งใด, เคารพสูงสุดเหนือสิ่งใด, พระพุทธเจ้าทรงเคารพกฏอิทปั บัจจยตา ที่ตรัสรู้ขึ้นมาเอง เหนือสิ่งอื่นใด, แล้วยังทรงยืนยันว่า พระพุทธเจ้าจะมี สักกี่องค์ในอดีต กี่องค์ในอนาคต พระพุทธเจ้าทั้งหมดทุกพระองค์ล้วนแต่เคารพสิ่งนี้ คือธรรมะ คือกฎของอิทป์บัจจยตา แปลว่าพระพุทธเจ้าก็มีสิ่งสูงสุดเหนือพระองค์ ที่ พระองค์ทรงเคารพ และเรียกว่ากฎของอิทป์บัจจยตา ซึ่งมีลักษณะหน้าที่การงานอะไร เหมือนกับพระเจ้า ในความหมายในศาสนาที่เขามีพระเจ้า คือผู้สร้าง ผู้ควบคุม ผู้ทำลาย ผู้อยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง ซึ่งได้แก่กฏอิทัปบัจจยดา.

พูกไก้โดยไม่ต้องกลัวใครก้าน พระพุทธเจ้าเการพกฏอิทัปบัจจยตา ใน ฐานะเป็นพระเจ้า ก็อทรงพบธรรมะนั้น แล้วเการพธรรมะนั้น แล้วเอาธรรมะนั้นมา ประกาศ มาเผยแผ่ ให้ทุกกนรู้ แล้วก็ปฏิบัติตาม แล้วก็เอามาสอนเท่าที่ควรจะพูด ที่เหลือเพื่อ ไม่ต้องพูด เสียเวลา จึงว่า "มาสอนกำมือเดียว" เทียบเท่ากับใบไม้ทั้งป่า แล้ว ก็เอามาสอนเท่ากับกำมือเดียว ว่ากับทุกข์อย่างไร. นี้คือสอนหน้าที่ สอนธรรมะใน ฐานะที่เป็นหน้าที่ตามกฎธรรมชาติ ตัวธรรมชาติก็สอนบ้างตามสมควร ตัวกฎของ ธรรมชาติก็สอนบ้าง แต่หน้าที่ตามกฎของธรรมชาตินี้สอนอย่างละเอียดลอออย่างทั่วถึง ฉะนั้นเนื้อตัวของพระพุทธศาสนา จึงเป็นการบอกหน้าที่ ที่จะต้องทำอย่างนั้น ๆ เพื่อ จะกับทุกข์ — กับทุกข์ — กับทุกข์ ทุกขั้นตอนสูงขึ้นไป, สูงขึ้นไป จนหมดความทุกข์ โดยประการทั้งปวง.

พระพุทธเจ้าค้นพบพระเจ้า หรือกฏอิทัปบัจจะตา แล้วเการพทันทีเลย เการพเป็นสิ่งสูงสุดทันทีเลย แล้วก็เอามาเปิดเผย สั่งสอนให้มนุษย์รู้จัก และปฏิบัติ ตามกฎนั้นให้ถูกต้อง แล้วจะไม่มีความทุกข์ เพราะปฏิบัติถูกต้องตามกฎของอิทัป-บัจจะตา.

ฉะนั้นคำว่า ธรรม, ธรรมนี้, ธัมมะ หรือธรรมะ หรือธรุมนี้ คำนี้แปล ไม่ไหวเพราะว่าแปลเอามาสัก ๕๐ คำ ก็ยังไม่หมดความหมายของคำคำนี้. ฉะนั้นเราจึง ไม่แปล, ใช้คำเดิม ใช้คำว่าธรรมหรือพระธรรมหรือธรรมะ ในภาษาไทยนี้ใช้คำคำเดิม, ในภาษาอังกฤษ เกี๋ยวนี้ก็ใช้คำว่าธรรม ไม่อาจจะแปล ใช้คำว่าธรรมแต่เอารูปสันสกฤต มาใช้มันจึงเป็น Dharma. นีขอให้รู้จักสิ่งที่เรียกว่า ธรรม อย่างนี้ก่อน ในทุกแง่ทุกมุม แล้วก็เอาไป จับความหมายได้เองว่า ในศาสนาคริสต์ หรือศาสนาอื่นมีคำสอนอย่างไร, มีเรื่องเกี่ยว กับพระเจ้าอย่างไร, มันจะตรงกันกับข้อไหน ถ้าเราจะเอา คุณสมบัติ ความสามารถ ของพระเจ้า มาจาระไนกันให้ทั่วถึงแล้ว ก็ตรงกับคำว่า กฎของอิทปับจจยตาในพุทธศาสนา เป็นเช่นนั้น, ดังนั้นพุทธศาสนาจึงเป็นศาสนาที่มีพระเจ้า.

พวกฝรั่ง, อยากจะใช้คำหยาบคายว่า เขาเข้าใจไปอย่างโง่เขลา, (atheistic) พวกฝรั่งเขาเขียนหนังสือก็เล่ม ๆ เขาก็จะ classify พระพุทธศาสนานี้เป็น atheistic คือ ไม่มีพระเจ้า นี่ฝรั่งเขาจักพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่ไม่มีพระเจ้า และเมื่อไม่มีพระเจ้า พุทธศาสนาจึงไม่ใช่ religion. นี่เรียกว่าบ้าเอามากถึงอย่างนี้ว่าพุทธศาสนาไม่ใช่ religion เพราะว่าไม่มี God. แต่มันมี God ชนิกที่ฝรั่งเหล่านั้นเขาไม่เห็นว่าเราก็มี, มีเหมือนกัน ทุกอย่าง, แต่เรียกชื่อต่างกัน แล้วเราไม่หมายถึงบุคคล ไม่ใช่เป็นคนที่มีความรู้สึก, ไม่เป็น sense conscious being, sense conscious being —สิ่งที่มีชีวิตที่มีความรู้สึก.

พระเจ้าในพุทธศาสนาเป็นเพียงกฎของธรรมชาติ ส่วนพระเจ้าในภาษา อินเคีย : พระอิศวร พระพรหม พระนารายณ์ นั้นมีลักษณะเป็น sense conscious being, แม้จะสูงสุดอย่างไร ก็มีความรู้สึกอย่างคน. ฉะนั้นพระเจ้าเหล่านั้นก็มีความ รู้สึก รักโกรธอะไรได้หลาย ๆ อย่างเหมือนกับคน ถ้าอย่างนี้มันผิดหลัก ที่ว่าจะสูงสุด เหนือสิ่งใด.

นีขอให้ทราบว่า พุทธศาสนาก็มีพระเจ้า แต่เป็นไม่ใช่บุคคล ไม่ใช่ personal, แต่เป็น non หรือ impersonal เพราะว่ามันเป็นกฎของธรรมชาติ และทำ หน้าที่อะไรทุกอย่าง เหมือนที่พระเจ้าอย่างบุคคลที่กล่าวไว้ ซึ่งไม่มีใครไปเห็นหรือไป พิสูจน์ได้ เพราะเราไม่มองเห็นคัวพระเจ้า. แก่ในพุทธศาสนามีตัวพระเจ้าชนิดที่ เป็นกฎ ที่พอจะมองเห็นได้ตามวิธีทางวิทยาศาสตร์.

เช่นว่าในทุกๆ ปรมาณูมีกฎของธรรมชาติควบคุมอยู่, ทุกๆ ปรมาณูจึงเป็น
ไป จึงเปลี่ยนแปลง จึงประกอบกันเข้า จึงแยกจากกัน หรืออะไรก็ตาม จนประกอบ
กันขึ้นเป็นสิ่งที่มีชีวิต ในที่สุด เป็นคน, แล้วก็เจริญวัฒนา จนถึงกับมีบัญหาว่า คน
นี้จะอยู่กันอย่างไรจึงจะไม่มีบัญหา. เคี๋ยวนี้คนในโลกไม่รู้เรื่องนี้ อยู่กันอย่างไม่ถูกต้อง
ตามกฎของพระเจ้า หรือตามกฎของ อิทัปบัจจยตา จึงโง่เขลา รบราฆ่าพันกันไม่มีที่สั้น
สุด, คังที่กุณก็ทราบที่ ไม่รู้เรื่องกฎอิทัปบัจจยตา, ไม่รู้เรื่องการปฏิบัติให้ถูกต้องตามกฎ
ของ อิทัปบัจจยตา, คนในโลกจึงทำไปผิดๆ คือรบราฆ่าพันกัน; พูดกันไม่รู้เรื่อง
จนกว่าความรู้เรื่องพระเจ้าที่ถูกต้องจะกลับมา แล้วคนก็จะหยุดรบหยุดฆ่าพัน หยุด
อะไรกันในทางที่ผิดๆ, มาปฏิบัติให้ถูกต้องตามหน้าที่ของกฎของธรรมชาติ ที่ว่าเรา
ต้องทำกันอย่างนี้ เราจึงจะอยู่กันเป็นผาสุก.

ฉะนั้น เราต้องรู้ธรรมะในความหมายที่ ๓ คือหน้าที่ เราต้องรู้ธรรมะ ในฐานะที่เป็นหน้าที่ ที่สิ่งมีชีวิตจะต้องรู้ และปฏิบัติให้ถูกต้อง. ฉะนั้นคำว่าธรรมะ ที่แปลว่าหน้าที่ ธรรมะในความหมายที่ ๓ ที่ว่าหน้าที่ มีคำนิยามที่ดีที่สุด ใช้กันอยู่ในหมู่ พุทธบริษัท คือสมาคม พุทธบริษัทสมาคมหนึ่ง เขาเป็นผู้เสนอบทนิยามสำหรับคำว่า ธรรมะ. ธรรมะคือระบอบปฏิบัติ, ระบอบปฏิบัติที่ถูกต้องต่อความเป็นมนุษย์ ทุกขั้น ทุกตอนแห่งวิวัฒนาการของเขา.

เมื่อถามว่า *ธรรมะคืออะไร ?* ก็ตอบอย่างนี้ ธรรมะคือชุด The course of conduct right for a man at every state of his evolution, *ถูกต้องแก่ความเป็นมนุษย์* ทุกขั้นทุกตอน แห่งวิวัฒนาการของเขา; นั่นแหละคือสิ่งที่เรียกว่าธรรมะ, แล้วก็เป็น การปฏิบัติเป็น conduct ไม่ใช่เป็นคำพูด, ไม่ใช่เป็นคำสอนเฉยๆ ต้องเป็นการปฏิบัติ, แล้วก็เป็นระบอบคือเป็น system, ไม่ใช่หนึ่งเคียวได้, เป็นระบบประพฤติปฏิบัติ ถูกต้อง สำหรับความเป็นมนุษย์ ทุกขั้นทุกตอนแห่งวิวัฒนาการของเขา. ถ้าคุณอยากจะทราบ หรืออยากจะเอาไปตอบคำถามของใครให้ถูกต้องตามความหมายของพุทธบริษัทแล้ว ก็ขอ ให้ตอบอย่างนี้.

ถ้าใครถามว่า ธรรมะคืออะไร? ธรรมะหลายความหมาย แต่ ความหมาย ที่ ๓ นี้สำคัญที่สุด คือหน้าที่ของมนุษย์จะต้องประพฤติปฏิบัติ, หรือถ้าพูกให้ถูก กว่านั้น ก็ว่า หน้าที่ของสิ่งที่มีชีวิตทุกสิ่ง ไม่เฉพาะมนุษย์คอก, จะเป็นสัตว์เครจฉาน ก็ได้, แม้ต้นไม้ต้นไล่นี้ก็ได้ มันก็มีชีวิต มันต้องกิ้นรนให้ถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ มัน ึงจะรอดชีวิตอยู่ได้.

ฉะนั้น ธรรมะคือหน้าที่ ที่มนุษย์จะต้องประพฤติปฏิบัติ ให้ถูกต้อง แก่ความเป็นมนุษย์ ทุกขั้นทุกตอน วิวัฒนาการของตน; แล้วแต่ว่า เราจะมอง วิวัฒนาการกันอย่างไร, มองในแง่ไหน, เพราะว่ามันมีหลายขั้นตอน. วิวัฒนาการของ โลกก็หลายขั้นตอน, วิวัฒนาการของคนคนหนึ่งก็หลายขั้นตอน : ตั้งแต่อยู่ในท้อง, ออก มาจากท้องมารถา, เป็นทารถ, เป็นเด็กเป็นเล็ก, เป็นวัยรุ่น, เป็นหนุ่มสาว, เป็นพ่อบ้าน แม่เรือน, เป็นคนเฒ่าคนแก่, ล้วนแต่มีขั้นตอนแห่งวิวัฒนาการทุก ๆ ขั้นตอนแห่ง วิวัฒนาการ, ต้องมีการประพฤติกระทำที่ถูกต้อง สำหรับความเป็นมนุษย์ คือไม่เป็นทุกข์. แล้ว ระบบการประพฤติกระทำ นั้นแหละ คือสิ่งที่เรียกว่า ธรรมะ ในที่นี้. ช่วย ระลึกไว้เสมอว่า ธรรมะคือธรรมชาติ, ธรรมะคือผลมาจากหน้าที่.

ฉะนั้นเราไม่มีทางที่จะหลีกจากสิ่งที่เรียกว่าธรรมะได้ เพราะว่า เนื้อตัวของ เราทุก ๆ ปรมาณูมันเป็นธรรมชาติเรียกว่าธรรมะ, แล้วในทุก ๆ ปรมาณูแห่งเนื้อตัว เรา มันมีกฎของธรรมชาติกรอบงำอยู่ ควบคุมอยู่ เหมือนกับพระเจ้า, แล้ว เราก็มี หน้าที่ มีหน้าที่อยู่ทุกเวลา : หน้าที่หาเลี้ยงชีวิตนีแหละเป็นใหญ่ แล้วก็หน้าที่บริหาร ต้องกิน ต้องอาบ ต้องถ่าย ต้องบริหารทุกอย่าง แม้แต่ว่าจะนั่งอย่างเดียวก็ไม่ได้ ต้อง ยืน, ยืนอย่างเดียวก็ไม่ได้ ต้องเดิน, เดินอย่างเดียวก็ไม่ได้ ต้องนอน, นอนอย่างเดียวก็ไม่ได้, ดูสิต้องโยกไปโยกมาอยู่อย่างนี้ เพราะว่ามันมีหน้าที่ ที่ต้องทำอย่างนั้น.

เพราะฉะนั้นในคนหนึ่ง ๆ มันก็มีธรรมะในฐานะที่เป็นหน้าที่อยู่; นี้เรียก ว่า หน้าที่เพื่อตัวเอง เป็นหน้าที่รอดชีวิต. ถ้าหน้าที่ที่จะให้ผลดีกว่านั้น ให้ชีวิต มันได้ผลดีกว่านั้น เราก็ ต้องมีการศึกษา มีศาสนา มีการประพฤติตามศาสนา เพื่อ ให้ได้ผลดีกว่าเพียงว่ารอดชีวิต, รอดชีวิตอยู่อย่างเดียวมันยังน้อยไป มัน ต้องรอดชีวิต อยู่อย่างที่ได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้, จะเรียกว่าพระนิพพานก็ได้. นิพพาน ก็ถือว่าหมดบัญหา ไม่มีความทุกข์เหลืออยู่เลย เรียกว่านิพพาน, จะเรียกว่าไปอยู่ กับ พระเจ้าก็ได้ ต้องหมายความว่า ถ้าไปอยู่กับพระเจ้าแล้วต้องหมดบัญหา. ไม่มีความ ทุกข์เลย ฉะนั้น มนุษย์ต้องได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้ แล้วแค่จะเรียกชื่อ อย่างไร ตามศาสนาของตน.

## หลักในพุทธศาสนาคือปฏิบัติเพื่อไม่มีทุกข์เลย.

ถ้ามาศึกษาพุทธศาสนา อยากทราบเรื่องราวหรือคำบัญญัติในพุทธศาสนา ก็บอกว่าอันนี้. เมื่อเรามีพระเจ้า คือกฎของอิทปีบัจจยตา เราตอบสนองด้วยการ ประพฤติให้ถูกต้อง ตามกฎของอิทัปบัจจยตา ไม่มีผิดเลย แล้ว เราก็ไม่มีความ
ทุกข์เลย. สภาพที่เรียกว่า ไม่มีความทุกข์เลยนั้นแหละคือนิพพาน; เมื่อได้อยู่กับ
พระเจ้า คือกฎอิทัปบัจจยกา อย่างไม่มีทุกข์เลย เราก็ว่านั้นแหละจุกสูงสุก ได้สิ่งสูงสุก
ที่มนุษย์ควรจะได้. ดูเหมือนจะเรียก ตรง ๆ กันทุกศาสนา ว่า ความรอด จะเป็น
emancipation ก็กี, เป็น salvation ก็กี, มันมีความหมายเป็นความรอก. รอกจากอะไร?
รอกจากสิ่งที่เราไม่ต้องการ สิ่งที่เราไม่ต้องการคืออะไร? คือความที่ไม่น่าพอใจทุก ๆ
ความหมาย, ความทุกข์ในทุก ๆ ความหมายคือสิ่งที่เราไม่ต้องการ. แม้ที่สุดแต่บัญหา
ความสงสัย ความโง่ ความอะไรก็เรียกว่าเป็นบัญหา คือความทุกข์ทั้งนั้น, ต้องหมคจาก
สิ่งเหล่านี้ ก็เรียกว่าเป็นชีวิตรอก เพราะเราปฏิบัติถูกต้องตามกฎแห่งความรอด,
กฎแห่งความรอดนั้นคือพระเจ้า, ปฏิบัติถูกต้องตามกฎของพระเจ้า.

เกี่ยวนี้เราท้าพนันกันก็ได้ ถ้าคุณว่า คุณถึงความรอกตามหลักของคริส-เตียนนิที้. อาตมาก็ว่า ถึงความรอกตามหลักของพุทธศาสนา แล้วของใครจริงกว่า เป็นความรอกที่แท้จริง? ก็ดูชิ ใครไม่มีความทุกข์ นั้นแหละรอดจริง. ถ้าใครยังมี ความทุกข์อยู่ไม่รอกจริงกอก ว่าแต่ปาก ต้องเอาตัวเป็นหลัก ว่าไม่มีความทุกข์จริง นั้นแหละคือความรอกจริง.

นั้บอกได้เลยว่า ตามหลักพุทธศาสนา ไม่ถือตาม logic, ไม่ถือตาม ปรัชญาอะไรดอก ถือตามธรรมชาติ เช่นเดียวกับที่ว่ามันเป็นเรื่องธรรมชาติ. คังนั้น คำว่า ดี ของเรา ก็คือไม่มีทุกข์, คำว่า ถูกต้อง ของเรา ก็คือไม่มีทุกข์, คำว่า บุญ ของ เราก็คือไม่มีทุกข์, ถ้ายังมีทุกข์ ไม่ถูก ไม่ดี ไม่จริง ไม่ถูกต้อง, รู้กันที่ตรงนั้น. ถ้าว่า ดีจริง ถูกต้อง ก็คือไม่มีความทุกข์. ฉะนั้นไม่ต้องเชื่อใคร, ไม่ต้องเอาตามหลัก ปรัชญา, ไม่ต้องเอาตามหลัก logic อะไร อยู่ที่ใจ หัวใจรู้สึกก็แล้วกัน ไม่ต้องคำนวณ. เกี่ยวนี้นักปรัชญา นักจิตวิทยาเขาเขียน โอ๊ย,รกรุงรังไปหมดว่า คำว่าดี หมายถึงอย่างนั้น, คำว่าจริงหมายความอย่างนั้น ตามวิธีพูดทางปรัชญา, มันเป็นเรื่อง พูดไม่มีประโยชน์อะไร, ไม่มีความหมาย. จริงตามแบบปรัชญา หรือถูกตามแบบ ปรัชญาไม่มีประโยชน์อะไรในการที่จะดับทุกข์ได้; ต่อเมื่อมันดับทุกข์ได้จริง ปรากฏ อยู่แก่ใจ ไม่มีทุกข์จริง นั้นแหละคือถูกต้องจริงตามแบบของพระศาสนา. อย่า เอาพระศาสนาไปทำเบ็นปรัชญาเสียหมด; ทำได้ ถ้าต้องการเอาพระศาสนาไปทำให้เป็น ปรัชญายึดยาวเท่าไรก็ได้ แต่ไม่มีประโยชน์. เอาพระศาสนาไว้เป็นศาสนาดีกว่า, ทำ ศาสนาให้เป็นศาสนาอยู่ตลอดไป ทำศาสนาให้เป็นศาสนาอยู่ตลอดไป. ในจิตใจมี ความทุกข์ เอาความทุกข์ออกเสีย นั้นแหละคือตัวศาสนา ไม่ต้องคำนวณว่า เดี๋ยวนี้ เราพันแล้ว เรามีความสุขแล้ว, ซึ่งว่าเป็นเรื่องพูดทั้งนั้นแหละ แล้วก็พูดตามคำนวณ. ฉะนั้น เอาเรื่องจริงกันดีกว่า; เมื่อไม่มีความทุกข์เลย โดยประการทั้งปวง มัน ก็เป็น เรื่องเข้าถึงพระเจ้า หรือเข้าถึงนิพพาน แล้วแต่ใครใช้คำใหน ในวัฒนธรรมแห่ง ภาษาของตน.

## พึ่งทราบคำ "นิพพาน" ในพุทธศาสนา.

กำว่านิพพานในพุทธศาสนานี้ อยากจะให้ทราบความหมายกันไว้บ้าง เพราะ ว่าไหน ๆ ท่านทั้งหลายก็ตั้งใจจะศึกษาพุทธศาสนาอยู่แล้ว. กำว่า นิพพาน นั้มนแปลว่า ดับหมด หรือ ไปหมด แห่งความทุกข์ และเหตุของมัน. ความทุกข์เป็นอย่างไร ? สภาพที่ทนอยู่ไม่ได้ ที่ไม่น่าปรารถนากับต้นเหตุของมัน, ความทุกข์และต้นเหตุของ มันไปหมด ไปหมดไม่มีเหลือ นั่นแหละคือนิพพาน. นิพพานแปลว่าไปหมด ไม่มี เหลือแห่งความร้อน; เพราะว่าคำว่านิพพานนี้เขาใช้อยู่ก่อน เป็นคำชาวบ้านพูดใช้อยู่ ก่อนพุทธศาสนา นานไกลทีเกียว, หรือใช้อยู่ก่อน ผู้รู้ มุนี นักปราชญ์ ทั้งหลาย

ออกไปอยู่บ่า ไปกันหาสิ่งที่กีที่สุด. เขาไปกันพบ ทีแรก ๆ ยังไม่ใช่นิพพานอย่างนี้ดอก เป็นนิพพานแบบแรก ๆ นิพพานเด็ก ๆ ที่ทำสมาธิก็ได้ฌาน เป็นรูปฌานบ้าง อรูปฌาน บ้าง, เป็นชั้นที่ ๑ บ้าง ชั้นที่ ๒ บ้าง ชั้นที่ ๓ บ้าง ชั้นที่ ๔ บ้าง, แล้วมันเย็น มัน เย็นในใจผิดปกติ ไม่เดยเย็นอย่างนี้มาก่อน. เขาค้นพบข้อปฏิบัติที่มันเย็นอย่างนี้ไม่รู้ ว่าจะเรียกว่าอะไร เขาไม่รู้จะเรียกสิ่งที่ค้นพบใหม่นี้ว่าอะไร. เขาก็นึกได้ถึงกำพูดที่ในบ้าน ในเมือง เขาเรียกว่านิพพานกันอยู่ก่อนแล้ว เด็ก ๆ ก็พูดเป็น, ใคร ๆ ก็พูดเป็น.

นิพพานนั้นแปลว่าเย็น เมื่อสิ่งที่มีความร้อนมันลดลงไป มันคับลงไป เราก็เรียกว่าเย็นใช่ไหมในภาษาไทย? แต่ในภาษาอินเดียสมัยโน้น เขาเรียกว่านิพพาน; เช่นว่าถ่านไฟแดงอยู่นี้เอาดีมคืบออกมาเสียจากเตามาวาง มันคำเย็น เขาว่าถ่านไฟก้อน นั้นมันนิพพาน, ไม่ใช่ภาษาธรรมะ ไม่ใช่ภาษาสูงสุดอะไร, ภาษาที่เด็ก ๆ ก็พูดอยู่ในครัว. หรือไม่ว่าข้าวหรือแกงหรือซุป มันร้อนอยู่กินไม่ได้, รอก่อน ๆ, สักกรู่หนึ่ง บอกคน ข้างนอกว่า มา—มาเดี๋ยวนี้ ซุปนี้นิพพานแล้ว มากินเถิด. นั้นคำว่านิพพาน ๆ เขาใช้กันอยู่ก่อน อย่างนั้น มัน หมายความว่าเย็น.

นี้พวกฤๅษีมุนี ที่ในป่า กันพบวิธีทำจิตให้เย็นอันดับแรก เขาก็ไม่รู้ว่าจะ เรียกว่าอะไร, ก็จะเรียกว่านิพพาน, เอาคำนี้ไปใช้ มาบอกชาวบ้านในบ้านในเมืองว่า เกี๋ยวนี้เรากันพบของเย็น ที่ดีกว่าเย็นอย่างที่แกรู้จัก จึงสอนเรื่องสมาธิกระทั่งเรื่อง นิพพานอันแท้จริงในความหมายนี้, มีชีวิตอย่างเยือกเย็น, นี้ก็เรียกว่า มีชีวิต นิพพาน แล้ว. สัตว์ที่ไม่มีอันตรายก็เรียกว่าสัตว์นั้นนิพพานเหมือนกัน ฉะนั้นคำว่า นิพพานก็แปลว่าปราศจากทุกข์.

เมื่อไรเราไม่มีความทุกข์ ซึ่งบางเวลาเราก็มี, บางเวลาพวกเราก็มี เมื่อจิดมัน ไม่เกิดกิเลส ชนิดผิดกฎธรรมชาติ ไม่มีร้อน เมื่อนั้นมันก็เป็นนิพพาน, แต่เป็นนิพพานน้อย ๆ, นิพพานชั่วขณะ, แล้วขอให้รู้เถิดว่า นี้คือสิ่งที่หล่อเลี้ยงชีวิต เราอยู่. ใครก็ตาม คนไหนก็ตาม รวมทั้งคุณด้วย ถ้าไม่มีระยะเวลาที่จิตว่างจาก ไฟคือความทุกข์ ไม่มีเวลาที่จิตเย็น เพราะว่างจากไฟคือความทุกข์เสียเลย จะเป็น อย่างไร ? มันบ้าตายหมดแล้ว. ทุกคนที่จิตไม่ว่าง ไม่รู้จักสงบเสียเลยนั้นแหละ มันก็ เป็นบ้าและตายหมดแล้ว.

ฉะนั้นตามธรรมชาติ เราก็มีระยะเวลาที่กิเลสหรือไฟเหล่านั้นไม่เกิดขึ้นใน
จิต เราจึงมีอารมณ์ที่เวลานั้น, เราจึงพักผ่อนในเวลานั้น, เราจึงนอนหลับในเวลานั้น
ชดเชยกันพอดี กับเวลาที่เราไปยุ่ง ไปมีความทุกข์ ไปวุ่นวาย, มันชดเชยกันพอดี.
ที่จริงเวลาที่เราเย็นเพราะไม่มีกิเลสรบกวนมากกว่า; เพราะว่าเรานอนมากตั้งหลาย
ชั่วโมง แล้วเมื่อตื่น ๆ อยู่นี่ไม่ใช่ว่ากิเลสหรือพญามารจะมารบกวนอยู่ตลอดเวลา. มัน
มีเวลาที่ว่างอยู่เหมือนกัน, รวมกันเข้าแล้ว เวลาที่จิตมันว่างจากการรบกวน มันมาก
กว่า. ฉะนั้นเราจึงนอนหลับ ไม่เป็นโรคนอนไม่หลับ, ไม่ปวดหัว ไม่เป็นโรคประสาท
แล้วเป็นบ้า. นี้เรียกว่านิพพานชั่วขณะโดยบังเอิญ; ถ้าเรียกว่าเวลานั้นเราอยู่กับพระ
เจ้าก็ได้เหมือนกัน แต่ต้องถือว่าอยู่ระยะสั้น ๆ น้อย ๆ ไม่อยู่โดยเด็ดขาด. เวลาที่จิต
ไม่มีกิเลสเหมือนกับไม่มีความทุกข์ไม่มีมารรบกวน เวลานั้นเราอยู่กับพระเจ้า.

ฉะนั้นขอให้เราพยายามให้สุดความสามารถ ให้เวลาที่เรียกว่าเราอยู่กับพระเจ้านานนี้ให้มันนาน ๆ. ชาวมุสลิมเขาจะทำละหมาด วันละ ๕ ครั้ง ครั้งละหลาย ๆ นาที เป็นเวลาที่เขาอยู่กับพระเจ้า. ฉะนั้นเราชาวพุทธก็เหมือนกัน, หรือลัทธิไหนก็เหมือนกัน ก็มีเวลาที่เป็นอย่างนั้นที่สงบอกสงบใจอยู่กับพระนิพพาน หรือจะเรียกว่าอยู่กับ พระเจ้าก็ตามใจ ให้พอ ให้มากพอ และให้มากเท่าที่จะมากได้. ฉะนั้นเวลาที่ปลีกจาก เรื่องวุ่นวายในโลก มาอยู่ด้วยจิตที่สงบกับความสงบนี้ ให้มันมากเข้าไว้ แล้วเราจะไม่

ต้องเป็นโรคปวดหัว เราจะไม่ต้องเป็นโรคนอนไม่หลับ, แล้วก็จะไม่เป็นโรคประสาท, เราก็จะไม่เป็นบ้ำและตาย.

เคี๋ยวนี้คนในโลก คุณดูเองก็ได้ ในโลกเกือบทั้งโลกมันไม่ทำอย่างนี้ เวลาที่ มันย่งว่นไปค้วยบัญหามันมาก, คนมั่งมีก็เป็นอย่างนั้น. ระยะเวลาที่หยดว่าง หรืออย่กับพระเจ้า มันน้อยเกินไป อยู่กับยักษ์ กับมาร กับกิเลส นี้มันมาก มันจึงนอนไม่หลับ, โรคปวดศีรษะ เป็นโรคประสาท ให้ละอายแมว เพราะว่าแมวไม่เคยเป็น. ไปคูชิ ตัวไหนเป็นอย่างนี้บ้าง มันไม่เคย แม้แต่สนัขนี้ก็ไม่มี มันไม่เคยเป็นโรคนอนไม่หลับ ปวดหัว แก้นอนไม่หลับ. นี้ไม่เห็นแมวตัวไหนต้องกิน แต่คนในโลกเดี๋ยวนี้ปวดหัว นอนไม่หลับมาก กินยาก็กินมากมาย, แล้วก็ยังเป็นอย่างนั้นอย่อย่างนั้นเอง. ที่เราเรียก มนุษย์อยู่ในสภาพที่น่าละอายแมว เพราะว่าระยะเวลาที่มันอย่กับ ไปบอกเขาว่าให้รู้จักทำจิตให้เกลี้ยง เป็นเวลาที่เหมือนกับอยู่กับ สัตว์เหล่านี้ไปดูเถอะ ไม่มีตัวไหนที่มันเป็นโรคประสาท มนุษย์เกือบจะทั้งโลก สถิติใหม่ๆนี้ปรากฏว่า เป็นมากขึ้น, คนเป็นโรคประสาทเป็นบ้า ในโลกนี้กำลังทวีสถิติไม่ได้คงที่ เพราะไม่มี การหยุดอยู่ในความสงบ หรือว่าอยู่กับพระเจ้า หรืออยู่กับนิพพานชั่วคราวมันไม่พอ.

เราอย่าพูดภาษาศาสนากันก็ได้, อย่าใช้คำว่าอยู่กับพระเจ้า, อย่าใช้คำว่าอยู่ กับนิพพานเลย, แต่ใช้คำว่า อยู่ให้ถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ ที่จิตมันหยุด มันสงบ. จิตที่ไม่สงบเพราะความรัก ความโกรธ ความเกลียด ความกลัว ความวิตกกังวล อาลัย อาวรณ์ หึงหวง นั้นมันพล่าน แล้วมันทำลายชีวิตให้สั้น. วิชาการทางแพทย์เขาอธิบาย ได้ดี ว่าพอมือาการอย่างนั้นแล้ว อะไรๆมันเสียไปเท่าไรในร่างกายนี้. ถ้าอย่ามือาการ อย่างนั้น ร่างกายนี้ก็ปกดิ เป็นสุขและอายุยืน; ฉะนั้นเราอย่าอยู่อย่างนั้น แต่อยู่ อย่างนี้ คือ อยู่อย่างที่มันสงบเย็น เพราะว่าอยู่ถูกต้องตามกฎของ อิทัปบัจจยตา, เป็นกฎ อิทัปบัจจยตา ส่วนที่ไม่ปรุงแต่งให้เกิดกิเลสตัณหาวุ่นวาย, เป็นกฎอิทัปบัจจยตา ส่วนที่ถูกต้อง ที่ทำให้มันหยุดเย็นลงไป; เวลานั้นจะมีจิตเกลี้ยง มีจิตสะอาด มีจิต สว่าง มีจิตว่าง ไม่วุ่น ไม่มีอะไรบันบ่วน ไม่วุ่น. นี่เราใช้คำง่ายๆ แต่ก็ไม่วายที่จะ มีคนเข้าใจผิด. เราใช้คำว่าจิตว่าง เพราะว่ามันไม่มีอะไรเข้าไปกวนให้วุ่น; จิต หยุดเพราะว่ามันไม่บ้า ไม่ปรุงอะไร, จิตเย็นเพราะไม่มีไฟคือกิเลส, แล้วจิตปกดิ ปกติไม่ผิดปกติ แล้วจิตก็เป็นไท เป็นอิสระ, จิตเย็นเพราะไม่มีไฟคือกิเลส, แล้วจิตปกติ ของสิ่งใดๆ.

อาตมาอยากจะทำว่า คุณอาจจะไปหาพบคำเหล่านี้ในคัมภีร์พระศาสนาของ คุณ ว่าจิตที่มันว่าง มันหยุก มันเย็น มันเกลี้ยง มันเป็นอิสระ จิตที่อยู่กับพระเจ้า นั้นจะต้องมีในความหมายอย่างเดียวกัน เพราะเล็งถึงกฎของธรรมชาติ เพราะมัน จะเป็นอย่างนี้ได้ ก็เพราะกระทำถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ. เคี๋ยวนี้มันจะต่างกันอยู่ แต่เพียงว่า เมื่อ พวกหนึ่งเรียกว่ากฎของธรรมชาติ คุณ อยากจะเรียกมันว่าพระเจ้า เท่านั้น, แล้วจะเป็นอะไรไป.

## เปรียบพระเจ้ากับกฎของธรรมชาติ.

นี้กำว่าพระเจ้าให้หมายถึงสิ่งสูงสุดนี่แหละ ที่สูงสุดในการสร้าง, ในการควบ กุม, ในการทำลาย, ในการอยู่ดูแลไปในที่ทุกหนทุกแห่ง, ไม่มีใครรอดสายตาของกฎนี้ ไปได้ เพราะว่ามันเข้าไปอยู่ในทุกๆปรมาณู ของสิ่งที่ประกอบกันขึ้นเป็นโลก. ที่เรา เรียกว่าธรรมะที่จะต้องทราบ, ธรรมะเรื่องหน้าที่, ธรรมะ หน้าที่ที่จะต้องปฏิบัติให้ถูก ต้องตามกฎของธรรมชาติ แล้วได้ชีวิตชนิดหนึ่ง ชีวิตชนิดใหม่ หรือชีวิตแท้ หรือ อะไรแล้วแต่จะเรียก หรือจะเรียกชีวิตเฉย ๆ ก็ได้ แต่ขอให้เป็นชีวิตจริง ในคัมภีร์ไบเบิล ดูเหมือนจะเรียกแต่ว่า ต้นไม้แห่งชีวิตเท่านั้น, ไม่ได้เดิมคำว่าแท้ว่าจริงอะไร. แต่ต้อง หมายว่าชีวิตจริง, ชีวิตไม่จริงก็คือชีวิตที่มีความทุกข์ โง่ หลงอยู่ในความผิดพลาด เพราะไปหลงในสิ่งที่ยัวให้หลง.

สิ่งที่ยั่วให้หลงก็คือความดีและความชั่ว ไบเบิลหน้าแรกๆ ที่อาคัมกับอี๊ฟ เผ้าสวน พระเจ้าสั่งว่า อย่าไปกินผลไม้ของคันไม้คันนั้นที่เรียกว่า The tree of knowledge of good and evil อย่าไปกินเข้า, กินแล้วรู้ดีรู้ชั่วแล้วมันจะคาย, ก่อนนี้ไม่รู้ดีรู้ชั่วมันก็ไม่ คาย. ทีนี้ผัวเมียคู่นั้นก็คือ เขาไปกินเข้าแล้วเขาก็ตาย คือเขาจะต้องเป็นทุกข์คลอดกาล ตลอดกาลนิรันคร มี original sin, มี perpetual sin มีบาปนี้มาจนถึงบัดนี้; นั่นแหละ คือคาย, ตายในความหมายภาษาธรรม คือหาความสุขไม่ได้ อาคัมกับอี๊ฟก็ตายเพราะ กินผลไม้ค้นนั้น, แล้วลูกหลานทุกคนก็ยังค้องเป็นอย่างนั้น มาจนกระทั่งทุกวันนี้.

แต่คุณสังเกตให้ดีเถอะ มีข้อความใน revelation หรืออีกตอนหนึ่งว่า มีต้น ไม้ต้นหนึ่งอยู่ใกล้ ๆ พระเจ้า ในแผ่นดินพระเจ้า เป็นต้นไม้แห่งชีวิต ไปได้กินผลไม้ของ ต้นไม้ต้นนั้นแล้วจะเลิกบาปหนหลังนี้หมด. พระจีซัสไครสต์ ก็แสดงต้นไม้ต้นนี้ แล้ว บางทีก็ระบุที่พระองค์เองว่าเป็นต้นไม้ต้นนี้ ถ้ากินแล้วมันไม่ไปหลงในเรื่องดีเรื่องขัว, คนเราไปหลงในความดีความชั่ว.

เมื่อก่อนก็ไม่รู้จักดีจักชั่วก็ไม่เป็นไร ไม่รู้จะหลงอะไร พอไปรู้จักดีรู้จักชั่ว มันรู้ผิด รู้ในทางที่จะไปหลง หลงเกลียกชั่ว หลงรักดี ซึ่งทำให้เกิดบัญหา. รู้ดีรู้ชั่ว ชนิดนี้เป็นการรู้สำหรับหลง, ไปรู้สำหรับรัก, สำหรับเกลียด, ไม่ใช่รู้อย่างถูกต้อง. ถ้ารู้อย่างถูกต้องจะไม่รักและไม่เกลียด, ความดีและความชั่วก็ไม่มีความหมาย. เรา ไปหลงรักหลงเกลียด ความคีความชั่วก็มีความหมาย, แล้วก็ทรมานใจเราอยู่ทุกเวลา เรื่องไม่ได้ดีเรื่องได้แต่สิ่งที่ไม่ปรารถนา หรือความชั่ว. นี้มนุษย์ว่าเอาเอง ทั้งนั้น แหละ, ตามกฎของพระเจ้าไม่มีอะไรดี ไม่มีอะไรชั่ว; มนุษย์ก็บัญญัติที่ไม่ตอง การว่าความชั่ว ที่อยากได้ว่าความดี แล้วบัญญัติกันเองอีกมากมาย, ถ้าตามธรรมชาติมัน ไม่ชั่วไม่ดี. แต่ถ้ามนุษย์ถูกใจส่วนไหนก็ว่าดี ไม่ถูกใจส่วนไหนก็ว่าชั่ว. ฉะนั้นสิ่งที่ มันเป็นไปเองตามกฎของธรรมชาติ จึงถูกเอามาจัดให้เป็นดีเป็นชั่ว เป็นคู่—เป็นคู่ แป็นผู้ ผู้สำหรับรักอันนั้นสำหรับเกลียดอันนี้ ด้วยความหลง, รักก็หลง เกลียดก็หลง จึงเป็นผู้ มีความทุกข์ เพราะความหลง.

อันแรกที่สุดก็คือดี และชั่ว; ถ้ารู้จักพระเจ้าจริง รู้จักกฎอิทัปบัจจยตา จริง ก็จะรู้จักว่า โอ้ นี้มนเป็นแต่เพียงตามธรรมชาติ, กระแสตามธรรมชาติ, ไม่ควร จะถือว่าดีว่าชั่ว; แล้วก็ไม่รักอะไร ไม่เกลียดอะไร จิตก็ว่าง เป็นกลางอยู่ ไม่มีความทุกข์. เกี๋ยวนี้มีบัญหาเรื่องดีเรื่องชั่ว, เรื่องได้เรื่องเสีย เรื่องแพ้เรื่องชนะ, เป็นคู่ ๆ คู่ ๆ มากมาย เหลือเกินในโลกนี้ เรื่องแพ้เรื่องชนะนี้ที่มนทำให้ยอมกันไม่ได้. สงครามนี้แหละ เรื่อง ได้เรื่องเสีย, กระทั่งเป็นคู่ ๆ ชนิดที่ให้เกิดบัญหาอีกมากมาย, เรื่องหญิง เรื่องชาย ที่เป็น คู่ ๆ คู่ ๆ มีอยู่หลายสิบคู่, เป็นที่ตั้งแห่งความยึดถือดียึดถือชั่ว แล้วก็จะต้องเป็นทุกข์. ถ้าเห็นตามที่เป็นจริง เห็นว่าโอ้เหมือนกันหมด; เช่นว่ากลางวันกับกลางคืนนี้ไม่แปลก อะไรกัน เป็นเวลาด้วยกัน, แล้วก็ไม่รักกลางวันไม่เกลียดกลางคืน อย่างนี้เป็นต้น.

ถ้าเรารู้ตามที่เป็นจริงของธรรมชาติเราก็จะไม่รักและไม่เกลียดอะไร, อยู่ เหนือความรักและความเกลียดความกลัวความอะไรหมด, ไม่มีเรื่องได้เรื่องเสีย เรื่องแพ้ เรื่องชนะ, ไม่มีกระทั่งเรื่องบุญเรื่องบาป. ไม่มีดีไม่มีชั่ว ไม่มีบุญไม่มีบาป คำนี้พังยากนะ ถ้าพังผิกแล้วอันตราย แต่ขอยืนยันว่า อย่างนี้แหละจริง, แต่ขอพูดเผือไว้ค้วยว่า ถ้าเข้าใจผิดแล้วอันตราย. ที่ ว่าไม่ดีไม่ชั่ว ไม่บุญไม่บาป ไม่สุขไม่ทุกข์ ไม่นรกไม่สวรรค์ ไม่อะไรนี้ อันนี้เป็นความ จริงที่สุด; แต่ ถ้าพึ่งผิดแล้ว จะอันตราย จะปฏิบัติไปในทางผิด ๆ. แต่รู้ไว้เถอะ ว่า เพราะเราไปหลงแบ่งแยกมันออกเป็นสองผ่ายอย่างนี้; แล้วก็ผ่ายหนึ่งสำหรับรัก, ผ่ายหนึ่งสำหรับเกลียด, มีเท่านั้นแหละ. ผ่ายหนึ่งสำหรับชอบ ผ่ายหนึ่งสำหรับไม่ชอบ, ทั้งชอบและไม่ชอบนั้นมันสร้างบัญหาทั้งนั้นแหละ, ถ้าว่าเป็นเรื่องหลงแล้วก็สร้างบัญหาทั้งนั้น, เรื่องดีมันก็หลงอย่างดี เรื่องชั่วก็หลงอย่างชั่ว.

ถ้าเข้าใจเรื่องค้นไม้ค้นนั้น ความรู้คีรู้ชั่ว กินเข้าไปคาย, ถ้าว่า คริสเตียน ทั้งหลายเข้าใจความข้อนี้อย่างถูกต้องแล้ว ก็คือเข้าใจพุทธศาสนาอย่างถูกต้อง เพราะรู้คีรู้ชั่วจึงหลงคีหลงชั่ว ก็สร้างความคิดนึกชนิดที่เป็นทุกข์ไม่รู้หยุดหย่อน ก็ลอง อ่านไปอีกนิดหนึ่งเถอะ ใบหลัง ๆ น่ะ พี่น้องคู่นั้นที่มันฆ่าน้องของมัน. บาปที่มนุษย์ ทำครั้งแรก ก็คือพี่อิจฉาน้องแล้วฆ่าน้อง ที่มันอิจฉาน้องคืออะไร? เพราะมันรักดี มัน ยึดถือว่าพ่อแม่ พ่อรักน้อง ไม่รักเขา, นี้เขาอยากจะดี เพราะความดีที่เขาอยากจะได้ เขาจึงต้องฆ่าน้อง. เรื่องคีนั้นอย่าไปทำเล่นกับมัน ถ้าไปยึดถือผิดแล้วมันก็ให้โทษให้ ทุกข์เหมือนกันแหละ; ฉะนั้นจึงว่ายึดถือไม่ได้. ฉะนั้นคัมภีร์จึงกล่าวไว้ถูกต้องแล้วว่า รู้ชั่วรู้ดีแล้วก็ตาย เพราะว่ามันไม่ใด้รู้สำหรับจะอยู่เหนือ, แต่มันรู้สำหรับจะไปยึดถือ ไปเอา มันก็เกิดกิเลสเกิดความทุกข์, เกิดอะไร จนได้ทำบาป.

ฉะนั้นเรื่อง อยู่เหนือความล่อหลอกของความดี ความชั่วนั้นแหละคือ ความหลุดพั้น. ถ้าอย่างนี้มีแล้วจะต้องมีพูดถึงต้นไม้อีกต้นหนึ่ง เป็นต้นไม้แห่งชีวิต โดยแท้จริงทำไม? หรือว่าจะต้องพูดเรื่อง ความดีความชั่วให้เป็นที่ยึดถือ จนฆ่ากัน เพราะอยากไก้ความกี, ริษยากันก็เพราะอยากจะแย่งเอาความก็เหลืออยู่ แต่นี้ก็คือว่าจะอยู่ เหนืออำนาจผูกมักจิตใจของความชั่วความกี, ก็จะเรียกว่าขึ้นไปเหนือโลก. โลกนี้มีแต่ ความชั่วและความกี ถ้าขึ้นไปเหนือโลก ก็อยู่เหนืออำนาจของความชั่วและความดี ก็หมดบีญหา. นี่เรียกว่า บัญหา เรื่องสำคัญของศาสนา. ถ้าตามหลักพุทธศาสนา ก็จะอยู่เหนือบีญหาจึงจะไม่มีความทุกข์.

# รักผู้อื่น, ไม่เห็นแก่ตัว, มีในทุกศาสนา.

นี้จะอยู่เหนือบัญหากันอย่างไร เราคงจะอธิบายต่างกัน. อาตมาอยากจะ พูกว่า เพราะศาสดาแต่ละองค็นต่ละองค์ของทุกๆ ศาสนานั้น เบ็นเหมือนปากพุดของ พระเจ้า, พระศาสดาของศาสนาใหนก็ตาม เป็นปากสำหรับพูดของพระเจ้า, คือพูดเรื่องไม่เห็นแก่ตัว แล้วให้รักผู้อื่น อิสลาม พราหมณ์ ซิกส์ อะไรก็ตาม มันจะมีหลักหัวใจว่ารักผู้อื่น นั้นเราเรียกว่าพระศาสดาทุก ๆ ศาสนาเป็นปากพูดของพระเจ้า เพื่อจะสอนเรื่องเดียวกัน คือความรักผู้อื่น ไม่เห็นแก่ตัว. ที่นี้คำพูดที่ค่างกันบ้าง ก็คือ วิธีที่จะไม่เห็นแก่ตัว นั้นต่างกันบ้าง, แต่เรื่องเดียวที่ครงกันหมด คือไม่เห็นแก่ตัว แล้วก็รักผู้อื่น เพราะ พระเจ้าต้องการอย่างนั้น. ถ้าอยู่กันอย่างไม่รักผู้อื่น จะมีแต่ความทุกข์ยากลำบาก ถ้าเรา ไม่รักผู้อื่นเท่านั้นแหละ มันจะมีสิ่งเลวร้ายเกิดขึ้นเต็มไปทั้งโลก จนไม่มีใครอยู่ได้, ไม่มี ใกรอยู่ได้ เพราะความไม่รักผู้อื่น เอาเปรียบผู้อื่น, ไม่รักผู้อื่น มันเหมือนกับว่าพิษร้าย มันเป็นเหมือนกับมลภาวะ pollution ทางวิญญาณ เต็มไปหมด, แล้วใครมันจะอยู่ได้. จะอยู่ท่ามกลาง pollution อันเลวร้าย คือความเห็นแก่ตัว มันก็อยู่ไม่ได้, คาย หรือฆ่ากันคายหรือฆ่าตัวเองคาย; ฉะนั้นเราจึงมี สิ่งที่จะกวาดล้างสิ่งเหล่านี้

ออกไปเสีย คือธรรมะ. นี้พระเจ้าซึ่งจะเป็นอะไรก็ตามใจ ต้องการให้ทุกคนรักกัน, แล้วมันก็ไม่มีสิ่งที่เป็นมูลเหตุอันร้ายกาจเหล่านี้ มันก็เลยสบาย. ถ้ำคนทุกคนเชื้อ พระเจ้าคือรักผู้อื่นปัญหาก็หมด.

ในพุทธศาสนาเรียกสภาพอย่างนี้ว่า พระศรีอารยเมตไตรย, ศาสนาของ พระศรีอารยเมตไตรย ชื่อยึกยาวพังยาก. แต่กำว่า ศรีอารยเมตไตรย, นั้นคือกำว่า รักผู้อื่น; *เมตไตรย* แปลว่า *เนื่องด้วยมิตรภาพ*, เมตไตรย แปลว่า เนื่องด้วยมิตรภาพ คือรักผู้อื่น. พระพุทธเจ้าหรือศาสนาหรือแผ่นดิน ที่ดีที่สุดจะมาข้างหน้านั้น ก็เรียก ว่าแผ่นดินหรือศาสนาหรือโลกของพระศรีอารยเมตไตรย. ความหมายนั้นมีนิดเดียว คือรักผู้อื่น; พอรักผู้อื่นมันหมดบื่ญหาจริง เหมือนกัน.

ฉะนั้นก็เป็นอันว่า ความรักผู้อื่น ไม่เห็นแก่ตัวนี้ เป็นจุดสูงสุดของ คำสอน ในทุก ๆ ศาสนา ซึ่งเดี๋ยวนี้มันยังไม่ประสบความสำเร็จ, คือคนยังไม่รักผู้ อื่น คนยังรักแก่ตัวกู, ยังจะต้องช่วยกันไปอีกนาน เมื่อไรจะถึงก็ไม่ทราบ. แต่ว่า มันยังต้องทำกันไปอีกนาน กว่าคนทุกคนจะรักผู้อื่น, ก็เป็นอันว่า จะต้องมีแผนการณ์ อันใหญ่ยิ่ง ที่จะทำลายความเห็นแก่ตัว, ต้องสละตัว เพื่อช่วยผู้อื่น. นี่ความกล้าหาญสูงสุดอยู่ที่นี่, ความเสียสละสูงสุดมันก็อยู่ที่นี่, ซึ่งผู้ ที่แสดงให้ปรากฏชัดออกมาก็คือ พระจีซัสไครสต์ คือท่านยืนยันข้อนี้ จนต้องถูกจับ ทรึงกางเขน ก็จะเป็นอะไรไป, ไม่เห็นมีความหมายอะไร ที่ว่าจะถูกตรึงกางเขน. แต่ว่า มีความสำคัญว่า รักผู้อื่น รักผู้อื่น, จะต้องทำให้ผู้อื่นรักผู้อื่น จะต้องทำความเข้าใจข้อนี้, ให้เป็นที่เข้าใจแก่ทุกคนในโลก. ฉะนั้นจึงทำการเสียสละเพื่อให้เกิดผลขึ้นมา, เป็นว่า ทุกคนจะต้องรักผู้อื่น แม้ว่าจะต้องเสียชีวิตก็เอา.

เรื่องในพุทธศาสนา ก็มีเหมือนกัน แก่ เป็นเรื่องชาดก คือเป็นเรื่องของผู้ที่ยังไม่เป็นพระพุทธเจ้า หรือยังไม่เป็นพระศาสดาเดี๋ยวนี้เรื่องใน Christianity นี้เอาตัวพระศาสดาเสียเองเป็นผู้เสียสละชีวิต เพื่อประโยชน์ผู้อื่น. ฉะนั้นการไม่ เห็นแก่ตัว การทำลายความเห็นแก่ตัวเสีย นั่นแหละคือหัวใจของพุทธศาสนา ของ Christianity หรือของศาสนาไหนก็ตามเถอะ; ถ้าเขาทำตรงตามคำของพระศาสดาแล้ว จะสละตัวหรือความเห็นแก่ตัว. ความเห็นแก่ตัวนั้นมันตั้งอยู่บนตัว; ถ้าไม่มีตัว มันจะเห็นแก่ตัวได้อย่างไร.

ฉะนั้น ถ้าทำลายความรู้สึกว่าตัวเสียได้ มันก็เป็นการทำลายความเห็น แก่ตัวเสียได้. นี่ก็เป็นหลักของพระพุทธศาสนา อย่าไปโง่หลงว่ามันมีตัว, มันมี แต่สิ่งที่เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ, แล้วสิ่งนั้นมันคิดเอาเองว่าตัว ว่ากู แล้วก็เห็น แก่ตัวกู, แล้วก็เกิดบัญหาขึ้นมา เพราะความเห็นแก่ตัวกู.

ฉะนั้น จะถอนความเห็นแก่ตัวกูเสียใต้โดยวิธีใด ถูกทั้งนั้นเลย. อาตมา อยากจะพูดยืนยันว่าถูกทุกวิธีแหละ ถ้าถอนความเห็นแก่ตัวกูเสียใต้ จะเป็นวิธีพุทธ คริสต์ อิสลาม หรือวิธีที่ใหนก็ตาม มันจะถูกทั้งนั้น. เพราะว่า เมื่อไม่เห็นแก่ตัว แล้วมันรักผู้อื่น; ฉะนั้นการถอนเสียซึ่งความยึดถือว่าตัว อย่ามีความรู้สึกว่าตัวคือ ตัวกู และมีของของกู นั่นแหละคือหัวใจของพุทธศาสนา.

ทีนี้ก็ดูต่อไป เครื่องหมายกางเขนมันก็แสดงว่าตัด, ตัดเสียซึ่งตัวกู.
เครื่องหมายกางเขนมันมีอันยึนเหมือนกับตัวฉัน The I, I คือฉัน, แล้วอีกอันตัดขวางเสีย
ตัด I เสีย, คือคักตัวกูเสีย. นี่แปลความหมายอย่างนี้เป็นพุทธศาสนาเลย. คุณ
คงไม่ยอมแปล เพราะจะกลัวว่าพุทธศาสนาจะไปแขวนอยู่ที่คอของคุณ; แต่ถ้ายอมแปล

อย่างนี้แล้ว มันก็คืออย่างนั้น, คือว่าหัวใจพุทธศาสนาตักตัวกูเสีย มันก็ไปแขวนที่คอ ของคริสเดียนทุกคนที่แขวนไม้กางเขน.

ที่นี้วิธีที่จะตัดเสียซึ่งตัวกูมีหลายแบบ หลายวิธี ตามหลักศาสนานั้น ๆ ; แท่ พุทธศาสนานี้ถือว่า มันเป็นกิเลส ชนิคหนึ่ง ต้องระวังอย่าให้มันเกิดขึ้น. นี้เวลาจะหมดแล้ว.

### กข กกา ของพุทธศาสนา.

พูกอีกนิคหนึ่งว่า กข กกา ของพุทธศาสนา. ขออภัยที่จะพูกศรง ๆ ว่า กข กกา ของคริสเคียนก็คงจะพูกถึงพระเจ้า พูกถึง dogma อะไรค่าง ๆ. แต่ถ้าเป็น กข กกา ของพุทธศาสนา หมายถึงคำแรก ที่จะพูกมันก็พูก เรื่อง ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ๖ อย่าง แล้วคู่ของมันก็คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐพพะ ธัมมารมณ์ : ตาคู่กับรูป, หูคู่กับเสียง, จมูกคู่กับกลิ่น, ลิ้นคู่กับรส, ผิวกายคู่กับสิ่งที่มากระทบผิวกาย, แล้วจิตคู่กับความคิดที่จะผุดขึ้นมาในจิต เป็น ๖ อย่าง ๖ คู่. นี่คือตัวธรรมชาติแท้, แล้ว เป็นไปตามกฎธรรมชาติ อยู่ตลอดเวลา.

ทีนีพอมันจับคู่กัน เช่นตาคู่กับรูป ตาถึงกันเข้ากับรูป ก็เกิดการเห็น ทางตา เรียกว่า จักษุวิญญาณ; เขียนเป็นสุดรตัวอย่าง ตาถึงกันเข้ากับรูปก็เกิดการเห็น ทางตา คือจักษุวิญญาณ มีอยู่คลอดเวลาใช่ไหม? เพราะตาของเราก็เห็นอะไรอยู่คลอด เวลาแล้วมีจักษุวิญญาณอยู่บ่อย ๆ. ทีนี้สามอย่างนี้ คือ ตา รูป และจักษุวิญญาณถึงกัน เข้าเรียกว่า ผัสสะ, สัมผัส หรือ ผัสสะ เราก็มีอยู่คลอดเวลาบ่อย ๆ ที่สุด.

ขณะแห่งผัสสะ เป็นขณะที่สำคัญมาก; ถ้าเราไม่มีสดิบัญญา ไม่มี กวามรู้เพียงพอ แล้วเราก็จะผัสสะค้วยความโง่, สัมผัสอะไรขึ้นมา ก็จะเกิดผลคือความโง่, โง่ที่จะไปรักสิ่งที่น่ารัก, โง่ที่จะไปเกลียดสิ่งที่น่าเกลียด, ซึ่งที่จริงไม่มีอะไรที่น่ารักหรือน่า เกลียด, เราไปรู้สึกเพราะความยึดถือของเรา. ฉะนั้น เราต้องมีบัญญา หรือมีศรัทธา หรือแล้วแต่ แต่ให้เป็นความรู้ที่ว่า อย่าไปรักที่มันมาให้รัก, อย่าไปเกลียดที่มันมาให เกลียด; ถ้าเราไปรักที่น่ารัก ไปเกลียดที่น่าเกลียด ก็เรียกว่ามันเกิดเวทนาที่ผิด, เวทนา โง่แล้ว เวทนาสำหรับจะไปหลงรักหลงเกลียด.

ทีน้ำเกิดไปหลงรักหลงเกลียดในความรู้สึกที่เป็นเวทนา แล้วมันก็เกิดความ อยากอย่างโง่ ๆ อีก มันอยากจะเอาของที่มันรัก มันอยากจะฆ่าจะทำลายสิ่งที่มันเกลียด มันก็เป็นความอยากที่โง่ ๆ ก็เรียกว่าตัณหา ความอยากที่โง่เขลา ที่เกิดอยู่ในคนเราทุก คนที่ปราศจากธรรมะ ที่ปราศจากความรู้ของธรรมะ. พอได้สัมผัสเวทนาน่ารักมันก็รัก, เวทนาน่าเกลียดมันก็เกลียด, มันก็อยู่ด้วยความรักและความเกลียด แล้วมันก็อยากไปตาม นั้น แล้วก็ทำไปตามนั้น. ฉะนั้นในโลกนี้จึงเต็มไปด้วยคนที่ทำอะไรไปตามความรัก และความเกลียด แล้วมันจะถูกได้ที่ไหนล่ะ, มันไม่ได้ทำไปด้วยความรู้สึกผิดชอบชั่วดี ของธรรมะของศาสนาเลย มันทำไปตามอำนาจของกิเลส ซึ่งเหมือนกับพญามาร. น่ารัก มันทำอย่างนี้, น่าเกลียดมันทำอย่างนี้ ล้วนแต่เผาตัวเองทั้งนั้น ด้วยความรักและด้วย ความเกลียดนั้น.

ที่นี้มันมีตอนที่สำคัญอยู่นิด ถ้าเราอยาก, เกิดความรู้สึกอยากขึ้นในใจตาม ธรรมชาติ ซึ่งมันเกิดได้ตามธรรมชาติ ตามกฎของอิทปับจจยตาตามธรรมชาติ. พอเรา เกิดอยาก ความรู้สึกอยากจะปรุงความรู้สึกอันที่ตามมาคือกู มีกูผู้อยาก, มีฉันผู้อยาก; นั้นแหละคือตัวกู แล้วเป็นที่ตั้งแห่งความเห็นแก่ตัว เพราะตัวกูนี้มันมาจากความโง่ ตามลำดับ ตามลำดับมาตั้งแต่ต้น ว่าผัสสะโง่ เวทนาโง่ ตัณหาก็โง่ มีตัวกูแห่งความโง่ มันก็เห็นแก่ตัว มันก็ทำอะไรทุกชนิดตามที่เห็นแก่ตัว เมื่อมันต้องการอะไรขึ้นมา มันก็ จะเอาให้ได้ มันก็ฆ่าเขา มันขโมยเขา มันล่วงละเมิดของรักของเขา มันโกหก มันคืม น้ำเมา มันทำทุกอย่าง ที่แล้วแต่ตัวกูอันโง่เขลามันจะทำ. ความเห็นแก่ตัวมันก็ลุกลาม ออกไป จนทำผู้อื่นให้เดือดร้อนด้วย, ไม่เดือดร้อนแต่ตัวผู้นั้นแต่จะทำให้ผู้อื่นเดือดร้อน ด้วย.

นี่ก้าจะศึกษาพุทธศาสนาแล้ว ก็ต้องศึกษาจากตัวจริง นั้นแหละ, ไม่ ใช่ศึกษาจาก หนังสือหนังหา คำรับคำราอะไร มันบอกได้เพียงเค้าเงื่อน, ให้ไปศึกษาจาก ของจริง. ฉะนั้นเราต้องศึกษาจากความรู้สึกภายใน ที่เกิดขึ้นมาทางคา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เมื่อมีอะไรมากระทบจิต เมื่อมีอะไรเข้ามากระทบจิต เข้ามาทางคาก็ได้ ทางหูก็ได้ ทางจมูกก็ได้ เข้ามากระทบจิต; ถ้าเราโง่ตอนนั้น แล้วก็คือต้องเป็นทุกข์, ไม่มีใคร ช่วยได้. ถ้าเราฉลาดตอนนั้นได้ทันเวลา จะไม่เป็นทุกข์เลย; ฉะนั้นสิ่งที่เรียก ว่าผัสสะ ทางคา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางจิตใจเองมันสำคัญ ต้องรักษาไว้ ให้ถูกต้อง อย่าให้กิเลสครอบงำ, อย่าให้โง่เมื่อผัสสะ แล้วจะไม่มีความทุกข์.

ฉะนั้นจำไว้เป็นหลักสั้น ๆได้เลยว่า ความทุกข์เกิดมาจาก เราโง่เมื่อมี
ผัสสะ, ความไม่ทุกข์เกิดมาจาก เราฉลาดเมื่อมีผัสสะ. พูคกลับกันก็ว่า เมื่อมี
ผัสสะเราโง่ก็ต้องเกิดความทุกข์, เมื่อมีผัสสะเราไม่โง่ก็ไม่มีความทุกข์. ฉลาดก็
คือไม่ไปยึกถือเรื่องดีเรื่องชั่ว ตามความหมายอย่างอาดัมกับอี๊ฟเขากินลูกไม้เข้าไปแล้วรู้ดี
รู้ชั่ว, อย่างนั้น นั่นแหละคือมันโง่. ฉะนั้นไม่ต้องยินดียินร้าย จนตกเป็นทาสของ
สิ่งนั้น ๆ, เรารักสิ่งไร เราก็เป็นทาสของสิ่งนั้น ในความหมายหนึ่ง, เราเกลียดสิ่งไร
เราก็เป็นทาสของสิ่งนั้น ในอีกความหมายหนึ่ง; ฉะนั้นอย่าเป็นทาสโดยทั้ง ๒ ความหมาย

ทั้งโดยความรักและความเกลียด เราก็เป็นอิสระ; เป็นอิสระเราก็ไม่มีความทุกข์ คือ เราอยู่กับพระเจ้า. ภาวะที่ไม่มีความทุกข์คือภาวะที่อยู่กับพระเจ้า; ฉะนั้นเมื่อเรา เป็นอิสระจากโลก จากความยินดียินร้ายในโลก จากอิทธิพลในโลก เราก็มีโอกาสที่จะอยู่ กับพระนิพพานกับพระเจ้า.

นี้พุทธศาสนามีเท่านี้แหละ ตั้งต้น ABCD ตรงที่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ มันคู่กับ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์, เกิดวิญญาณ แล้วเกิด ผัสสะ ถ้าโง่ทรงผัสสะต้องได้รับโทษ คือความทุกข์, ถ้าไม่โง่ก็ไม่ต้องรับโทษ คือไม่ทุกข์, แล้วไม่ทุกข์อยู่อย่างนั้น ทั้งวันทั้งคืน มันวิเศษเท่าไรคิดกู. ถ้าเราไม่โง่เมื่อผัสสะแล้ว เป็นไม่มีความทุกข์ ว่างจากความทุกข์อยู่ทั้งวันทั้งคืนทั้งเดือนทั้งปีเป็นชีวิต นิรันดรได้ เป็นสิ่งที่สร้างขึ้นมาได้ ด้วยการกระทำที่ถูกต้องตามกฎของพระเจ้า คือกฎของอิทัปบัจจยตา.

นี่อาทมาก็ได้ พูดโดยหัวข้อ ที่ควรจะทราบในเบื้องต้น เรียกว่าเค้าโครง ที่จะต้องมองดูทั่ว ๆไป, เป็นปริทัศน์ เป็น outline อะไรก็แล้วแต่จะเรียก ว่ามันมีอยู่ อย่างนี้.

ธรรมะคือเรื่องของธรรมชาติ, เป็นตัวธรรมชาติด้วย, เป็นตัวกฎของ ธรรมชาติด้วย, เป็นตัวหน้าที่ตามกฎด้วย เป็นผลเกิดจากหน้าที่ด้วย. พระพุทธเจ้าตรัสรู้ ก็คือตรัสรู้เรื่องนี้ พอตรัสรู้ท่านก็เคารพ ยกเป็นสิ่งสูงสุดเลย, มาประกาศมาบอกให้คน ทั้งหลาย จงประพฤติตามนี้ บูชาในฐานะเป็นสิ่งสูงสุด. ถ้าจะให้มีคำว่าอ้อนวอน prayer ในพุทธศาสนา, อ้อนวอนก็คือพยายามทำตามประสงค์ของกฎ; ถ้าเราจะ อ้อนวอนกฎ เพราะกฎไม่ใช่คน, ถ้าเราอ้อนวอนกฎ ก็คือทำให้ตรงตามกฎ นั้นแหละ คืออ้อนวอนกฎ, เหมือนกับที่เราอ้อนวอนพระเจ้าที่เป็นคน. ฉะนั้นเราต้องถือว่าแม้ จะมีพระเจ้าอย่างกฎก็เป็น religion อยู่ดี. แม้ว่าเราจะอ้อนวอนโดยวิธีที่ทำให้ตรงตามกฎ ก็ยังเป็น religion อยู่ดี. อย่ามาหาว่าพุทธศาสนาไม่ใช่ religion.

ทีนี้ เรื่องทำให้ถูกตามหน้าที่ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ก็คือเมื่อมีอะไรเข้ามากระทบจิต เข้ามาทางตา เข้ามาทางตู จมูก ทางลิ้น ทางโดทางหนึ่งก็ตาม, ระวังให้ดีอย่าทำผิดตอนนั้น, ตอนที่มันเรียกว่ามีผัสสะแล้ว อย่าทำผิดตอนนั้น. ถ้าทำผิดตอนนั้นแล้วก็จะมีความทุกข์ ขออภัยที่จะพูดว่า ไม่ว่าคุณจะถือลัทธิใหนศาสนาใหน ปฏิญาณตัวว่าอย่างไร ถ้าคุณทำผิดตอนนี้แล้วคุณจะมีความทุกข์. ถ้าไม่ทำผิดตอนนี้แล้วมีความทุกข์ ไม่ได้ แม้ว่าผีสางเทวดาจะมากลันแกล้งให้มีความทุกข์ ก็มีความทุกข์ไม่ได้ แม้ว่าผีสางเทวดาจะมากลันแกล้งให้มีความทุกข์ ก็มีความทุกข์ไม่ได้เพราะเราไม่ทำผิดตอนนี้ ตอนที่มีอะไรมากระทบจิต. ฉะนั้นผลกรรมแต่หนหลังก็ยกเลิกกันไป เพราะว่าเราจะไม่เป็นทุกข์ แม้ว่ามันจะมีมา เป็นอันว่าหลุดพัน เรียกว่า หลุดพัน ตามหลักของพระพุทธศาสนา, หลุดพันจากความทุกข์โดยประการทั้งปวง.

เรื่องโดยหัวข้อมีเท่านี้ เรื่องโดยรายละเอียดนั้นพูดกันไม่หวาดไหว ไปหา อ่าน หรือใครสนใจก็ไปหาอ่านเอาเอง; แต่อยากจะบอกว่า พุทธศาสนาก็เป็น religion พุทธศาสนาก็มีพระเจ้า. พระพุทธเจ้าค้นพบแล้วก็เคารพทันที เอามาเบิดเผย เอามา แนะนำชี้แจงให้ประพฤติปฏิบัติ, คือประพฤติปฏิบัติให้ถูกต้องตามกฏนั้น, กฏที่พระองค์ ได้ตรัสรู้ ซึ่งเปรียบเหมือนกับพระเจ้า เพราะอยู่เหนือสึงทั้งปวงทุกอย่างทุกประการ อย่างที่ว่ามาแล้ว. และ ก็หลุดรอด; ใช้คำว่ารอด ทุกศาสนาใช้คำว่ารอด, รอดจาก สึงที่ไม่พึงปรารถนา คือปัญหาและความทุกข์. ดูเหมือนจะมีเท่านี้แหละ เรื่องของ มนุษย์ ถ้ามันหลุดรอดจากสิ่งที่ไม่พึงปรารถนาแล้ว ก็ควรจะพอใจ, มันไม่มีอะไรอีก แล้ว เพราะว่าเหมือนกับว่าได้อยู่กับนิพพาน, หรือว่าได้อยู่กับพระเจ้าตลอดกาลนิรันดร.

เอาละอาศมาเห็นว่า การบรรยายนี้ก็สมควรแก่เวลา คูมันจะมีเท่านี้แหละ เรื่องของมนุษย์ถ้ามันหลุดรอดจากสิ่งที่ไม่พึงปรารถนาแล้ว มันก็ควรจะพอใจ, มันไม่ มีอะไรอีกแล้ว เพราะมันเหมือนได้อยู่กับนิพพาน, หรือว่าได้อยู่กับพระเจ้าตลอดกาล นิรันดร.

เอาละ, อาทมาเห็นว่า การบรรยายนี้ก็สมควรแก่เวลา ก็จะต้องยุคิการ บรรยาย เอาหัวข้อ ข้อความนี้ไปคิดไปนึกไปศึกษาดู. ถ้าสงสัยไม่เข้าใจตอนไหนอยาก จะถาม, พรุ่งนี้ก็ยังมีเวลาบ้างสำหรับที่จะตอบ, และจะทำความเข้าใจกันต่อไป.

ส่วนเรื่องที่ว่าอยากจะรู้เรื่องการทำสมาธิบ้าง ก็มี, ช่วยอ่านหนังสือเล่มนี้ให้ จบก่อน แล้วถึงจะพูดกันว่า จะทำสมาธิอย่างไร; ถ้าไม่รู้อะไรเสียเลย มันก็จะพั่งไม่ถูก, พูดกันจะพั่งไม่ถูก.

เอาละวันนี้ขอยุติเพียงเท่านี้.

ภาคผนวก สิ่งที่ศาสนิกชนควรทราบ

— m —

๑๘ พฤษภาคม ๒๕๒๕

#### ภาษาคน ภาษาธรรม.

ท่านที่สนใจจะศึกษา ธรรมในพุทธศาสนา,

ในการพูดกันในครั้งที่ ๓ นี้ จะพูดด้วยหัวข้อว่า ภาษาคน ภาษาธรรม เรื่องนี้เป็นเรื่องที่สำกัญที่สุด แต่ไม่ก่อยจะมีใครมองเห็นความสำคัญ กำลังเป็นบัญหาที่ สุด ก็ไม่มีใครรู้สึกว่าเป็นบัญหา.

บัญหาที่ว่านี้ ก็คือ เราพั่งเรื่องราวในพระคัมภีร์ ไม่ค่อยจะรู้เรื่อง ข้อความ ในพระคัมภีร์ ก็พั่งไม่ค่อยจะรู้เรื่องที่เอามาพูกต่อ เอามาพูกกัน วิสัชชนากัน ถกเถียงกัน อะไรกัน ก็พั่งกันไม่ค่อยรู้เรื่อง. ถ้าจะพูกสรุปก็ว่า เพราะพูกกันคนละภาษา คนหนึ่ง พูกภาษาธรรมกา, คนหนึ่งพูกภาษาที่ลึกของความจริง นี่จึงพูกกันไม่ค่อยรู้เรื่อง.

<sup>[\*</sup> ธรรมบรรยายแก่กณะซิสเตอร์ จากกรุงเทพฯ ณ ลานหินโค้ง]

### ตัวอย่างความตายในภาษาธรรม.

อาคมาเห็นว่า ถ้าเรารู้ภาษากันทั้ง ๒ ภาษาแล้ว ก็จะได้รับประโยชน์มาก กว่านี้. เรื่องมันก็ยึดยาว แต่ถ้าจะยกตัวอย่าง เพื่อประหยัดเวลา โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ท่านทั้งหลาย ที่เชื่อว่าคุ้นเคยกับคัมภีร์ไบเบิล ก็จะง่ายขึ้น. ฉะนั้นจึงยกตัวอย่างด้วย การทำให้เข้าใจว่า ภาษานั้นคืออะไร มันก็หน้าแรก ๆ ของคัมภีร์ไบเบิล. Book of Genesis ที่ว่าอาคัมกับอืีฟ ถูกห้ามไม่ให้กินผลไม้ต้นนั้น ถ้ากินเข้าไปจะตาย แล้วก็อาคัมกับอืีฟก็ กิน แล้วคือตายอย่างไร ทำไมไม่เห็นตาย ? ทำไมจึงมีลูก มีหลาน จนมีเรื่องมีราว ?

ฉะนั้นคำว่า ตาย นั้น มันไม่ ใช่ภาษาธรรมดา, ไม่ใช่ภาษาคนธรรมดาพูด,
เป็นภาษาธรรมะโดยเฉพาะ, แล้วก็ตายจริง ๆ ด้วย ตายอย่างน่ากลัว. ตายคือว่ามัน
สูญเสียความปกติสุขที่มนุษย์ควรจะได้รับ, แล้วตายแบบไปถึงลูกหลาน จนกระทั่ง
ถึงบัจจุบันนี้ กระทั่งทุกคนในบัจจุบันนี้มันก็บีมาแล้ว. ตายก็คือหมดปกติสุข หมด
ปกติภาวะเดิม, เดิมเขาไม่มีความทุกข์, เดี๋ยวนี้เขากลายเป็นคนมีบัญหา มีความทุกข์
ถูกสาปถูกแช่งให้ทนทุกข์นั้นเรียกว่าตาย. เดยสนทนากับคนคุ้นเดยที่เป็นคริสเตียน
เขาก็ไม่ยอมที่จะให้อธิบายว่า มันคนละภาษา, เขาก็อธิบายว่ามันไม่เกี่ยวกับตาย.
เขาต้องการจะแสดงแต่ว่าอาดัมกับอีฟ เป็นคนดื้อ, ดือเท่านั้นเอง ไม่เกี่ยวกับตายหรือไม่
ตาย ทั้งที่ข้อความมันมีอยู่ชักว่าท่านจะต้องตาย.

นี่ ขอให้เอาเรื่องนี้ เป็นตัวอย่างเถอะ เอาภาษาพูก ที่พุกอย่างคนธรรมคา พูก มันก็มีความหมายไปตามแบบนั้น, เขาเรียกว่าโลกิยะโวหาร โลกิยะนิรุคติ โลกิยะ ภาษา, ชาวบ้านพูก. เกี๋ยวนี้ ผู้รู้ธรรมะพูด ตามความหมายของธรรมะชั้นลึกพูด มันเป็นอีกแบบหนึ่ง, ขอให้รู้อย่างนี้ไว้ก่อน แล้วเราก่อยๆ คูกันทีละคำ. ตอนปลายของกัมภีร์ ไบเบิล ใน Book of Corinthian นั้น ก็มีคำที่ว่า ต้อง ที่ความอย่างเคียวกันแหละ, พูกได้ว่าทั้งเล่ม ทั้งคัมภีร์ ใบเบิลมีข้อความในภาษาธรรมะที่ ต้องที่ความ. แต่ว่าที่เห็นชัด ๆ แล้วก็มาเข้ากันได้กับเรื่องในพุทธศาสนานั้นก็มีอยู่เป็น เรื่อง ๆ. เช่นว่า คำสอนของเซนต์ปอล แก่พวกโครินเธียน "มีภรรยาก็จงเหมือนกับไม่มีภรรยา มีทรัพย์สมบัติ ก็จงเหมือนกับไม่มีทรัพย์สมบัติ มีความสุขก็จงเหมือนกับไม่มีความสุข ขือของที่ตลาดแล้วก็ไม่เอาอะไรมา" คำพูดชนิดนี้มันไม่ใช่คำพูดที่คน ธรรมดาพูด เป็นคำพูดของคนรู้ธรรมะความหมายหนึ่งพูด; แต่พุทธบริษัทเข้าใจได้ดี, เข้าใจได้ทันที. เราจึงไม่รู้สึกว่าเป็นบัญหาอะไร.

ยกตัวอย่าง ซื้อของที่ตลาด แล้วก็ไม่เอาอะไรมา เพราะไม่มีความยึด ถือว่ามีตัวเรา, เพราะไม่มีความยึดถือว่า เราเป็นผู้ซื้อ เราเป็นผู้ได้, เราเป็นผู้เอา เราเป็นผู้เอามากิน มันไม่มี, ไม่มีความรู้สึกอย่างนี้ มันไม่มีตัวบุคคลผู้ทำอย่างนั้น มัน มีแก่ ร่างกายของคน มันทำไปตามความรู้สึกในใจ. ที่รู้สึกไปตามธรรมชาติตาม ธรรมดา, ไม่ถือว่าเป็นบุคคล; ฉะนั้นจึงไม่มีบุคคล ที่จะมีภรรยา มีสามี มี ทรัพย์สมบัติ มีความสุข, มันไม่มีบุคคล เป็นสิ่งที่ทำได้. มีการเป็นอยู่อย่างมีภรรยา แต่จิตใจไม่มีภรรยา ไม่รู้สึกว่ามีภรรยา, มีทรัพย์สมบัติมีความสุขก์เหมือนกัน มีอยู่ ตามธรรมกา ที่คนทั่วไปเขามีกัน, แต่จิตใจมันไม่ได้รู้สึกว่า มีตัวเราผู้มี; นี้เรียก ว่า มีโดยไม่ต้องมี เพราะฉะนั้น คำพูดเหล่านี้เมื่อดีความแล้ว มันเป็นอันเดียวกัน กับพุทธศาสนา, เคยสำรวจคู่มีคั้งมากมาย.

ฉะนั้นจึงอยากจะแนะว่า ศึกษาพุทธศาสนา ค้วยข้อความในคัมภีร์ไบเบิด ที่รู้อยู่แล้วเข้าใจอยู่แล้ว ดี สะควก, แล้วตีความให้มันเป็นไปได้ คือตีความให้มันเป็น เรื่องที่ว่า ที่พูดไว้นั้นถูก เช่นอาคัมกับอี้ฟกินเข้าไปแล้วก็ตาย, ก็ตายจริงๆ ตายนิรันคร ภาษาคน ภาษาธรรม ๓๖๓

ถึงไม่นิ้รันคร ก็กว่าจะพ้นจากตาย มันก็ต้องเปลี่ยนแปลงอย่างตรงกันข้าม คือต้องกิน ผลไม้ แห่งต้นไม้ชีวิต Tree of Life. นี่ต้นไม้ชีวิต มันก็เหมือนกันแหละ คือว่า พระธรรม ที่ปฏิบัติแล้ว จะถึงความไม่ตาย.

ที่นี้ความไม่ตายนี้ ก็มีความหมายไปทามลัทธินั้น ๆ ซึ่งไม่เหมือนกัน แล้ว ก็ในลัทธิเกี่ยว พูดไว้เป็นภาษาคนอย่างหนึ่ง, พูดไว้เป็นภาษาธรรมอย่างหนึ่ง, อมฤคที่ว่ากินแล้วไม่คาย ในอินเกียก็พูดกันในหลายลัทธิ เทวดา อสูร ชวนกันกวน มหาสมุทร ให้ขั้นเป็นยา กินแล้วไม่ทาย ก็เป็นน้ำชนิดหนึ่ง ซึ่งกินเข้าไปแล้วไม่ตาย; นี้ภาษาเด็ก ๆ เป็นภาษาคน. ถ้าภาษาธรรม มัน หมายถึงธรรมะ ความจริงอันหนึ่ง ไปรวบรวมเอามาให้หมด, บรรดาความจริงทั้งหลาย เอามากวน ๆ กวนให้มันขั้น ให้ มันเป็นของขั้นเข้ม กินเข้าไปคือปฏิบัติ, ปฏิบัติแล้วไม่มีความตาย ไม่มีตัวผู้จะตาย หรือไม่มีอะไรก็แล้วแต่เถอะ แต่ว่ามันไม่ตายในความหมายอื่น. แล้วน้ำอมฤตมันก็ใน ความหมายอื่น ไม่ใช่ว่าน้ำเหมือนกับเหล้า กินเข้าไปแล้วก็ไม่ตาย, ในความหมายอื่นก็คือธรรมะ ซึ่งเมื่อปฏิบัติแล้ว มันเกิดผลภายใน รู้แจ้งสว่างไสวแล้วไม่ตาย.

นี้กำว่า อมฤต หรือเหล้านั้น มันไม่ได้หมายถึงเหล้าที่กิน แต่มัน หมายถึง ธรรมะที่ปฏิบัติแล้วมันไม่ตาย; แม้แต่ในหนังสือที่ชาวบ้านเขาอ่านกัน หนังสือ โอมาคัยยัม คำว่า ไวน์นั้น มันก็ไม่ใช่เหล้าไวน์ คอก คือผลของการปฏิบัติธรรมะ ตามแบบที่โอมาคัยยัมเขาต้องการ, แล้วมีความอร่อย มีความสุข กินเหล้าแบบนั้น มัน ไม่ใช่กินเหล้าแบบที่โรงเหล้า. แต่เขาจะเขียนล้อคนที่มันชอบเหล้าที่โรงเหล้า, หรือว่า ล้อคนที่เคร่งศาสนา จนไม่แตะต้องเหล้า ก็เลยเอากำนั้นมาล้อ มากินเหล้าดีกว่ามานั้ง หมอบกราบ สวด อ้อนวอนอะไรอยู่; นี้ตัวอย่าง.

ฉะนั้นขอให้เห็นเค้าเงื่อนว่า ภาษาที่ใช้พูดกันอยู่ในโลกนี้มี ๒ ภาษาอย่างนี้ เสมอไป. เช่นเรื่องความตาย ภาษาชาวบ้านก็เอาใส่โลงไปผัง ไปเผา; แต่ ความตาย ในภาษาธรรมะ มันก็เหมือนกับที่อาดัมกับอื้ฟกินผลไม้ นั้นมัน อยู่อย่างไร นั้นแหละ คือมันตาย.

### ความเกิดในภาษาธรรม.

ที่นี้ความเกิดก็เหมือนกัน เกิดจากท้องแม่ ที่เห็น ๆ กันอยู่ เรียกว่าความ เกิด, แต่ ความเกิดในภาษาธรรมะ นั้น นั้น หมายถึงจิตใจเกิดรู้สึกขึ้นมาว่าตัวกู เมื่อไร เมื่อนั้นจึงจะเรียกว่ามีความเกิด. ในภาษาธรรมะชั้นลึก ก็เหมือนอธิบาย แล้วในวันก่อน ยกตัวอย่างในเรื่องตาเห็นรูป เกิดจักษุวิญญาณ แล้วก็เกิดผัสสะ, แล้วเกิดเวทนาจากผัสสะแล้วมันโง่ มันก็ยึดถือเวทนา เป็นยินดียินร้าย มันก็เกิดความ อยากคือตัณหา ไปตามความรู้สึกยินดียินร้าย. พอจิตมันรู้สึกอยากได้ตามเรื่องของจิต จิตมันก็ทำให้ เกิดความรู้สึกอันหนึ่งว่า เราอยาก เราต้องการ ความรู้สึกว่าเรา นั้นแหละ คือตัวตนที่เกิด. ฉะนั้นความเกิด ก็คือความเกิดแห่งความเข้าใจผิด ถือผิดว่าตัวเรา นี้คือความเกิดในภาษาธรรม.

เกิดในภาษาคนก็คือ เกิดจากท้องแม่, เกิดในภาษาธรรม ก็เกิดจากท้อง ของความโง่, นั้นมันท้องแม่ตามธรรมกา; สัตว์เครัจฉานก็เกิดอย่างนั้น. แต่ เกิดครั้งหลังนี้ เกิดจากท้องของความโง่ ของกิเลส. เมื่อพูดอย่างนี้ก็ต้องถือว่า ทารก เกิดมาจากท้องแม่แล้ว ร้องแอ ๆ อยู่ นี้เป็นเพียงเกิดส่วนหนึ่งเท่านั้น, เกิดส่วนร่างกาย ยังไม่ใช่ความเกิดที่สมบูรณ์, จนกว่าเมื่อทารกนั้นโตขึ้นๆ รู้จักนั้นนี้ สัมผัสนั้นนี้ รู้จัก

ความคิดนึกชอบไม่ชอบ แล้วก็อยากไปตามที่ชอบ แล้วก็เกิดตัวกู. ความรู้สึกว่าตัวกู ผู้อยาก กูอยาก กูอยากได้ ตอนนั้นเรียกว่าเกิดทางจิตนั้นสมบูรณ์ ความเกิดสมบูรณ์ เมื่อทารกนั้นมีความรู้สึกเกิดขึ้นว่า ตัวกู ตัวเรา ตัวฉัน.

นี่ความเกิดในภาษาคน กับ ความเกิดในภาษาธรรม แสกงให้เห็นว่า มัน เล็งกันคนละอย่าง; อันหนึ่งมันเล็งไปที่วัตถุ, อันหนึ่งมันเล็งไปที่ความหมาย. ถ้า จะเรียกว่าวิธี วิธีทางการพูก อย่างมีวัตถุ คือเป็น physics, อีกอันหนึ่งเป็นวิธีทางการ พูก อย่างวิธีเหนือ physics คือ metaphysics; นี้เรามา เรียกกันง่าย ๆ เคี้ยวนี้ว่า ภาษาคน กับ ภาษาธรรม ถ้าพูกภาษาคน มันก็เล็งไปยังตัววัตถุ เนื้อหนังร่างกาย, ถ้าพูก ภาษาธรรม มันก็เล็งไปถึงความหมาย ซึ่งไม่ใช่ตัววัตถุ ร่างกาย คือพูด เหนือนั้นขึ้นไป.

จะยกตัวอย่างพูกภาษากนสำหรับเด็กๆ พระพุทธเจ้าก็คือบุคคลคนหนึ่ง
เกิกที่อินเทีย เมื่อ ๒๐๐๐ กว่าปีมาแล้ว มีเรื่องราวเป็นอย่างนั้น, สอนอยู่เท่านั้น แล้ว
ก็นิพพานคือตาย แล้วก็เผาแล้ว เหลือแต่กระกูกแจกกันไป. นี้พระพุทธเจ้าในความ
หมายภาษาคน; แต่ถ้าพระพุทธเจ้าในความหมายภาษาธรรม ไม่เป็นอย่างนั้น
ไม่ใช่ร่างกายนั้น; แม้ว่าพระพุทธเจ้าประสูติ ก็ไม่ได้ประสูติจากท้องมารถา, คนที่
ชื่อสิทธัตถะต่างหาก เขาประสูติจากท้องของมารถา เขาเกิด.

แต่ พระพุทธเจ้าประสูตินั้น เกิดโดยธรรมะ, เกิดโดยจิตใจ มีจิดใจ ชนิดนี้เกิดขึ้น ก็เรียกว่าพระพุทธเจ้า. พระพุทธเจ้าอย่างนี้ตายไม่ได้, ทำอย่างไร ๆ ก็ตายไม่ได้, แล้วก็อยู่มาจนถึงทุกวันนี้, แล้วใครมีความรู้สึกอย่างนั้น มีบัญญาอย่างนั้น คนนั้นก็มีพระพุทธเจ้าอยู่ในตนด้วยกันทุกคน ๆ. พระพุทธเจ้ากลายไปอยู่ในหวัใจ ของคนทุกคน, แล้วก็ตายไม่ได้ ก็ไม่ได้เผา, ก็ไม่ได้เอากระคูกไปแจกคอก พระ-พุทธเจ้าชนิดนั้น.

แล้วยังมี คำตรัสว่า พระพุทธเจ้าในความหมายอื่น เช่นคำสอน ธรรมวินัย ที่สอนไว้ ที่ตั้งไว้ ธรรมที่ตั้งไว้นั้นแหละ เป็นพระพุทธเจ้า อย่างนี้ก็มี, ก็ความหมาย เดียวกันแหละ นั่นแหละก็อพระพุทธเจ้าด้วย พระธรรมด้วย อยู่ที่นั้น. เด็กๆเขารู้ ว่า พระธรรมก็คือคัมภีร์ คือใบลาน คือพระไตรบี่ฎก ที่อยู่ในตู้ ก็เรียกว่าพระธรรม, นั่นเรื่องเด็กๆ พระธรรมชนิดนี้ มอกกินได้ ปลวกกินได้ พูคภาษาคน. แต่พระธรรม ที่แท้จริง ไม่มีทางดอก ที่มด มอก จะกิน ปลวกจะกิน เพราะมันเป็นภาวะของธรรมะ ตามธรรมชาติใน ๔ ความหมาย ที่พูคกันแล้วในครั้งแรก. ธรรมะ คือ ธรรมชาติ, ธรรมะคือ ผลเกิดจากหน้าที่, ปลวกจะกินได้หรือ? แล้วก็เอามาใส่ตู้ก็ไม่ได้, ถ้ามันจะอยู่ ก็อยู่ในสติบีญญาในจิตใจของมนุษย์ น่ะ ไม่ได้อยู่ในตู้.

ถึงว่า พระสงฆ์ ก็เหมือนกัน ไม่ใช่คนที่บวชแล้วเป็นพระสงฆ์, หมาย ถึงคุณสมบัติที่ทำให้เขาเป็นอย่างนั้น คือเป็นเหมือนกับพระพุทธเจ้า, คุณสมบัติ อย่างเคียวกับพระพุทธเจ้า ที่มาอยู่ในคนทั่ว ๆไป นั้นแหละคือพระสงฆ์ ก็ตายไม่ได้ เหมือนกัน. ที่เป็นคนนั้นมันเป็นเปลือก มันตายได้ เผาได้ แต่เนื้อแท้มันตายไม่ได้. นี่ยกตัวอย่างว่า พระพุทธเจ้าในภาษากนคืออย่างนั้น ในภาษาธรรมคืออย่างนั้น.

ถึงแม้คำว่าพระเจ้าก็เหมือนกันแหละ ถ้าในภาษาคนก็เหมือนที่บอกเค็ก ๆ เขียนรูปให้เค็ก ๆ คู. พระเจ้าเหมือนกับคนแก่ถือไม้เท้า นี่พระเจ้าในภาษาคน; แต่ ถ้า พระเจ้าในภาษาธรรม จะเป็นคนไม่ได้, จะมีเนื้อหนังอย่างคนไม่ได้, จะมีรูปร่าง อย่างคนไม่ได้, มันก็ต้องเป็นอำนาจอะไรชนิคหนึ่ง เช่นเคียวกับกฎของธรรมชาติ, เป็นอำนาจชนิกหนึ่ง ที่จะสร้างสิ่งทั้งปวง ควบคุมสิ่งทั้งปวง อยู่ในที่ทั้งปวง, นี้พระเจ้า ในภาษาธรรม. พระเจ้าในภาษาคนมาอยู่ในใจเราได้หรือ ? เพราะเป็นคนถือไม้เท้า, ถ้าว่าพระเจ้าในภาษาธรรมแล้ว มันเกินเสียอีกที่จะมาอยู่ในจิตใจเราได้; ฉะนั้นเราจึง มีพระเจ้า ในความหมายของภาษาธรรม พระจิต พระบุตร พระวิญญาณ พระอะไรก็ สุดแท้เถอะ ต้องในภาษาธรรม จึงจะละเอียดยึ่งกว่าละเอียดสุขุม พอที่จะมาอยู่กับเราได้.

นี้มันเป็นตัวอย่าง ที่จะชี้ความหมายของภาษาคน และ ภาษาธรรม, แล้ว ก็ลองไปใคร่ครวญดูเอาเองว่า มันต่างกันอย่างไร, หรือมันมีหลักเกณฑ์อย่างไร นียก ตัวอย่างเท่าที่ใช้พูกกันอยู่จะดีกว่า.

# พิจารณาดูถ้อยคำที่เป็นภาษาธรรม.

ภาษาธรรม ซึ่งเชื่อว่าท่านทั้งหลาย อาจจะไม่เคยไดยิน, ภาษาธรรมพูดว่า นกไม่เห็นพ้ำ เคยได้ยินไหม? นกไม่เห็นพ้ำ ทั้งที่ตามันติดอยู่กับพ้ำ, ปลาไม่เห็นน้ำ ทั้งที่ปลา ตาของมันก็ติดอยู่กับน้ำ, ไส้เดือนไม่เห็นดิน ทั้งที่มันไถคิน คำลงไปในดิน กินดิน, หนอนไม่เห็นคูถ หมายถึงหนอนที่เกิดในอุจจาระ มันก็กินอุจจาระอยู่แท้ ๆ มันก็ไม่เห็นคูถ, แล้ว คนก็ไม่เห็นโลก นีคนในภาษาคนคือคนโง คนอยู่ในโลกไม่เห็น โลก ทั้งที่มันอยู่ในโลก.

ก็ไปคิดดูที่ว่า นกไม่เห็นพ้ำ ไม่มีนกตัวไหนสนใจในพ้ำ เพราะมันเกิด มาอย่างนี้ ก็บินไปบินมาอยู่ในพ้ำ คาของมันก็ลืม ลืม ก็คิดอยู่กับพ้ำ, มันก็ยังไม่เห็นพ้ำ; เพราะมันไม่มีเรื่องที่มันจะต้องเห็น หรือต้องดู หรือต้องสังเกต, พูคว่านกไม่เห็น พ้ำนี้ กนธรรมคาเขาก็ไม่เชื่อ เพราะพูคภาษาธรรม, เมื่อพูคว่า นกไม่เห็นพ้ำนั้นพูด ภาษาธรรม นี้คนธรรมคามันเคยชินแต่ว่านกมันก็เห็นพ้าชิ เคยเห็นพ้าชิ, แล้วก็พูด กันไม่รู้เรื่อง. ทีนี้ ปลาไม่เห็นน้ำ ตามันลืมอยู่ในน้ำ ถูอยู่กับน้ำ มันก็ยังไม่เห็นน้ำ เพราะมันไม่มีเรื่องที่จะต้องดูน้ำ หรือเข้าใจน้ำ หรือสนใจน้ำเป็นคำค่าทั้งนั้น. ไส้ เดือนไม่เห็นดิน ไส้เดือนนี้อยู่ในคิน กินดิน กินทางปาก ถ่ายทางกัน กินดินอยู่เสมอ ก็ยังไม่เห็นดินทั้งที่กินอยู่. หนอนไม่เห็นคูถ ก็เหมือนกัน. แล้ว คนโง่อยู่ในโลก ก็ไม่รู้จักโลกจึงประพฤติปฏิบัติผิดต่อโลก. นี่คือพูดภาษาคนก็พูดอย่าง, พูดภาษา ธรรมก็พูดอย่าง, คนอยู่ในโลกมันก็เห็น ๆ เห็น, แต่มันไม่ใช่รู้ ไม่ใช่รู้จักโลก มันจึงทำผิดต่อโลก.

เอ้า, ทีนี้มาจบอยู่ที่กำว่า คนไม่เห็นโลก ก็จะพูกต่อไปว่า โลกโดยภาษา คนก็อย่างหนึ่ง, โดยภาษาธรรมก็อย่างหนึ่ง. ในความหมายภาษาคนทั่ว ๆไป ทุกคนมันก็รู้ว่า โลกนี้ แผ่นดินนี้ เต็มไปด้วยอะไร, โลกทั้งโลกที่กำลังมีอยู่นี้ หรือ โลกอื่นก็ตามใจ มันก็อยู่เป็นพื้น เป็นแผ่นดิน แล้วคนมันก็อยู่ในโลก แต่มันก็ไม่รู้จัก โลก, นี้ภาษาคน คือโลกนี่ โลกแผ่นดินนี้ ภาษาคน.

#### โลกในภาษาธรรม.

ทีน้ โลกในภาษาธรรม พระพุทธเจ้าตรัสว่า ที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ มันกำลังรู้สึกอะไรอยู่ เป็นรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ นั้นแหละคือโลก. ขอให้ช่วยเอา คำนี้ไปคิดเถอะ แล้วจะรู้จักพุทธศาสนาลึก ดีขึ้นไปอีก ว่าโลกมันอยู่ที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ของคนนั้นเอง.

อธิบายอย่างที่เรียกว่า เห็นได้ง่ายๆก็ว่า ถ้าสมมติว่าเราไม่มีตา หู จมูก ลิ้น กายใจ แล้วสิ่งเหล่านี้มันก็จะมีค่าเท่ากับไม่มีนะ, คิดดูชิ ถ้าคนเราไม่มีตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ สิ่งที่เรารู้สึกรู้จักว่าเป็นโลกนี้ มันก็มีไม่ได้ เพราะไม่มีอะไรสัมผัสมัน. เคี๋ยวนี้ เพราะมีศา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เป็นเครื่องสัมผัส มันจึงมีโลก; ฉะนั้นเมื่อกล่าว โดย ภาษาธรรมะ โลกอยู่ที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ. ถ้าพูดภาษาคน โลกก็อยู่ที่โลก นั่นแหละ, แล้วแต่ว่าใครจะมองเห็นโลกที่ตรงไหน, แผ่นดินไหน เมืองไหน ประเทศไหน อะไร ก้อนหิน ต้นไม้ เม็ดกรวด เม็ดทราย ตัวโลก The globe มันก็อยู่ที่นั่นแหละ, นี่โลกในภาษาคนกับโลกในภาษาธรรม. ที่นี้จะค่อยๆ เห็นความสำคัญของ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ที่บอกว่า เป็น กข กกา จุดตั้งต้นของการศึกษาพุทธศาสนา อย่างที่ พูดวันก่อน.

ที่นี้ท่านก็พูดว่า พูกต่อไปว่า นรกหรือสวรรค์ก็อยู่ที่นั้นเหมือนกัน; การ กระทำผิด ที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ, นรกอยู่ที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ, การที่กระทำ ถูกทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ, สวรรค์ก็อยู่ที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ มันอยู่ที่ทำผิด หรือที่ทำถูก ที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ นั่นเอง; ถ้าเข้าใจข้อนี้ จะเข้าใจพุทธศาสนา อย่างลึก ในชั้นลึก. ฉะนั้น นรกหรือสวรรค์ ก็เป็นสิ่งที่หาพบได้ที่ในบุคคล.

พุทธบริษัทแต่โบราณเขาก็พูดกันไว้ก่อนแล้ว ตามความรู้สึกว่า สวรรค็อยู่ ในอก นรกอยู่ในใจ นิพพานก็อยู่ที่นั้น เหมือนกันแหละ; แต่ใช้คำว่า อยู่ที่ตายเสีย ก่อนตาย คือจิตใจที่ไม่มีความรู้สึกว่าตัวกู ตัวเรา มันก็ไม่มีตาย, ไม่มีเกิด ไม่มีตาย. จิตใจชนิดนั้นน่ะมีนิพพานอยู่, สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ.

## มหาสมุทรในภาษาธรรม.

แล้วคำที่เนื่องกันก็คือคำว่า มหาสมุทร เล็งถึงความลึกของปัญหา หรือ ความทุกข์ ที่ตกลงไปแล้วมันขึ้นไม่ได้และมันตายเหมือนตกกลางมหาสมุทร, เราก็จม และตาย. นี่เรียกว่ามหาสมุทร ภาษาคนธรรมดาพูด ภาษาคนพูด : มหาสมุทรอินเดีย มหาสมุทรแปซิฟิก ก็ว่ากันไป, แต่ในที่นี้ มหาสมุทรอยู่ที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ การตกลึกจมขึ้นไม่ได้ตายเลยนั้น อยู่ที่ตกจมลงไปที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ, ที่มันโง่เขลา มหาสมุทรก็เลยอยู่ที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ที่มันกำลังทำผิด โง่ กำลังโง่, ถ้ามันไม่ตก มันกลายเป็นเกาะสูง ที่พึ่ง พ้นน้ำ ไม่ตกมันก็อยู่ที่คา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อีกเหมือนกัน.

เพราะฉะนั้นขอให้สังเกตให้ดี จะพบความหมายของคำ คำที่สำคัญ ที่เป็น หลักของพุทธศาสนา ที่ว่าอะไร ๆ ก็ให้ดูข้างใน, ถ้าจะเข้าใจอะไร ขอให้มองย้อนเข้าไป ข้างใน; หาพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ หรือความจริง, แม้แต่ความทุกข์ ความ คับทุกข์ ก็ให้มองเข้าไปข้างใน ในจิตใจที่ประกอบอยู่ด้วยความโง่ หรือประกอบอยู่ด้วย ความฉลาด. นี้เรียกว่า ตัวอย่างที่จะช่วยให้เข้าใจ ภาษาคน ภาษาธรรม.

# ดูความหมายที่ใช้ในภาษาธรรม.

แล้วยังเอาลักษณะนี้มาใช้ เปรียบเทียบเพื่อให้คนรู้จักเลื่อนชั้น. ในบาลี ก็มีคำกล่าว ที่พูกถึงเรื่องเปรียบเทียบ ระหว่างคนโงกับคนฉลาด หรือบุถุขนกับพระ-อริยเจ้า คนโงกับคนฉลาด. การหัวเราะ พอใจ มีค่าเท่ากับว่า เด็กอ่อนนอนเบาะ, ทำอะไรไม่เป็น นอนขึ้มแหยอยู่ มีค่าเพียงเท่านั้น, แต่คนเราชอบการหัวเราะ เล่นหัว สววลเส เฮฮา, ไม่รู้ว่าเป็นเรื่องของเด็กอ่อนนอนเบาะ.

การร้องเพลงมีความหมายเท่ากับการร้องให้; แต่เราชอบร้องเพลงกัน สนุกสนานที่สุดเมื่อ ร้องเพลง แต่ท่านจัดว่าเป็นการร้องให้ เป็นการร้องให้ในภาษา ธรรม เพราะว่ามันใช้ emotion อย่างคล้ายๆ กันแหละกับการร้องให้, มีจิตใจที่เบ่งเต็มที่. ดูเถอะมันทำเสียงอย่างไร เส้นเอ็นที่คอ คอมีเส้นเอ็นอย่างไร การร้องเพลงกับการ ร้องให้; เพราะฉะนั้นไม่ควรจะหลงใหลในการร้องเพลง ซึ่งมันก็คือการร้องให้ใน ภาษาธรรม.

แล้ว การเต้นรำคืออาการบ้ำ. เขาซอบเต้นรำกันนัก บัลเล่ต์นั้นกลาย เป็นวัฒนธรรม สำหรับแลกเปลี่ยนระหว่างชาติ เป็นของคีที่สุด; แต่ในภาษาธรรม เรียกว่าอาการของคนบ้ำ. การเต้นรำคืออาการของคนบ้ำ เมื่อพูดอย่างเดิม ในความ หมายเดิม มันก็คือภาษาคน, เมื่อพูดอย่างนี้ ในความหมายนี้ก็เป็นภาษาธรรม.

ขอให้ช่วยแยกกันเอาเองเถอะว่า ภาษาธรรมคืออย่างไร, ภาษาคนคือ อย่างไร, รู้จักโลกที่ไหน, เรียนภูมิศาสตร์รู้จักโลกภาษาธรรม, ไม่รู้จักโลก มันค้องดูที่ ชา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ที่มีอารมณ์มากระทบนั้นแหละคือโลก, จะรู้จักโลกต้องดูเข้าไป ข้างในที่ความรู้สึกทางชา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ.

ความเกิดก็คือเกิดแห่งความรู้สึกว่าตัวเรา, ความตายก็คือหมดค่าของ ความเป็นเช่นนั้น.

ชีวิตก็คือความที่สดอยู่ สดชื่นอยู่ของจิต, ภาษาคน ชีวิตคือความสดชื่นอยู่ของจิต, ภาษาคน ชีวิตคือความสดชื่นอยู่ของจิต, ภาษาคน ชีวิตคือความสดชื่นอยู่ของจางกายของเนื้อหนัง ต้นไม้ยังไม่ตาย มันยังสดอยู่ คนยังไม่ตาย มีร่างกาย ยังสดอยู่พอมันเน่า มันแห้ง มันก็เรียกว่าตาย. แต่ ภาษาธรรมนี้ ถือว่าตายเมื่อมันไม่มีความสดชื่น ฉะนั้นมันจึงตายได้ ความสดชื่นของธรรมะ ของความปกติสุข มันไม่มีความสดชื่น. ฉะนั้นมันจึงตายได้ ทั้งที่ยังเป็น ๆ อยู่ ที่เขาเรียกว่าตายทั้งเป็น ก็คล้าย ๆ อย่างนี้; แต่ความหมายไมถึง อย่างนี้ เช่นที่เขาพูดว่า บางคน ตายทั้งเป็น คือมันหมดดี หมดสนุก หมดค่า, ถ้าว่า มัน หมดค่าในชั้นลึกชั้นสูง เรียกว่าไม่มีหวังต่อนโพพาน หรือต่อพระเป็นเจ้า หรือ ต่ออะไร คือมันตายแล้ว มันตายทั้งเป็น.

#### ความหมายเฉพาะในภาษาธรรมของบางคำ.

คำในผ่ายพุทธหรือผ่ายอินเดียนี้ เขามีนรก เดรจัฉาน เปรต อสุรกาย เป็นชื่อของสภาพเฉวราย ต่ำ ที่ไม่น่าปรารถนา. นรกก็อยู่ใต้ดิน เหมือนกับที่ เขียนไว้ในกัมภีร์ในรูปภาพ เต็มไปด้วยความทรมานอยู่ใต้ดิน เรียกว่านรก. สวรรค์ อยู่ข้างบนฟ้า เต็มไปด้วยความสุขที่มนุษย์ประสงค์ นั้นภาษาคน ภาษาคน ภาษาคน ธรรมดาหรือจะเป็นภาษาเด็ก ๆ เสียด้วย.

ในภาษาธรรม นรกคือความร้อนอยู่ในใจเหมือนกับไฟเผาอยู่ในใจ นั้นน่ะคือนรก; แม้ว่าคนนั้นยังเป็นอยู่ ยังไม่ตาย แต่มันก็มีนรกที่รู้สึกจริง เสวยจริง. สวรรค์เมื่อได้รับความพอใจ ยินดี พอใจในความกีของตัวเอง ว่าเต็มไปค้วยความกี ยกมือใหว้คัวเองได้; พูดคำจำกัดความอย่างนึ้ง่ายกว่า เมื่อไรมันยกมือไหว้ตัวเองได้ เมื่อนั้นมันมีสวรรค์อยู่ในใจของมัน ไม่ได้อยู่ข้างบนพ้ำ.

เกี๋ยวนี้ถ้าเอาเรื่องทางธรณีวิทยาอะไร มาพูกมาจับ มันก็กลายเป็นเรื่องน่าหัว เพราะชุดลงไปในกินเท่าไร มันก็ไม่เคยพบนรก, จะบินขึ้นไปบนพ้ำ บนสวรรค์เท่าไร มันก็ไม่เคยพบสวรรค์; แต่คนแต่ก่อนเขาพูดกันอย่างนั้น. นี้เราจะพูกตามแบบ ภาษาธรรม มันอยู่ที่จิต ที่มีความหมายแห่งนรก คือร้อน, และจิตที่มีความหมาย แห่งสวรรค์คือความพอใจ; มันก็มีนรกจริง สวรรค์จริง.

ทีนี้เป็น สัตว์เดรจฉาน เป็นคำประณามอันหนึ่ง ว่าไปเกิดเป็นสัตว์ เครจฉานนั้น ก็คือเลวมาก. เราหมายถึงความโง่, เมื่อใดโง่ โง่เหลือจะโง่ เมื่อนั้น เป็นสัตว์เดรจฉานแล้ว ทั้งที่ร่างกายนี้ยังเป็นคนอยู่ รูปร่างเป็นคนยังนังอยู่ที่นี, แต่ ความคิดมันโง่เหลือประมาณแล้ว มันก็เกิดเป็นสัตว์เครจฉานแล้ว. นี่เรียกว่าความ หมายในทางภาษาธรรม การเกิดในทางภาษาธรรม เป็นคนรูปร่างอย่างคนนั่งอยู่ที่นี่, ไปเกิดเป็นสัตว์เครจฉานก็ได้ เป็นนรกก็ได้ เป็นเปรตก็ได้.

กำว่า เปรต คือความรู้สึกที่หิว. เปรตมีความหมายว่าหิว เรื่องราว ของมันก็เรื่องหิว หิวอย่างไม่มีเหตุผล หิวเกิน เกินกว่าที่เราเรียกว่า สร้างวิมานใน อากาศเสียอีก, มันหิวอย่างโง่เขลา ก็เรียกว่าเปรต มันเป็นเปรต. ตัวมันเป็นคนนั้ง อยู่ที่นี่ แต่มัน ได้เกิดเป็นเปรตโดยจิตใจแล้ว, นั่นแหละคือ เปรตในภาษาธรรม; ถ้าเปรตในภาษาคน ตามเรื่องราวในคัมภีร์ มันอยู่ในโลกที่ซ้อนอยู่ในโลกนี้ ที่คู่ด้วยตา ไม่เห็น, มันเป็นคนผอม มันเป็นคนที่ว่าหิว ท้องเท่าภูเขาปากเท่ารูเข็ม, เต็มไปด้วย ความทุกข์ทรมาน มีรูปร่างอย่างคน. นั่นแหละเปรต, เปรตในภาษาคน. เปรตใน ภาษาธรรมก็คือความหิว จะเป็นมนุษย์อย่างนี้ก็ได้ จะเป็นราชา มหากษัตริย์ จักร-พรรดิ์ ก็ได้, ถ้ามันมีความหิวอย่างนั้นมันก็คือเปรต อยู่ในโลกเปรต หรือเกิดเป็นเปรต.

มีคำพูดอีกคำหนึ่ง เรียกว่า อสุรกาย เป็นผีชนิดหนึ่ง เป็นคำค่าเหมือนกัน นั้น คือความกลัว; เมื่อใดจิตใจมันเต็มไปค้วยความกลัว กลัวอย่างโง่เขลานั้นแหละ มันก็กลัว มันก็เลย เป็นอสุรกาย นี่ภาษาธรรมเป็นอย่างนี้.

ฉะนั้นขอให้นึกดูว่า คำพูด นี่ทุกคำมันมี ความหมายอยู่ ๒ ชั้นเสมอ; เช่นคำว่า "ที่พึ่ง หรือผู้ช่วย" ถ้าภาษาคนมันก็คนที่ช่วยกันค้วยเงิน ค้วยของ ค้วยเรียว ค้วยแรง; ถ้าภาษาธรรมมันก็คือพระธรรม พระเจ้า คือ พระเจ้าหรือพระธรรม ที่ช่วยค้วยความหมาย ช่วยค้วยการทำให้รอด โดยอำนาจของพระธรรม ที่พึ่งอย่างภาษาคนกับที่พึ่งอย่างภาษาธรรม.

คำว่า กิน ตามธรรมคากินทางปากภาษาคน; แต่ ภาษา ธรรมมันดื่ม ด้วยจิตใจ เรียกว่ากิน; ฉะนั้นมันจึงกินอะไรได้มากกว่า ลึกกว่า มีค่ากว่า. กำว่า นอน ภาษาธรรมคาก็นอน นอนหลับบนที่นอน; แต่ ภาษาธรรม มันคือโง่ คือ อยู่ด้วยความโง่ อยู่ด้วยอวิชชา, อวิชชา — ปราศจากความรู้. เมื่อใด คนนั้นมันมีจิตที่ถูกครอบงำอยู่ด้วยอวิชชา ความไม่รู้ มันก็คือนอน คือหลับอยู่ มัน กำลังเที่ยววิ่งว่อนอยู่ก็ได้ หรือกำลังทำอะไรอยู่อย่างตึงตั้งอยู่ก็ได้ แต่ ถ้ามันโง่ ภาษา ธรรมะเรียกว่ามันหลับอยู่.

กำว่า พุทธ, พุทธะนี้ รากของกำแท้ ๆ แปลว่า ตื่นจากหลับ. ปุถุชน กนธรรมกานี้ มันมีอวิชชา มันหลับอยู่, พอมัน มีวิชชา มีปัญญาเกิดขึ้น ตื่นจากหลับ อาการนั้นเรียกว่าพุทธะ; เพราะฉะนั้นพระพุทธเจ้า จึงมีความหมายหรือกำแปลว่า ผู้ดื่น คือตื่นจากหลับ, หลับคือกิเลส หลับคืออวิชชา. ท่านตื่นขึ้นมาจากหลับแล้ว ตื่นเอง เรียกว่าสัมมาสัมพุทธะ คือพระศาสดา; ถ้าตื่นเพราะมีคนอื่นมาปลุก ก็เป็น พุทธะ อนุพุทธะ เป็นสาวก พุทธะอย่างสาวก, พุทธะอย่างศาสกาก็คือตื่น ได้เอง.

ที่นี้อยากจะพูดถึง การเล่น เล่นอย่างภาษาคนก็คือเล่นกีฬา เล่นอะไร เล่นสนุก. การเล่นในภาษาธรรมก็คือเสวยความสุข รู้สึกความสุขแปลก ๆ แปลก ๆ เกี๋ยวอย่างนั้นเกี๋ยวอย่างนี้, เกี๋ยวขั้นนั้นเกี๋ยวขั้นนี้, นี่คือแล่น เพราะเราสามารถปรับปรุงจิต อบรมจิต ได้หลายอย่าง ได้หลายชั้น. เหมือนกับพูดเรื่องสมาธิ ทำได้หลาย ๆ ขั้น เกี๋ยวลองชั้นนั้น, เกี๋ยวลองชั้นนี้ เกี๋ยวลองชั้นนั้น ก็คือเป็นการเล่น, เป็นการเล่น ของพระอริยเจ้า. แม้แต่ฤาษี มุนี ดาบส ที่สูงไปกว่าธรรมดา ก็เล่นอย่างนี้เหมือนกัน; ไม่ต้องเตะฟุตบอลล์ เรียกว่าก็มีการเล่น เพราะว่าการเล่นนี้ก็เป็นสิ่งจำเป็นสำหรับชีวิต, ไม่ใช่ว่ากินอาหารอย่างเกี๋ยวแล้วมันจะอยู่ได้, มันยังต้องการสิ่งที่พอใจด้วยการเล่น. ถ้า ไปเล่นโง่ ๆ ก็เป็นเรื่องเกิดความทุกข์ เกิดความเสียหาย เกิดความขาดทุน ไม่เป็นการ

ภาษาคน ภาษาธรรม ๓๗ธ์

เล่น; ถ้าว่าเล่นถูกต้อง ได้รับความพอใจแปลก ๆ, แปลกๆ ออกไป ก็เป็นการเล่น ที่น่าจะเล่น.

กำว่า สมรส, สมรส ภาษาธรรมกาหมายถึงการที่แก่งงานกันระหว่างชาย หญิง. แก่กำว่า สมรสในภาษาธรรมนั้น เขาถือว่า พอใจตรงกัน ระสะ แปลว่า พอใจ หรือ ยินดี, สะมะ แปลว่า เสมอกัน เท่ากัน ตรงกัน, สมรส จึงแปลว่า มีความพอใจ ตรงกัน, กรงเป็นอันเดียวกัน; นั้นแหละคือการสมรสในภาษาธรรม. เพียงแก่จับ ทั่วมาแก่งงานกันกามพิธีรีตองนั้น ถ้าเกิดความพอใจไม่ครงกัน มันไม่เป็นสมรสดอก เดี๋ยวมันก็กัดกัน, คิดดูเถอะ กระทั่งว่าแก่งงานแล้วสมรสกันแล้ว เด๋ยวมันก็กัดกันคอก เพราะว่าความพอใจความต้องการมันไม่ครงกัน. คำว่า สมรส ที่แท้จริง มีความรู้ตรง กัน มีความต้องการตรงกัน ปฏิบัติตรงกัน อะไร ๆ ก็ตรงกัน เรียกว่าสมรส ใน ภาษาธรรม แล้วเราก็สมรสชั้นสูง, สมรสกับพระเป็นเจ้า สมรสกับพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์อะไรก็ได้, ในเมื่อเราทำให้จิดใจของเรากรงกันเป็นอย่างนั้นเหมือนกัน นั่นแหละ คือสมรสในภาษาธรรม สมรสกับพระนิพพานก็ได้, สมรสกับพระเจ้าก็ได้ นี่ความหมาย ในภาษาธรรม.

ที่นี้ก็มาดูถึงคำว่า ชาย หญิง นี้ถ้าภาษาคน ก็คือเรื่องเพศที่ต่างกัน. ในภาษาธรรมก็หมายถึงหน้าที่ ที่มันแบ่งกันกนละอย่างกนละครึ่ง เพื่อความสมบูรณ์; ฉะนั้นชายกับหญิงจะทำหน้าที่เหมือนกันไม่ได้. เคี๋ยวนี้ โลกกำลังเป็นบ้าเป็นหลัง ที่จะ ให้ผู้หญิงทำอย่างเคี๋ยวกับผู้ชาย ช่วยค่าใช้จ่าย ช่วยหารายได้ มันก็ไม่เป็นหญิงเป็นชาย, เป็นกะเทยหมดทั้ง ๒ ผ่าย. ฉะนั้นผู้หญิงก็ต้องทำหน้าที่ถูกต้องตามความหมายของเพศ สตรี, ผู้ชายก็ถูกต้องตามความหมายของเพศบุรุษ ซึ่งมันไม่เหมือนกัน. ต่อเมื่อมันมา รวมกันเข้าแล้วมันจึงจะสมบูรณ์.

นิทานของพวกกรีกเขาเล่าว่า สัตว์มนุษย์นี้ ก่อนนี้มันรวมกันอยู่ เพศชาย เพศหญิงมันเป็นตัวเคียวกัน คือมันไม่มีเพศชายเพศหญิง, แล้วมันก็มีฤทธิ์มาก มี อำนาจมาก, มันท้าทายพระเจ้า พระเจ้าตามแบบกรีก. ทีนี้พระเจ้าก็โกรธ หรือเขา เห็นว่าไม่ได้การ เขาก็เลยผ่าออกเป็น ๒ ซีก มันก็ลดกำลังลงมาครึ่งหนึ่ง มันก็ไม่อวดดี เหมือนแต่ก่อน; เรื่องอย่างนี้ก็เป็นเรื่องที่ต้องตีความ นะ. เมื่อก่อนมันรวมเป็นก้อน เคียวกัน มีเท่าไร มันก็มีสิบชิ; เดี๋ยวนี้คน ๆ หนึ่งมันมี หัว มีมือ ๒ เท้า ๒ มันมี ๕ บุ๋ม แต่ก่อนนี้มันมี ๑๐ บุ๋ม มันก็ฤทธิ์มันมาก. พระเจ้าเขาผ่าให้เป็น ๒ ซีก ก็เหลือคนละ ๕, ตัวเหลือคนละครึ่ง มันก็น้อยลง. ทีนี้สัตว์ที่ถูกผ่านี้ มันรู้ว่า มันถูกลดกำลัง มันก็ ต้องการที่จะรวมเป็นอันเดียวกันอีก จะเข้ารวมเป็นตัวเดียวกันอีก; นี่คือความรู้สึก ทางเพศ เพื่อให้มันสมบูรณ์เพื่อความสมบูรณ์. ทีนี้เรามันมาหลงเรื่องสมรสทางเนื้อ ทางหนัง จนเป็นกิเลสไปหมด มันก็เท่ากับเชือกคอตัวเอง, แทนที่จะทำอะไรให้ดีที่สุด ได้, มันก็ทำไม่ได้.

คำว่า พ่อแม่ ก็เหมือนกัน พ่อแม่ในภาษาธรรม มันก็ สิ่งที่ให้เกิดทาง สติบัญญา, สกิบัญญาที่ให้เกิดอะไรเป็นผลขึ้นมา นี้เป็นพ่อแม่ หรือถ้าจะให้ ต่ำกว่า นั้นเขามีความหมายอีกชั้นหนึ่งว่า ที่ทำให้เกิดเรื่องนั้นคือ พ่อแม่ คือความโง่ ก็ได้. คนบางคนเกิดมาจากพ่อแม่คือความโง่ คืออวิชชา, คนบางคนมันเกิดมาจากพ่อแม่ คือสติบัญญา หรือกวามเฉลี่ยวฉลาด. แต่เราหมายถึงว่าพ่อก็คือพ่อ แม่ก็คือแม่ เป็น เพศหญิงเพศชายให้เกิด มันเกิดแต่ทางร่างกายเท่านั้น. ที่นี้เกิดทางจิดใจ เป็นคน อย่างไร คีหรือชั่ว โง่หรือฉลาด, นั้นมันเป็นอีกเรื่องหนึ่ง มันให้เกิดอีกที่หนึ่ง. ถ้าว่า ความโง่ให้เกิด อวิชชาให้เกิด ก็เกิดเป็นคนโง่, สติบัญญาธรรมะให้เกิด ก็เกิดเป็นคน ฉลาด. การที่จะเกิดใหม่จากธรรมะ จากศาสนา จากพระเป็นเจ้า จากอะไรก็ตาม มัน เกิดใหม่ด้วยความฉลาด, ด้วยพ่อแม่ คือธรรมะ นั้นเอง, ความฉลาดนั้นเอง, มีพ่อ-

แม่อย่างนี้ชี จึงจะเรียกว่ามีพ่อแม่ในภาษาธรรม. ถ้าพ่อแม่อย่างสัตว์ทั่วไป แม้แต่ สัตว์เครจัฉาน ก็มีพ่อแม่อย่างนั้น มันไม่มีความหมายอะไร มันเพียงแต่เกิดทางร่างกาย.

ที่นี้คำว่า เพื่อนหรือศัตรู ทุกคนรู้จักดีว่า ใครเป็นเพื่อน ใครเป็นศัตรู ในภาษาโลก ภาษาชาวบ้าน แต่ถ้าเพื่อนในภาษาธรรม แล้ว มันก็คือธรรมะ นั้นแหละ เป็นเพื่อน, ความถูกต้องนั้นแหละเป็นเพื่อน, พระพุทธเจ้านั้นแหละเป็นเพื่อน, หรือพระเป็นเจ้าเองก็เป็นเพื่อน ไม่ใช่ศัตรู, ถ้าศัตรูคือคนที่ไม่ชอบเรา ที่ตรงกันข้าม. แต่ถ้า ภาษาธรรมะ ศัตรูคือการกระทำผิด, เป็นกิเลส อวิชชาอีก. ความโง่ กิเลส อวิชชานั้นแหละเป็นศัตรู. ศัตรูที่ร้ายกาจ เรียกว่าพญามารก็ได้ เรียกอะไรก็แล้วแต่, นั้นคือศัตรูภาษาธรรม.

ของสกปรก ของเหม็นคาว ก็รู้จักกันอยู่ ของสกปรกคืออะไร อุจจาระ บัสสาวะ ของเหม็นคาว เช่นปลาเน่าอะไรเป็นทัน ของเหม็นคาว. แต่ใน ภาษาธรรมะ ของเหม็นคาวคือกิเลส โดยเฉพาะ กิเลสที่เป็น เหตุให้ถือตัวถือตน ถือตัวถือตนว่า กู ๆ กูนั้นแหละ, นั้นแหละคือกิเลสที่เหม็นคาวที่สุดแหละ ความเหม็นคาวที่สุดอยู่ที่ ตัวกู. คนอย่าเกิดกิเลสว่าตัวกู คนนั้นยังไม่ค่อยจะเหม็นคาว, พอเขาเกิดกิเลสเป็นตัวกู ขึ้นมา ก็เป็นคนที่เหม็นคาวที่สุดในภาษาธรรม.

ที่นี้ มันยังมีละเอียกลึกซึ้งไปกว่านี้ ซึ่งก็ในความหมายเกี่ยว ๆ กันแหละ แต่ว่าจะไม่จำเป็นจะต้องเอามาพูกก็ได้; เช่นคำว่า เวลา. เกี๋ยวนี้ทุกคนรู้จักเวลากันใน ฐานะที่น่ากลัว หรือเขาสั่งสอนกันว่ามันมีก่า, คำว่าเวลานี้ มันมีความหมาย ภาษาคน ง่าย ๆ กับภาษาธรรมอันลึก ๆ ที่ไง่ที่สุด ก็คือ ภาษาคนที่พูดว่า กลางคืนกับกลางวัน ต่างกัน. แต่ถ้าเราดูให้ดี กลางคืนก็เวลา กลางวันก็เวลา; ฉะนั้นกลางคืนกลางวัน ก็เหมือนกันแหละ อย่ามาหลอกเราว่าต่างกัน นี้เรียกว่ารู้จักคำว่าเวลาลึกกว่าธรรมดาหน่อย. ทีนี้ เวลา ในภาษาธรรมภาภาษาโลก ก็เช่นแบ่งเอาสิ่งที่พอจะรู้จักได้. เรื่องการหมุนของควงอาทิตย์ ควงจันทร์ ควงคาว ของโลกเอง แบ่งเป็นเวลา ๆ เวลา, เอานาพิกาเป็นเครื่องวัด นี้เป็นต้น เวลาอย่างนี้ก็ยังเป็นเรื่องเค็ก ๆ เวลาในภาษาคน เป็นปี เป็นเดือน เป็นวัน เป็นชั่วโมงนี้ เวลาตามบัญญัติ, แล้วก็เห็นว่ามันก็เลื่อน ไป ๆ อย่างคีก็ว่าทำให้คนมันแก่ คือมันใกล้ความแตกคับเข้าไป.

แค่ เวลาในความหมายลึกซึ้ง มันหมายถึงจุก ๒ จุก ระหว่าง ๒ จุก คือจุดที่เกิดความอยาก กว่าจะถึงจุดที่สมความอยาก นั้นแหละคือเวลา. แล้วก็ต้องกระวนกระวายอยู่ ควยความไม่ได้หรือ ยังไม่ได้ทามที่ทั่วอยาก จุดที่ได้ตามที่ตัวอยาก นั้น เป็นจุดหนึ่ง; ระหว่าง 🖻 จุดนี้ คือ เวลาที่แท้จริงในความหมายทางธรรมะชั้นสูง, เวลานี้มันกัก ขบกัดมนุษย์ กัดกินมนุษย์ รวมทั้งตัวมันเอง. ในบาลีคัมภีร์มีว่า เวลานี้กินมนุษย์ และตัวมันเอง ระหว่าง ความอยาก เกิดความอยาก กว่าจะถึงความสมอยากนั้น มันกัด มันกัดเอาเจ็บปวดตลอด เวลา แล้วคัวมันเองก็กร่อนไปๆ กร่อนไป. เวลากินสรรพสัตว์กับทั้งตัวมันเอง ธรรมะช่วยกำจัดความอยากเสีย พอเราไม่อยากเท่านั้นแหละ เวลาก็กัดเราไม่ได้ คุณไป คิดดูซิ เราเป็นทุกข้อยู่ เพราะเราต้องการอะไรอย่างหนึ่ง และยังไม่ได้ตามที่ต้องการ ก็เกิดเป็นเวลาที่กัดเรา แล**ะกัดตัวมั**นเอง. ฉะนั้นบัญหาจะหมดไป เมื่อเราไม่ต้องการ อะไร, เมื่อเราไม่ต้องการอะไร เวลานั้นเวลาไม่มี เวลาไม่มีสำหรับเรา; ฉะนั้นเราจึง สบายที่สุดเมื่อเราไม่ต้องการอะไร เพราะว่าเวลาก็ไม่กัดเรา. นี่ความหมายของ เวลาใน ภาษาธรรมลึกละเอียดนะ, เป็นบัญหาที่ทำให้ต้องเกิดธรรมะหรือเกิดศาสนา ธรรมะ หรือพระเจ้าก็ตาม จะช่วยเราไม่ให้ถูกเวลากักกิน, ก็เพราะช่วยทำให้เราหมดความอยาก ไม่มีความอยาก ไม่ต้องการอะไร. นี่เรียกว่าเวลาในภาษาธรรม.

ทั่วอย่างนี้ มันก็ค่อย ๆ ลึกขึ้นทุกที่ ๆ ก็ยกตัวอย่างมา เพื่อให้จับเอากวาม หมายได้เองว่า ภาษาคนคืออย่างไร. ภาษาธรรมคืออย่างไร. ประโยคที่น่าขันหรือน่า หัวเราะก็เช่นว่า คนธรรมดา ก็จะพูดว่า ยิ่งเดิน รีบเดิน มันจะถึง, รีบเดินยิ่งเดิน หรือรีบเดินมันจะถึงเร็วเข้า. ในภาษาธรรมว่า ยิ่งรีบเดินยิ่งไม่ถึง; เพราะว่าความ อยากมันเพิ่มมากขึ้น มันยิ่งไกลต่อความถึง ฉะนั้นยิ่งรีบเดินยิ่งไม่ถึง, ไม่รีบเดิน นั้นแหละมันจะถึง. พูดกันคนละภาษาเห็นไหม? นี่รู้ภาษาคน รู้ภาษาธรรม. อย่ามี ความอยากมันก็ถึงแล้ว. พอมีความอยากมันคือไม่ถึง ยังไม่ถึง; ฉะนั้นเราจึงไม่ปกติ.

ถ้าเรามีความอยากอย่างใดอย่างหนึ่ง เราก็จะมีการไปหรือการมา. ที่มานี้ก็ดี หรือจะกลับไปก็ดี, การไปการมานี้ มันมีมูลเหตุมาจากความต้องการอย่างใดอย่าง หนึ่ง. ถ้าเราไม่ต้องการอะไร แม้จะมาที่นี่หรือไปที่ไหน มันก็ไม่มี; ไม่มีการมา ไม่มี การไป คือสบายคื, ถ้ารู้สึกเป็นต้องมาหรือต้องไป, หรือยิ่งค้วยความจำใจด้วยแล้ว ยิ่งเป็นทุกซ์, ฉะนั้น เรื่องมันอยู่ที่ความอยาก.

เอาละเป็นอันว่า รู้เรื่องภาษาที่ใช้พูดกันอยู่ โดย ๒ ภาษา แล้วจะไปอ่าน ข้อความในพระคัมภีร์ เข้าใจกีกว่าเดิม, และจะรู้จักพูดจาให้ถูกต้องกว่าเดิม. ฉะนั้น เราจงสังเกตในข้อนี้ให้มาก ที่เขาพูดไว้แต่ก่อน ๆ นั้น ถ้าเขาพูดไว้ ในภาษาธรรม เรามาตีความในภาษาคน ไม่ได้ประโยชน์อะไร มันกลายเป็นว่า เขาพูดไว้สำหรับ ให้เราโง่. คิดดูเถอะว่า มันน่าเจ็บปวดแหละ กลายเป็นคำที่เขาพูดไว้สำหรับให้เราโง่. ข้อความในพระคัมภีร์ก็ดี หรือเขาพูดกันอยู่ทั่วไปก็ดี เมื่อเขาพูดไว้ในภาษาธรรม เราไป ถือเอาความหมายในภาษาคน เราก็ไม่เข้าใจอะไรได้, บางทีเราก็เข้าใจผิด แล้วก็ให้โทษ ไม่ได้รับประโยชน์.

ฉะนั้น ขอให้ถือเป็นหลักทั่วไปก็ได้ว่า พระคัมภีร์ทั้งหลายนั้น ของ ศาสนาใหนก็ตาม เถอะ เขาไม่ได้พูดไว้อย่างโง่เขลา คอก, พูดไว้อย่างถูกต้องทั้งนั้น. แต่กลัวว่าคนอ่านที่หลัง มันโง่เขลา มันเอาใจความไม่ได้, ถ้านักวิทยาศาสตร์ชอบคัมภีร์ ไบเบิลไม่ได้ ก็เพราะนักวิทยาศาสตร์โง่เอง เขามุ่งความหมายแต่ภาษาคน ไม่เอาความ หมายถูกในภาษาธรรม ก็ไม่รู้จักพระเจ้า, ก็เกลียดพระเจ้า. ฉะนั้นถ้านักวิทยาศาสตร์ ยุคนี้บัจจุบันนี้ ตีความหมายของถ้อยคำเหล่านั้นให้ถูกต้องโดยภาษาธรรมแล้วจะไม่มีอะไร เหลืออยู่สำหรับรังเกียจสำหรับไม่เห็นค้วย.

นี้ จึงเห็นว่า ภาษาธรรมนี้จำเป็น, เอามาใช้ให้สำเร็จประโยชน์ แล้วจะไม่มีอะไรผิด. ข้อความในพระคัมภีร์ จะไม่มีอะไรผิด เรื่องปาฏิหาริย์เรื่อง อะไรต่าง ๆ ก็ตามเถอะ ไม่มีทางที่จะผิด; เพราะ เขาพูดไว้อย่างภาษาธรรม. ศาสนา พุทธก์มีเยอะ, ศาสนาคริสเตียนก์มีเยอะ, ศาสนาพราหมณ์อิสลามอะไรก็มีเยอะ, ที่พูด ไว้เป็นภาษาที่ต้องตีความ เรื่องปาฏิหาริย์ เรื่องไม่น่าเชื่ออะไร, เขาพูดไว้ ในลักษณะ ที่ต้องตีความ; ถ้าไม่ตีความมันก็เป็นเรื่องบ้าที่สุด. ฉะนั้นคนโง่เข้าใจว่าเป็นอย่างนั้น ก็เกลียกคัมภีร์สาสนาที่ว่าเต็มไปด้วยปาฏิหาริย์ เพราะว่ามันตีความของปาฏิหาริย์ไม่ได้.

เอาละเป็นอันว่า เราทำความเข้าใจ ในความลับของภาษา; ภาษามี
ภาษาคน ภาษาธรรม. ถ้าเราฉลาดเป็นบัณฑิตเป็นนักปราชญ์ เราจะถือเอาความหมาย
ไก้ทั้ง ๒ ภาษา. นี่ ในทางพุทธศาสนามีข้อความกล่าวไว้อย่างนี้ อปุปมตุโต อุโภ อตุเล
อธิคณหาติ ปณุทิโต —ถ้าเขาเป็นบัณฑิต ไม่โง่ ไม่ประมาท เขาจะถือเอาอรรถะได้ทั้ง
๒ อย่าง, อรรถะคือความหมาย. ถ้าเขาเป็นบัณฑิต ไม่เป็นคนประมาทอวดดี
เขาจะถือความหมายได้ทั้ง ๒ : อุโภ อตุเล —ความหมายทั้งสอง คือ ภาษาคนก็ได้
ภาษาธรรมก็ได้.

# พึ่งศึกษาความหมายทั้งภาษาคนภาษาธรรม.

เราลองเป็นอย่างนี้กันบ้างชิ อย่าเป็นคนโง่ ถือเอาความหมายของ
ภาษาให้ได้ทั้ง ๒ ภาษา เราก็ได้ประโยชน์ ไม่มีอะไรที่ไม่เป็นประโยชน์. เราจะใช้
ภาษาธรรมนี้ ไปแก้ไขคำพูดที่ผิด ๆ ของภาษาคนพูด ให้กลายเป็นมีประโยชน์ก็ยังทำได้
นะ ถ้าเราต้องการจะทำ. เขาพูดไว้ผิด ๆไม่มีประโยชน์ เราจะทำให้กลายเป็นคำพูดที่
มีประโยชน์ ก็ยังทำได้, โดยการตีความหมายทางภาษาธรรม. ฉะนั้นขอให้ฉลาด ให้รู้
ความหมายที่เราเข้าถึง ทั้งโดยภาษาคนและภาษาธรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ทุกคำ
ที่สำคัญที่สุดในศาสนาของตน ๆ; ในพุทธศาสนาก็เช่น คำว่า พระพุทธ พระ
ธรรม พระสงฆ์ หรือคำว่านิพพาน, ในศาสนาอื่นก็มีคำว่า พระเจ้า หรือว่า โลก
ของพระเจ้า ซึ่งที่แท้แล้วมันไม่มีทางที่จะผิดหรือน่าหัวเราะเยาะคอก; ถ้าตีความถูก
มันก็เป็นเรื่องที่มีค่าสูงสุดด้วยกันทั้งนั้น.

ในวันแรกก็ได้พูดแล้วว่า พุทธบริษัทมีพระเจ้า คือกฎของธรรมชาติ
ที่เรียกว่า กฎอิทป์บัจจยตา แต่กลายเป็นกฎแห่งกรรม กฎแห่งสภาวธรรม กฎแห่ง
อะไรก็ได้ กฎอิทป์บัจจยตาเป็นพระเจ้า; ซึ่งในศาสนาที่มีพระเจ้าเป็นอย่างบุคคล ก็
อธิบายไปตามแบบนั้น; แต่อย่าลืมว่า ไปดู ไปดูหน้าที่ ไปดูสมรรถภาพ หรือความ
หมายของพระเจ้า ก็คือทำอย่างเดียวกันกับกฎอิทป์บัจจยตา คือสร้างขึ้นมา คือควบคุมไว้
ก็อทำลายลงไป คอยดูคอยควบคุมอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง นี่เหมือนกันเลย. ฉะนั้น พระ
เจ้าที่เป็นภาษาคน เอาคนเป็นหลัก ก็คือภาษาคน, พระเจ้าที่เอาธรรมเป็นหลัก
ไม่เอาคนเป็นหลัก ก็คือพระเจ้าในภาษาธรรม เช่นกฎอิทป์บัจจยตาเป็นต้น. ดังนั้น
ไม่จำเป็นดอกที่จะต้องทะเลาะกันด้วยเรื่องพระเจ้า อย่างไร มีหรือไม่มี, เข้ากันได้
หรือเข้ากันไม่ได้, นั้นมันอยู่ที่คือวามภาษาคนหรือภาษาธรรมเท่านั้น.

ฉะนั้นจึงขอให้เราหวังกันไว้ว่า ในอนาคตข้างหน้า คนจะมีความรู้ดี ในเรื่องภาษาคน ภาษาธรรม แล้วก็คีกวามหมายของแต่ละคำ ในของแต่ละศาสนา จนไม่มีทางที่จะขัดขวางกันเลย, เรียกว่ามีศาสนาเคียวกันได้. นี่คือประโยชน์ของ ภาษาคน และภาษาธรรม.

การบรรยายน้ำก็สมควรแก่เวลา หรือหมดเวลาที่กำหนดไว้ ขอให้เอาไป ศึกษาใคร่กรวญจนเข้าใจ, ครั้นเขาใจแล้ว ทำให้เห็นแจ้งอีกทีหนึ่ง. เคี๋ยวนี้ได้ยินได้พัง เพียงแต่จำไวจัดไว้ มันเป็นความรู้เท่านั้น ยังไม่เข้าใจก็ได้นะ. ขออภัยที่จะพุด ที่จดไว้เป็นความรู้เท่านั้น ไปทำให้เข้าใจอีกทีหนึ่ง, ครั้นเข้าใจแล้ว ก็ปฏิบัติดู หรือ อะไรดู ให้มันเห็นแจ้งอีกทีหนึ่ง.

### ใบแก้คำผิด

#### หนังสือ"ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ" (การนับบรรทัดให้นับลงมาจากบรรทัดบนสุดคือบรรทัดของเลขหน้า ถ้ามี (จล.) ให้นับขึ้นมาจากล่างเพื่อประหยัดเวลา)

| หน้า    | บรรทัก                       | คำว่า     | แก้เป็น      |  |  |
|---------|------------------------------|-----------|--------------|--|--|
| କଣା     | ď                            | สัตว์โลก  | สัทวโลก      |  |  |
| ඉල්     | les                          | แบง       | แบ่ง         |  |  |
| ೯೫      | ಡ                            | คริสตง    | คริสตัง      |  |  |
| ണം      | <b>៤ (</b> ୩ଣ)               | อบก็ได้   | ชอบก็ใค้     |  |  |
|         | le (98)                      | เหมือนกน  | เหมือนกัน    |  |  |
| ាពាពា   | ଝ (୩୬)                       | กุณ       | คุณ—         |  |  |
|         | <b>১ (</b> ୩၈)               | พุทธ      | พุทธ         |  |  |
| ണട്     | 90                           | พระ       | พระ—         |  |  |
| ⊄೦      | a (୩၈)                       | พระเจา    | พระเจ้า      |  |  |
| ďď      | les                          | พุทธ      | พุทธ         |  |  |
| డోప     | <b>๔ (</b> ୩ <mark>ର)</mark> | ภูคิผี    | ภูคผี        |  |  |
| 90      | ଭ (ବର)                       | ทิ        | ที่          |  |  |
| ಡ∉      | ଭ (ବର)                       | ž         | ทั้ง         |  |  |
| କରର     | ๘ (୩၈)                       | cxistence | existence    |  |  |
| ଭଣିଶା   | ଆ (୩ଶ)                       | ระวง      | ระวัง        |  |  |
| le e le | ಡ                            | บอน       | ข้อน<br>ข้อน |  |  |
|         | ๔ (9a)                       | ทองฝืน    | ค้องฝืน      |  |  |
| meled   | b (98)                       | าวาม      | ความทุกข์    |  |  |
|         |                              |           |              |  |  |

| หน้า                      | บรรทัก  | คำว่า    | แก้เป็น           |
|---------------------------|---------|----------|-------------------|
| bloc                      | æ (9a)  | นี้กิ    | ม <sub>ี</sub> กั |
| <u>श्चि</u> धाब्द         | ๙ (ବର)  | เขาไถ่   | เข้าไถ่           |
| නු අත                     | ø       | สัตว์โลก | สัตวโลก           |
| <br>   <br>   <br>   <br> | ଝ (ବର)  | บญญัติ   | บัญญัติ           |
| ්කෙන් ග                   | ď       | จดใจ     | จิดใจ             |
| කඳු ද                     | ବ (ବର)  | กันน;    | กันน.             |
| be of G                   | m       | ประนาม   | ประณาม            |
| moo                       | les .   | สฑ-      | ଖଳି-              |
| ണഠയ                       | 90      | เงน      | เงิน              |
| dom                       | co/     | ต้นไม    | คันไม้            |
| ๓๑๐                       | ଡା (ବର) | มนก็มี   | มันก็มี           |
| ภอก                       | ๑୦ (ବର) | า่ามัน   | ว่ามัน            |
| ตอ๔                       | €       | ภูคิผี   | ภูทผี             |
| ពាធដ                      | les     | ภูทิผี   | ภูทผี             |
|                           |         | 17.      | 177               |

## คำชี้แจง

ข้าพเจ้ายินดีแสดงปาฐกถาชุด ทอมป์สันอนุสรณ์ครั้งที่ห้านี้ เพราะเป็นการ ทำความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนา และภายในศาสนานั้น ๆ พร้อมกันไปในคราวเดียวกัน, เนื่องจากมีผู้พั่งทั้งที่เป็นพุทธบริษัทและคริสตศาสนิกนั้นเอง.

มนุษย์ทุกคน ไม่ว่าชาติใดภาษาใดหรือกำลังแสดงคนเป็นผู้นับถือศาสนา อะไร ลวนแต่มีบัญหาอย่างเดียวกัน คือเอาชนะบาป หรือกิเลสของตนไม่ได้ สิ่งที่ เรียกว่าบาป หรือกิเลสนั้น มีเหมือนกันทุกคน และไม่เป็นของศาสนาใด หรือขึ้นอยู่ เฉพาะศาสนาใหน จึงมีเหมือนกันแก่คนทุกคนในโลก, ดังนั้นสิ่งที่จะกำจัดบาปหรือ กิเลสนั้น จะมีอยู่โดยแท้จริงเพียงอย่างเดียว และใช้ได้แก่ทุกคน. เมื่อเราเรียกสิ่งที่ เป็นเครื่องมือกำจัดบาปว่า "ศาสนา" ดังนี้แล้ว ศาสนาโดยเนื้อแท้ ย่อมมือยู่เพียง ศาสนาเดียวเท่านั้น และเป็นของสากลด้วย. ถ้ามีหลายศาสนา ก็เป็นเพียงใน สายภาของผู้ที่มองศาสนาแต่ส่วนเปลือก ๆ หรือมองกันในแง่ของมนุษย์ มิได้มองกันใน แง่ของพระเจ้า นั้นเอง. ข้อนี้ทำให้เข้าถึงตัวแท้ของศาสนาไม่ได้. เมื่อเข้าไม่ได้ ก็ไม่อาจเอาชนะบาป หรือความทุกข์ของคนได้.

การที่จะทักสินว่า ศาสนาไหนผิกถูก หรือจริงหรือไม่จริงนั้น ตักสินไม่ได้ ค้วยการศึกษาหรือเหตุผล แต่ต้องตักสินค้วย "ผลที่ได้รับจริงๆแก่ใจของตนจริงๆ" เท่านั้นเอง. ดังนั้นก่อนแต่จะพูดกันถึงเรื่องผิดถูก ต่างผ่ายต่างควรจะพยายามให้เข้าถึง ผลแห่งศาสนาที่ตนพอใจนั้นเสียก่อน, แล้วบัญหาต่างๆก็จะหมดไปเองทันที และศาสนาทุกศาสนาในโลก จะปรากฏออกมาว่า มี "หัวใจอย่างเดียวกัน". ทำนองเดียวกับที่ มนุษย์ทุกคนในโลก มีบาปและความทุกข์เหมือนกัน อย่างไม่มีผิดกันเลยนั้นเอง.

ศาสนาคือ "ระบบแห่งการสังเกต แล้วปฏิบัติ เพื่อทำมนุษย์ให้ผูกพัน กันกับสิ่งสูงสุดที่มีใว้สำหรับมนุษย์ทุกคน" นั่นเอง. ความโง่หรือฉลาดของเราต่าง หาก ที่ทำให้เราไม่รู้จักสิ่งสูงสุดที่แท้จริง คังนั้นอย่าไปยกโทษให้แก่สิ่งที่เรียกว่าศาสนา นั้นเลย จงพยายามเบิดหูเบิดตา หาวิธีที่จะรู้จักสิ่งสูงสุดอันแท้จริงเสียก่อนเถิด แล้วก็ จะรู้จักว่ายน้ำเข้าไปหาสิ่งนั้นเอง โดยไม่ต้องสงสัย. การแสดงปาฐกถานี้ ก็หวังเพียง แจกแจงสิ่งที่จะช่วยให้ท่านรู้จักสิ่งสูงสุดให้ยิ่งขึ้นไป ไม่มากก็น้อยเท่านั้นเอง.

Musus Singale

โมกขพลาราม ไชยา

#### สารบาญ

# ปาฐกถา คริสตธรรม – พุทธธรรม พ.ศ. ๒๕๑๐

|           |                                                                 |                   |          | หน้า          |
|-----------|-----------------------------------------------------------------|-------------------|----------|---------------|
| กำชี้แจงข | ององค์ปาฐก                                                      |                   |          | n             |
| ทอนหนัง   | ว่าด้วยกวามเข้าใจอันดีระหว่างศาสนา                              |                   |          |               |
|           | <ol> <li>พระพุทธเจ้าและพระเยซูเป็นผู้ทำให้โลกสมบูรณ์</li> </ol> | _                 | <u> </u> | <b>ග</b> ස්ත් |
|           | ๒. สำนวนในคัมภีร์ศาสนา มี๒ ชนิค                                 | 9 <u>2121</u>     | _        | ಣಚತ           |
|           | ๓. การผ่อนสั้นผ่อนยาวระหว่างศาสนา 🔔 🔔                           |                   | _        | medles        |
|           | ๔. คริสตศาสนาในทัศนะของพุทธบริษัท                               |                   |          | <b>೯</b> ೦೩   |
| ทอนสอง    | ว่าด้วยพระบิคา พระบุตร พระวิญญาณ                                |                   |          |               |
|           | <ol> <li>พระเจ้าในความหมายทั่วไป</li></ol>                      | S <del>ees.</del> | _        | ব্লোচ         |
|           | ๒. พระเจ้าในภาษาธรรมของพุทธบริษัท                               | -                 |          | ഭണബ           |
|           | ๓. พระเจ้าในภาษาคน                                              | G <del>TTE</del>  |          | <b>೯೯</b> ೨   |
|           | ๔. พระเจ้าในภาษาคนมีความหมายภาษาธรรมทั้งสิ่                     | н                 | -        | <b>೯</b> ೯೦   |
|           | ๔. พระเจ้าในฐานะเป็นพระบุคร                                     |                   | -        | <b>হ</b> ৯০   |
|           | <ol> <li>พระเจ้าในฐานะเป็นพระวิญญาณ</li> </ol>                  | -                 | _        | ๔๗๓           |
|           | <ul> <li>พระเจ้าในฐานะเป็นครีมูรคิ</li></ul>                    | 1. <del></del> -  |          | <b>ಡ</b> ಬಿಡ್ |
| ตอนสาม    | ว่าคั้วยการไถ่บาปและการประสบความสำเร็จ                          |                   | 8        |               |
|           | <ol> <li>การไถ่บาป</li></ol>                                    | -                 |          | <b></b>       |
|           | ๒. ผลสุดท้ายจากศาสนา                                            |                   | _        | ೯ ಚಡೆ         |
|           | สรุปปาฐกถาทั้งสาม                                               |                   |          | द्रद्रद       |
|           |                                                                 |                   |          |               |

ปาฐกถา

เรื่อง

# คริสตธรรม และ พุทธธรรม

แสดง ณ ศูนย์ศิลปวิทยาลัยพระคริสตธรรมแห่งประเทศไทย

ที่จังหวัดเชียงใหม่

พ.ศ. ๒๕๑๐

คริสตธรรม - พุทธธรรม\* ตอนที่ ๑

## การทำความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนา.

ท่านผู้พึ่งทั้งหลาย,

การทำการศึกษาเปรียบเทียบระหว่างศาสนาด้วยเจตนาดีต่อกัน ย่อม นำไปสู่ความเข้าใจอันดีต่อกันและกัน, ความเข้าใจอันดีต่อกันและกัน ย่อมนำ ไปสู่การมีความคิดนึกและการกระทำที่ไม่กระทบกระทั้งกัน, ความไม่กระทบ กระทั้งกัน ย่อมนำไปสู่การรวมกันเป็นหน่วยแห่งสันติสุขหน่วยเอกของโลก, ควยเหตุนี้ ข้าพเจ้าจึงมีความยินดีเป็นอันมาก ที่ได้มาแสดงปาฐกถาในลักษณะที่เป็น การศึกษาเปรียบเทียบระหว่างศาสนาในที่นี้.

สิ่งแรกที่จำต้องนำมาทำการเปรียบเทียบ ก็คือ ทั้งพระพุทธเจ้าและพระ เยซูคริสต์ ล้วนแต่เกิดมาในโลกนี้ เพื่อทำสิ่งที่ยังพร่องอยู่ให้สมบูรณ์. พระเยซูคริสต์

<sup>\*</sup>แสดงที่ศูนย์ศิลปวิทยาลัยพระคริสต์ธรรม ในประเทศไทย ที่ จ.เชียงใหม่

ได้ทรัสว่า "เรามิได้มาเพื่อยกเลิกคำสอนและบรรดาศาสดาอื่น ๆ เหล่านั้น แต่เรามาเพื่อให้สำเร็จตาม นั้น, "— (มัดชาย ๔/๑๗) และยังมีคำของยะซายาอันกล่าวถึงพระเยซูคริสต์อีกว่า "พระองค์ จะทรงประกาศการพิพากษาระหว่างชาติค่าง ๆ พระองค์จะไม่ขันสู้ ใคร, "พระองค์จะไม่ส่งเสียงดัง, จะไม่มีใครได้ยินเสียงของพระองค์ตามท้องถนนหลวง, พระองค์จะไม่ทรงกระชากไม้อ้อแม้ที่หักแล้ว ให้ออกจากกันเป็นท่อน, พระองค์จะไม่ทรงบี้ ใส้ตะเกียงที่เหลือแต่ควันกรุ่นให้ดับสนิทลงไป. จน กระทั่งทรงนำความเป็นธรรมไปสู่ชัยชนะได้. ชาติต่าง ๆ จะฝากความหวังไว้ในพระองค์." — (มัดชาย ๑๒/๑๘ — ๒๑). ข้อความนี้เห็นได้ชัคว่า : เป็นคำกล่าวที่มุ่งหมายครอบ คลุมทั่วโลก หรือระหว่างนานาชาติ, สมตามที่ศาสนาเป็นของนานาชาติ มิได้เฉพาะ ชาติใด ดังนั้นขอให้ถือไว้เป็นหลักตายตัวว่า คำกล่าวของพระเยซูคริสต์ หรือของศาสดา องค์ใดในคัมภีร์ไบเบิลก็ตาม เป็นคำกล่าวที่มุ่งหมายเพื่อโลกทั้งโลก มิใช่มุ่งหมายเฉพาะ ดินแดนปาเลสไตน์ โดยเฉพาะ.

สำหรับพระพุทธเจ้านั้น ท่านได้ตรัสว่า "ตถาดตเกิดขึ้นในโลก เพื่อความ] เกื้อกูลแก่ชนเป็นอันมาก เพื่อความสุขแก่ชนเป็นอันมาก เพื่ออนูเคราะห์โลก, เพื่อ ประโยชน์ เพื่อความเกื้อกูล เพื่อความสุข ทั้งของเทวดาและมนุษย์." — (มุ.ม. ๑๒/๓๗/๔๖). ใจความสำคัญอยู่ตรงที่ มิได้เกิดมาเพื่อการกระทบกระทั้งกับผู้ใด หรือลัทธิ ใด หากแต่เพื่อทำโลกให้สมบูรณ์ด้วยวัตถุประสงค์แห่งการมีโลก, ดังนั้นพระองค์จึงมิได้ ทรงกระทบกับศาสนาพราหมณ์ซึ่งมีอยู่ก่อน หากแต่ได้ทรงสอนสิ่งซึ่งในศาสนาเหล่านั้นยัง ขาดอยู่ พร่องอยู่, หรือทรงอธิบายเสียใหม่ ในแง่ที่สูงขึ้นไปเป็นการแสดงให้ครบทุกแบบ และทรงเบิดโอกาสให้ทุกคนเลือกเอาตามพอใจ ไม่มีการบังคับ. ตัวอย่างเช่นเรื่องนรก และสวรรค์ที่สอนกันอยู่ก่อนอย่างไร ก็ไม่ทรงเลิกถอน แต่กลับทรงแสดงในลักษณะที่ น่าสนใจกว่า, จำเป็นกว่า ใกล้ชิดกว่า เห็นได้ชัดกว่า, คือนรกหรือสวรรค์ที่กำลังเกิด อยู่ในใจของคนจริงๆในโลกนี้, มิใช่เรื่องหลังจากตายแล้วเป็นต้น.

เมื่อทำการเปรียบเทียบกันระหว่างศาสนาพุทธกับศาสนาคริสด์ เรา จะเห็นว่าพระศาสดาของแต่ละศาสนา มิได้เกิดขึ้นเพื่อกระทบกระทั่งกันระหว่างลัทธิ ใก ๆ เพราะพระศาสดานน ๆ มิได้ทำไปเพื่อประโยชน์ส่วนตัว แต่ทำเพื่อมหาชนทั้งโลก, พวกที่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตัวเท่านั้น ที่ทำการต่อสู้และกระทบกระทั่งอยู่ผ่ายเดียว. พระเยสูกริสต์ก็ตาม พระพุทธเจ้าก็ตาม มิได้ทรงมีเจกนาที่จะทำลายผู้ใด มีแต่การเสีย สละเพื่อความสมบูรณ์ของสิ่งที่มนุษย์จะได้รับเท่านั้น. แม้การกระทำของพระองค์ จะมีลักษณะเป็นการปฏิวัติ ก็เป็นการปฏิวัติที่มีสัจจธรรมเป็นเครื่องมือ สำหรับหว่านโปรย ไปในโลกเท่านั้นเอง. เราจึงกวรถือเป็นหลักว่า พระศาสดาทั้งหลายในโลก เกิดขึ้นมาเพื่อร่วมมือกัน ทำโลกให้สมบูรณ์ด้วยสิ่งที่มนุษย์ควรจะได้รับ. สาวกของ พระศาสดาองค์ใดทำไปอย่างผิดความประสงค์อันนี้ เช่นทำไปเพื่อกวาดล้างกันเป็นต้น แล้ว ให้ถือว่าเป็นการกระทำที่นอกคอก.

สิ่งที่สอง ที่จะต้องสนใจกันต่อไป คือ สำนวนภาษาที่ใช้อยู่ในคัมภีร์
แห่งศาสนานั้น ๆ มีอยู่สองชนิด คือภาษาที่ใช้พูกกันอยู่ตามธรรมกา ซึ่งในที่นี้ขอ
เรียกว่า "ภาษาคน", ชนิดหนึ่ง, อีกชนิดหนึ่งนั้น เป็นภาษาของผ่ายศาสนาโดยเฉพาะ
มีความหมายพิเศษเล็งถึงเรื่องทางนามธรรม คือทางผ่ายจิตหรือวิญญาณ ซึ่งในที่นี้จะ
เรียกว่า "ภาษาธรรม". ในพระไตรปิฎกก็ดี ในไบเบิลก็ดี เต็มอยู่ด้วยภาษาทั้งสอง
ชนิดนี้ และมีความยุ่งยากเกิดขึ้นเนื่องจากคนส่วนมากไม่เข้าใจในส่วนที่เป็น "ภาษาธรรม"
แล้วถือเอาความหมายอย่างกะว่าเป็นภาษาคน เลยเข้าใจผิด หรือเข้าใจไม่ได้เลย เป็น
เหตุให้เกิดความยุ่งยากขึ้นนานาประการในวงการของศาสนานั้น หรือที่เนื่องกันกับศาสนา
อื่น ในเมื่อจะมีการศึกษาเปรียบเทียบ ดังที่เรากำลังกระทำกันอยู่. เพราะเหตุนี้เอง
ข้าพเจ้าจะต้องขอร้องท่านทั้งหลายให้อดทนทำความเข้าใจกันในส่วนนี้ มากเป็นพิเศษ.
เพื่อเป็นการประหยัดเวลา ข้าพเจ้าจะอธิบายค้วยการให้ตัวอย่างต่าง ๆ ที่มีอยู่ในไบเบิลเอง.

ใน เยเนซิส ๒/—๑๗ มีคำกล่าวของพระเจ้า ห้ามอาคัมไม่ให้กินผลไม้คัน นั้นว่า "ถ้าขึ้นกินจะต้องตาย" คำว่า "ตาย" ในที่นี้ เป็นภาษาธรรม คือมิไค้หมายถึงการ ตายธรรมคา แต่เป็นการตายทางวิญญาณ. พระเจ้าเองก็ดี หรือจะเป็นผู้เขียนคัมภีร์ เยเนซิสเองก็ดี ย่อมรู้อยู่แล้วว่าอาคัมในขณะนั้น ยังไม่รู้ความหมายของคำว่าตายค้วยซ้ำ ไป, แม้จะรู้ ก็ต้องรู้อย่างมีความหมายในภาษาคน คือตายตามธรรมคา. อาคัมยังไม่ได้ กินผลไม้นั้น ยังไม่มีความรู้เกี่ยวกับของเป็นคู่ ๆ เช่นความตายกับความมีชีวิต, ความ เป็นหญิงเป็นชาย, ความก็ความชั่ว ขลา เหล่านี้เป็นต้น. อย่างมากที่อาคัมจะรู้ก็คือ ความตายธรรมคา ในภาษาคนตามธรรมคา. ส่วนพระเจ้า หรือผู้กล่าวคัมภีร์เยเนซิส นั้นรู้คีว่า คำว่าตายในที่นี้ หมายถึง "ตายทางวิญญาณ" ซึ่งในกรณีนี้ย่อมหมายถึงการเกิด บาปคั้งเดิม (Original Sin) ขึ้นมาทำให้มนุษย์ต้องเป็นทุกข์อย่างไม่มีทางหลีกเลี่ยง มาจน กระทั่งทุกวันนี้. คำว่า "ตาย" ในกรณีเช่นนี้ เราเรียกว่าเป็น คำพูดในภาษาธรรม, ไม่ใช่ภาษาคน แต่ประการใด.

ใน โยฮัน ๓/—๓ มีคำกล่าวว่า "ถ้าผู้ใดไม่บังเกิดใหม่แล้ว จะเห็นแผ่นดินของ พระเจ้าไม่ได้." คำว่า "เกิดใหม่" ในที่นี้ เป็นภาษาธรรม คือเกิดได้ในชีวิตนี้ โดยไม่ต้อง สิ้นชีวิตเสียทีหนึ่งก่อนแล้วจึงเกิด, แต่อาจเกิดด้วยการเปลี่ยนใจเป็นอย่างตรงกันข้ามจาก ที่เคยเป็นมาก่อน. และในข้อถัดไปอีกเล็กน้อย คือข้อ ๓/—๖ ก็มีคำกล่าวอยู่ชัดแล้วว่า "สิ่งซึ่งบังเกิดทางเนื้อหนัง ก็เป็นเนื้อหนัง, สิ่งซึ่งบังเกิดทางวิญญาณ (spirit) ก็เป็น วิญญาณ," นี้ชี้ให้เห็นว่า เกิดทางเนื้อหนัง นั้นเป็นการเกิดตามภาษาคน, การเกิดทาง วิญญาณเป็นการเกิดในภาษาธรรม.

ในมักธาย ๒๐/—๒๘ มีคำกล่าวว่า "ทรงประทานชีวิตของพระองค์ ให้เป็นค่าไถ่ เพื่อคนเป็นอันมาก", และในข้อ ๑๙/—๑๗ มีคำกล่าวว่า "ถ้าประสงค์จะเข้าในชีวิต ก็ให้ถือ ปฏิบัติตามพระบัญญัติไว้", คำว่า "ชีวิต" ในข้อความสองแห่งนี้ต่างตรงกันข้าม คือชีวิต

ในข้อความประโยคแรก หมายถึงชีวิตตามธรรมกา ในภาษาคน, ส่วนชีวิตในประโยค หลัง หมายถึงชีวิตที่ไม่รู้จักตายในภาษาธรรม หรือภาษาพระเจ้า.

ในที่บางแห่งได้มีการกล่าวในสำนวนภาษาธรรม ตามแบบ คำว—เค๊—กิง ของเล่าจื้อ เช่นใน มักธาย ๑๐/—๓๙ มีกำกล่าวว่า "ผู้ใดพยายามจะให้ชีวิตของตนรอด จะ ต้องเสียชีวิต, ส่วนผู้ที่ยอมเสียชีวิต จะรอดชีวิต" ดังนี้. ท่านจะเห็นได้เองแล้วว่า กำว่า ชีวิตมีความหมายสองอย่าง คือภาษาคนอย่างหนึ่ง ภาษาธรรมอีกอย่างหนึ่ง. ข้อความ ส่วนนี้ ถ้อยกำที่เป็นภาษาธรรมนั้นยังแถมมีสำนวนเป็นสำนวนภาษาธรรมอีกด้วย, คือ สำนวนที่คนธรรมดาซึ่งไม่เคยได้ศึกษามาก่อน จะพั่งเข้าใจไม่ได้เลย. ทั้งนี้เป็นเพราะ คำว่าชีวิตเป็นกำที่มีความหมายสองอย่าง อย่างตรงกันข้ามนั้นเอง.

ตัวอย่างเพียงเท่านี้ก็เป็นการเพียงพอแล้ว ที่จะแสกงให้เห็นว่า มีภาษา ช้อนกันอยู่ถึงสองภาษา และมีวิธีพูกต่างกันอย่างไร ในพระกัมภีร์ของเรา ทั้งของพุทธ ศาสนาและคริสทศาสนา. สิ่งที่จะต้องสังเกตให้เห็น เพราะมีความสำคัญอย่างยิ่ง ต่อไปอีกก็คือ เพราะไม่เข้าใจภาษาธรรมในศาสนาของทนนั้นเอง คนจึงละทั้งศาสนาเดิม ของทนไปหาศาสนาอื่น. ถ้าเขาเข้าใจข้อความในภาษาธรรมแห่งศาสนาของทนเองแล้ว เขาจะรักศาสนาของเขาอย่างชีวิตจิตใจทีเกียว. สำหรับศาสนาคริสเตียนนั้น ข้าพเจ้า เชื่อว่า เป็นเพราะพวกยิวสมัยนั้น ไม่เข้าใจความหมายในภาษาธรรมของพระเยซูคริสต์ อยู่หลายประการ เขาจึงไม่ยอมเชื่อว่าพระองค์เป็นบุตรของพระเจ้า ทั้งที่พระเยซูคริสต์ได้ ทรงแสดงปาฏิหาริย์หลายอย่างหลายประการก็ไม่ยอมเชื่อ แล้วสิ่งที่เรียกว่า รีเค็มปชั่น หรือการไถ่บาปด้วยชีวิตเป็นเดิมพันจึงเกิดขึ้น. ทั้งหมดนี้คือ ความสำคัญของสิ่งที่ เรียกว่า "ภาษาธรรม". ถ้าเราจะทำการศึกษาเปรียบเทียบระหว่างสองศาสนา เราจะ ต้องระมัดระวังเป็นอย่างยิ่ง ในการที่จะตีความหมายแห่งภาษาธรรมในศาสนาของตน ๆ ให้ถูกต้อง จึงจะนำมาซึ่งผลดี. ถ้าต่างฝ่ายค่างยืนยันข้อความในพระคัมภีร์ของตน ๆ

อย่างเป็นภาษาคนตรงตามตัวหนังสือไปหมดแล้ว ไม่มีทางที่ศาสนาใกจะลงรอยกันกับ ศาสนาอื่นได้แม้แต่นิดเคียว จะวิวาทและดูหมื่นกัน จนเกิดเป็นผลร้ายขึ้นแก่ โลก เพราะ บัญหาระหว่างศาสนานั้นเอง. สำหรับพุทธบริษัทนั้น จะยอมรับข้อความในศาสนา คริสเตียนได้ทั้งหมด ว่าลงรอยกันกับพุทธศาสนา ถ้าหากว่ายอมให้มีการตีความในภาษา ธรรมตามแบบของพุทธบริษัท ซึ่งข้าพเจ้าจะได้ชี้ ให้เห็นในการบรรยายตอนต่อ ๆไป.

ขอให้ท่านทั้งหลายเข้าใจไว้เถิดว่า มหาชนส่วนใหญ่ที่ยังเขลาต่อภาษาธรรม นั่นแหละคือ ศัตรูอันร้ายกาจของศาสนา ไม่ว่าจะเป็นศาสนาคริสเทียนหรือศาสนาพุทธ. เราไปมัวหลงเห็นสิ่งอื่นเป็นศัทรูของศาสนา จึงไม่ได้จัดการไปในทางที่เป็นผลดีแก่ศาสนา และมีบัญหาใหม่ ๆ เกิดขึ้นมากมาย เช่นคนพากันละทิ้งศาสนาบ้าง, ถือศาสนาอย่าง เขลา ๆ เป็นเพียงพิธีรีคองบ้าง, หรือเปลี่ยนศาสนากันไม่หยุดบ้าง, เผยแผ่ศาสนาไม่เป็น ผลสำเร็จบ้าง คังนี้เป็นต้น. ถ้าท่านพิจารณาดูให้คี ๆในข้อนี้ ท่านจะเห็นได้ทันทีว่า การทำความเข้าใจกันและกันเกี่ยวกับภาษาคนและภาษาธรรมนี้ มีความสำคัญและจำเบ็น อย่างไร และทำไมข้าพเจ้าจึงได้รบกวนเวลาของท่าน เกี่ยวกับเรื่องนี้เสียอย่างยึดยาว การแทกแยกเป็นนิกาย ๆในศาสนาเดียวกัน ก็มีมูลมาจากการดีความหมาย เกี่ยวกับภาษาธรรมต่างกันนั้นเอง นับว่าเป็นผลร้ายแก่ศาสนานั้น ๆ โดยไม่จำเป็นเลย. ความประสงค์ของพระศาสคาทั้งหลาย ในการที่จะทำสิ่งต่าง ๆ ที่เป็นผลดีแก่มนุษย์ให้ สมบูรณ์เกิดชะงักงันเป็นไปไม่ได้ ก็เพราะสาวกแห่งศาสนานั้น ๆ ที่ความหมายในทาง ภาษาธรรมแห่งพระศาสดาของคนอย่างผิด ๆ รักษาไว้อย่างผิด ๆ และสอนกันไปอย่างผิด ๆ จนโลกมีวิกฤตกาลบางอย่างเกิดขึ้น เพราะบัญหาทางศาสนาระหว่างศาสนาค้วยกัน ดังที่ กล่าวแล้ว ขอให้ท่านทั้งหลายสนใจในเรื่องนี้ให้มากเป็นพิเศษ.

เรื่องที่สาม ท่อไป. ในทอนนี้ ข้าพเจ้าอยากจะกล่าวถึง การยินยอมผ่อน สั้นผ่อนยาวกันในระหว่างศาสนา โดยยอมรับหลักการที่ว่า "มีผู้ประกาศสัจจธรรมของ พระเป็นเจ้า ในหมู่มนุษย์ทุกชาติทุกภาษา" — (กุรอ่าน บท ๑๐ ตอน ๕ โศลกที่ ๔๗) เป็น ข้อแรกเสียก่อน, แล้วจึงจะถึงการผ่อนสั้นผ่อนยาวอย่างอื่น ซึ่งมีความสำคัญรองๆ ลงไป ตามลำคับ, แล้วการศึกษาเปรียบเทียบระหว่างศาสนา จักเกิดผลดีสุดที่จะพรรณนา.

คำว่า "ผู้ประกาศสัจจธรรมของพระเจ้า" หรือ APOSTLE นั้นมีอยู่จริงใน ข้อนี้หมายความว่า คำว่า "พระเจ้า" นั้นเป็นภาษ อาจจะที่ความหมายใก้ท่าง ๆ กันตามความรู้สึกของศาสนานั้น ๆ. กำลังพูดอยู่กับท่านทั้งหลายในที่นี้ ได้ใช้สรรพนามเรียกตัวเองว่า "ข้าพเจ้า", คำคำนี้ "ผู้ที่เป็นข้าของพระเจ้า" แต่เราพูกเร็ว ๆ สั้น ๆ ว่า "ข้าพเจ้า" เมื่อเป็น ท่านที่เป็นคริสเตียนทั้งหลายจะมีความดึงเครียดถึงกับไม่ยอมให้ข้าพเจ้ามี จ้าเหมือนกับท่านทั้งหลายได้อย่างไรกัน. ถ้าท่านไม่ผ่อนสั้นผ่อนยาวแก่กันและกัน เราจะมาพูคกันให้เสียเวลาทำไม. หรือพระเป็นเจ้าก็ตาม ตามแบบของตน และมีความหมายอย่างเคียวกันกับพระเจ้าของ พวกอื่น. ข้อนี้จะเป็นไปได้อย่างไร ข้าพเจ้าจะชี้แจงให้ท่านพั่งอย่างละเอียดในปาฐกถา ในขณะนี้ขอร้องแต่ให้มีการผ่อนสั้นผ่อนยาว เพื่อปรับความเข้าใจ กันได้โดยสะดวก และเป็นธรรมเท่านั้น. ถ้าท่านเผยแผ่คริสตธรรมในประเทศไทย มันก็ต้องเป็นเพราะท่านทั้งหลายไม่ยอมรับว่าพวกพทธ-บริษัทก็มีพระเจ้าของเขาอยู่แล้วด้วยเหมือนกัน นั่นเอง. คังนั้น เราจะค้องมีการ ผ่อนสั้นผ่อนยาวกันถึงกับว่า ไม่ว่ามนุษย์ชาติไหนภาษาไหน ย่อมจะมีสิ่งที่มีความหมาย ของเขาอยู่แล้วค้วยกันทั้งนั้น. ในลักษณะที่เป็น "พระเจา" ในระดับค่ำ เขาก็จะมีความหมายของสิ่งที่เรียกว่า "พระเจ้า" ของเขา หรือเพิ่งจะงอกงาม มิใช่ว่าจะอยู่ในลักษณะที่ผิด หรือถึงกับไม่มีเอาเสียทีเดียว. างไรก็ตามสิ่งที่เราเรียกว่า "พระเจ้า" ของเขา

สมบุรณ์, พวกเราก็มีหน้าที่ช่วยเหลือเขาในข้อนี้ โดยอนุโลมตามกำตรัสของพระเยซูคริสต์ ที่ว่า *"เรามาเพื่อช่วยให้สิ่งเหล่านั้นสมบูรณ์"* คังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น.

สำหรับผู้ประกาศ นั้น จะเป็นพระศาสภา (PROPHET) ก็ได้, เป็นสาวก ที่จบกิจส่วนตนแล้ว (APOSTLE) ก็ได้, ย่อมสามารถที่จะประกาศสัจจธรรมเกี่ยวกับพระ เป็นเจ้าได้ ตามความเหมาะสมแห่งกาละ และเทศะ, ไม่จำเป็นจะต้องมีคำพูดในภาษาคน อย่างตรงกันทุกตัวอักษรเสมอไป ขอแต่ให้มีความหมายในภาษาธรรม ตรงกันโดยใจความ ก็พอแล้ว แม้จะมีความเหลื่อมล้ำท่ำสูงกันอยู่ในวิธีพูคจา หรือถ้อยคำที่ใช้ เนื้อแท้ของ สิ่งที่จะประกาศนั้นย่อมมีความมุ่งหมายครงกันหมค คือการเข้าถึงสิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์จะ พึ่งเข้าถึงได้ในทอนท้ายที่สุดนั่นเอง. แม้ว่าคนบางคนกำลังกระทำผิดอยู่ในบัดนี้ เรา ค้องถือว่านั้นคือบทเรียนที่พระเจ้าโปรคประทานแก่เขา เพื่อเขาจะทำถูกต่อไปนั้นเอง. ลำพังความเข็ดหลาบของเขา ก็มีกำลังผลักคันมากพอที่จะทำให้เขาเปลี่ยนใจและเสาะแสวง หาเรื่องใหม่ ๆ ที่จะไม่ทำให้เขาเจ็บปวคอีกต่อไป. พวกผู้ประกาศสัจจธรรมทั้งหลายช่วย เขาให้หาพบสิ่งนั้นได้เร็วเข้า ก็เป็นการคุ้มค่าแล้ว, และเราจะทำอะไรให้มากหรือเร็วไป กว่านี้ไม่ได้เลย เพราะคนทุกคนต้องเป็นไปตามกฎนี้ เพราะพระเจ้าหรือธรรมชาติก็ตาม สร้างเขาเพื่อให้รักอิสรภาพในการคิด การตัดสินใจเป็นต้น ของเขาเอง. ดังนั้นขอ ให้เรามีสมมติฐาน (hypothesis) ในเรื่องนี้อย่างตรงกันหมคว่า "มีผู้ประกาศสัจจธรรมของ พระเจ้าในมนุษย์ทุกชาติทุกภาษา" คั้งที่กล่าวแล้ว.

ข้อที่เราจะต้องมีการผ่อนผันสั้นยาวกันต่อไปอีก ก็คือการที่คนในโลกแห่ง สมัยนี้มีการศึกษาศาสนาของตน ๆ อย่างที่เรียกว่า "ขึ้นต้นไม้ลงมาจากทางปลาย", ไม่ เหมือนกับคนในสมัยพระพุทธเจ้าหรือพระเยซูคริสต์ก็ตาม ซึ่งทำการศึกษาอย่าง "ขึ้น ต้นไม้ไปจากทางโคน" ข้อนี้หมายความว่า พวกเราสมัยนี้ พอเกิดมา ก็มีพระคัมภีร์ อันมากมาย ทั้งที่เป็นตัวบทเดิม (text) และคำอธิบายตัวบทนั้น ๆ (commentary) กอง

และเราก็เรียนกันอย่างตาเบียกตาแฉะ จนมีความรู้ท่วมหัว ทั้งในแง่ของศาสนา, ปรัชญา, วรรณคดี และอื่น ๆ จนเราไม่รั่ว่าจะเลือกเอาข้อไหนเป็น ยึ่งเรียนพระคัมภีร์มากเท่าไร ก็ยิ่งไม่รู้ตัวแท้ของศาสนา ยิ่งขึ้นเท่านั้น, เป็นสิ่งที่จะรู้จักได้ด้วยการปฏิบัติลงไปจริงๆ เพราะเหตว่า ตัวแท้ของศาสนานั้น นี้เรียกว่าเราคลำหา ตัวศาสนาเหมือนกับ ขึ้นต้นไม้ลงมาจากทางปลายกัน อย่ และในทกๆ ศาสนา. ส่วนคนในสมัยโบราณโน้น เขาไม่มีคำราและ หรือแทบจะกล่าวได้ว่าตั้งต้นขึ้นมาโดยไม่มีความร้อะไร ความรัทวมหัวเหมือนคนสมัยนี้ แล้วรับเอาคำสอนเพียงที่ละข้อสองข้อไปปฏิบัติสูงเรื่อยขึ้นมาตามลำดับ ๆ เขาจึ้งเข้า ถึงตัวแท้ของศาสนาใค้ ในลักษณะที่เหมือนกับขึ้นต้นใม้ขึ้นไปจากทางโคน พวกเราในโลกสมัยนี้ทั้งหมดจะต้องมีความผ่อนผันสั้นยาวกัน เห็นใจกันในข้อที่ตกอยู่ในภาวะแห่งความเขลาโดยไม่รู้สึกตัวนี้เช่นเดียวกัน. การตีบัญหา ทางศาสนาในข้อความใด ๆ ย่อมเป็นการง่ายที่จะแตกต่างกัน และเดินกันคนละทางห่าง กันออกไป จนกระทั่งเห็นเป็นศัตรูกัน เพราะความรู้ที่ต่างคนต่างมือย่างท่วมหัวของตน ไปกนละแนว ๆ แล้วมาคีบัญหาหัวข้อเกี่ยวกันเช่นนี้.

ข้าพเจ้าเชื่อว่าถ้าเรานำคริสตธรรม เข้าไปสู่อินเคียในสมัยพุทธกาลก็จะ ไก้รับการต้อนรับเป็นอย่างคื ในฐานะที่เป็นเพื่อน หรือเป็นพี่น้องกันทีเคียว เพราะ กนที่นั่นในสมัยนั้น มีใจกว้างจนถึงกับกล่าวไว้เป็นหลักว่า มนุษย์มีหนทางที่จะรอดพัน ได้โดยหนทางสามอย่าง คือ ปัญญาธิกะ เอาบัญญาขึ้นเป็นเบื้องหน้าก็ได้ สัทธาธิกะ เอาความเชื่อเป็นเบื้องหน้าก็ได้ และ วิริยาธิกะ เอาการกระทำค้วยกำลังใจอันเข้มแข็ง เป็นเบื้องหน้าก็ได้, รวมเป็นสามทางค้วยกัน แล้วแต่ใครจะเลือกเอาวิธีไหนให้เหมาะ อุปนิสัยแห่งตน ๆ, และพุทธบริษัทในทุกวันนี้ ก็ยังยอมรับหลักการอันนี้ซึ่งเป็นของที่ ธรรมชาติ หรือพระเจ้าได้กำหนดมาให้อย่างที่จะหลีกเลี่ยงไม่ได้นั้นเอง. และเมื่อพิจารณา

ทุกกนอาจจะลงความเห็นพ้องต้องกันว่า พระพุทธศาสนา กันคด้วยใจอันไม่ลำเอียง เอียงไปในทางที่จะเป็นพวกปัญญาธิกะ, คริสตศาสนาเอียงทางสัทธาธิกะ, อิสลาม-มิกศาสนาเอียงไปในทางวิริยาธิกะ, หรือต่างก็ได้ถือเอาสิ่งนั้น ๆ ตามลำดับ ขึ้นเป็น ลักษณะเฉพาะแห่งศาสนาของตนๆ นั่นเอง แต่เมื่อกล่าวโดยที่แท้แล้ว จะมีศาสนาใกถือ ไม่ได้เป็นอันขาด คือจะต้องมีครบค้วยกันทั้งสามอย่าง หากแค่ว่าศาสนาหนึ่ง ได้ถือเอาหลักข้อหนึ่งขึ้นเป็นหลักสำคัญ คังเช่นคริสศศาสนาได้มี หลักเรื่องความเชื่อเป็นหัวข้อสำคัญคังนี้เป็นต้น. คริสตธรรมประกอบอยู่ค้วยบัญญา และความเพียรอย่างไร ข้าพเจ้าจะได้ชี้ให้เห็นชัดในตอนถัดไป, ในที่นี้ม่งหมายแต่จะชี้ให้ เห็นว่า ทกศาสนาจะต้องมีหลักที่ครบถ้วนทุก ๆ หัวข้อแห่งธรรม อันมนุษย์จะพึ่งมี เช่นความเชื้อ ความเพียร บัญญา เมตตา การเสียสละ ความไม่เห็นแก่ตนและความไม่มีตน สาสนาใหนจะยกเอาข้อใหนขึ้นเป็นเบื้องหน้า นั้นย่อมแล้วแค่ว่าศาสนานั้นทั้งขึ้นเพื่อจะเป็นประโยชน์แก่ใคร ในถิ่นไหน ระวัง อย่าให้ ความรู้ชนิดที่เราได้มาจาก "การขึ้นต้นไม้จากทางปลาย" นั้น มาบีก ที่เราทุกศาสนาจะต้องมีความเห็นอกเห็นใจกันและผ่อนผันสั้นยาวแก่กัน ในการที่ร่วมมือกันทำหน้าที่ของตน ๆ ในโลก ตามความมุ่งหมายอันถูกต้องของศาสนา นั้นเอง.

ในสากลจักรวาลและระยะกาลอันยาวยึดนั้น, ในถิ่นหนึ่งและยุคหนึ่ง คน ที่นั่นต้องการ หลักเรื่อง ความเชื่อ. อีกถิ่นหนึ่งยุกหนึ่ง ต้องการ การใช้เหตุผล, อีกถิ่นหนึ่งยุคหนึ่งต้อง การวิธีบงัคบจิตหรือใช้กำลังใจอันเข้มแข็ง. ครั้นมาถึงอีก ยุคหนึ่ง ที่หลักธรรมทั้งสามนั้นมาพบกันเข้าเพราะการคมนาคมที่ทำให้โลกแคบเข้าทุกที แล้วเราจะมามัวทะเลาะกันดังนั้นหรือที่เป็นความประสงค์ของธรรมชาติ หรือของพระ- เป็นเจ้าก็ตามข้าพเจ้ามองเห็นข้อเท็จจริงไปในทำนองที่ว่า ทุกศาสนาจักเข้ากันได้อย่าง สนิทสนมถ้าหากว่ามีการผ่อนผันสั้นยาวแก่กันและกัน แล้วแต่ว่าศาสนาไหนจะ ยกเอาธรรมะข้อไหนเป็นเบื้องหน้าและใช้ธรรมะพวกไหนเป็นส่วนประกอบ ได้โดยสม ควรแก่สิ่งแวดล้อมของคน ๆ. ครั้นมาพบกันเข้าก็สามารถทำให้ทั้งสามสายกลมกลืนเป็น สายเดียวกัน, คังแม่น้ำหลาย ๆ สายในแถบภูเขาไหลมาบรรจบเป็นสายเดียวกัน ย่อมจะมี ปุ๋ยที่ให้ความอุดมสมบูรณ์ได้ครบถ้วนแก่ทุ่งนาที่ไหลผ่านไป ยิ่งกว่าแม่น้ำสายเดียวโดด โดยแน่นอน. ศาสนาทุกศาสนาในโลกมีการผ่อนผันสั้นยาวกันมากขึ้นเพียงใด ก็จะเป็นผลดีหรือพรอนประเสริฐของพระเจ้าแก่โลกมากขึ้นเพียงนั้น.

สิ่งที่ต้องการความผ่อนผันสั้นยาวต่อไปอีกก็คือ การตีความในถ้อยคำทาง ศาสนา เช่นคำว่า พระเจ้า คำว่า ธรรม, ศาสนา, กรรม, ความรอด, กระทั้งคำว่า มรรค ผล นิพพาน, แม้ที่สุดแต่คำว่า โลก เป็นต้น ทั้งหมดนี้ จะต้องยอมให้ตีความกัน ในลักษณะที่เป็นภาษาธรรม, ไม่ใช่ภาษาคนตามตัวหนังสือ. การตีความหมายของคำ จะเป็นไปแต่ในทางที่จะเป็นโชคดีแก่มนุษย์ในโลกอย่างเดียว เท่านั้น. หรือถ้าจะถือให้เป็นหลักที่แคบเข้ามา คือให้รัคกมยิ่งขึ้น เราควรจะถือว่า การตีความหมายของคำคำใด ในศาสนาใด ถ้าเป็นไปเพื่อความแตกร้าว ไม่เป็น ไปเพื่อประโยชน์แก่มนุษย์เป็นส่วนรวมแล้ว การตีความแห่งคำนั้นเป็นของผิด หรือไม่ตรงต่อพระประสงค์ของพระเจ้า หรือเป็นการกระทำของซาตานหรือ พญามารนั้นเอง. ข้าพเจ้าขอยืนยันไว้ในที่นี้ว่า การตีความแห่งคำใด แห่งศาสนาใด ในที่ประชุมใคก็ตาม ถ้ายินยอมกัน ให้ตีไปในทางที่เห็นว่าเป็นประโยชน์แก่มนุษย์ เป็นเบื้องหน้า โดยไม่ต้องคำนึงถึงประเพณี (tradition) ซึ่งเป็นสิ่งที่เปลี่ยนแปลงได้แล้ว การศึความนั้นไม่มีทางที่จะผิด, หรือพลาดไปจากพระประสงค์ของพระเจ้าไปได้เลย. แต่เรามักจะไม่ค่อยขอมกัน ต่างผ่ายต่างจะถือเอาตามประเพณีของตนที่นำสืบๆ กันมา

ช้านาน จนกระทั่งไม่ทราบความหมายอันแท้จริงไปแล้วก็มี. และนั้นก็คือ การตีความ หมายของคำว่า "ความเชื้อ" อย่างไม่ตรงตามความประสงค์ของพระเจ้า และนับว่า เป็น ตัวอย่างที่ควรสงวร.

ถ้าทางผ่ายศาสนามีการผ่อนผันสั้นยาวกัน เพื่อการที่ความหมายทาง การศึกวามชนิดนั้น จะเป็นการต่อ ศาสนาให้ถูกต้องโดยลงรอยกันได้ทุกศาสนาแล้ว ในบัจจุบันนี้ เราถือกันว่า ลัทธิ ต้านสิ่งที่เป็นปฏิบักษ์ต่อศาสนาใด้อย่างถึงที่สุด. dialectic materialism เป็นข้าศึกค่อศาสนา. คีความข้อความบางอย่างในศาสนาอย่างผิด ๆ ทำให้ศาสนาค่าง ๆ กุมกันไม่คิด ประชาชนไม่สามารถใช้ศาสนาเป็นเครื่องมือแก้บัญหาในชีวิตประจำวันได้อย่างเพียงพอ ลัทธิวัตถุนิยมเช่นนั้นจึงเกิดขึ้นมาในโลกนี้ได้ และเป็นข้าศึกที่จะทำลาย ศาสนาต่างๆให้หมดไป. แต่ถ้าหากว่าสถาบันทางศาสนาติความข้อความที่สำคัญๆ อย่าง ถูกต้อง โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่เป็นภาษาธรรม, แล้ว ศาสนานั้นแหละจะกลับเป็นข้าศึก ของลัทธิวัทถุนิยมทุกชนิด จะต่อต้านลัทธินั้น ๆ ให้กระจัดกระจายไปอย่างรอหน้าไม่ติด หรือถึงไม่อาจจะเกิดขึ้นในโลกได้เลย. ดังนั้นศาสนาทุกศาสนาในโลกนี้ จะต้องมีการ ผ่อนผันสั้นยาวต่อกันและกันในการตีความหมายของหลักที่สำคัญ ๆ เพื่อจะกลมกลินกันได้ ทุกศาสนา ทำให้มีกำตอบหรือวิธีการที่จะแก้บัญหาชีวิตทุกชนิดและทุกแบบ ของคนทุก ชาติทุกภาษาได้จริง สมดามความมุ่งหมายของสิ่งที่เราเรียกกันว่า "พระเจ้า" : เราจะต้อง ถือกันอย่างแน่นแพ้นว่า พระเจ้าใด้ทรงประทานหลักที่ถูกต้องมาให้อย่างครบถ้วน แล้ว แต่เรามาตีความหมายอย่างผิดๆ กันเสียเอง ผลจึงเกิดขึ้นในทำนองที่อาจจะ กล่าวได้ว่า พระเข้าจะต้องทดลองมนุษย์อีกต่อไป ด้วยการเบิดโอกาสให้ลัทธิวัตถุนิยม กรองโลกกันเสียสักพักหนึ่ง จนกว่ามนุษย์จะเข็คหลาบนั้นเอง. ขอให้นักศาสนาทั้ง หลายอะลุ้มอะหล่วยกัน ในการที่ความข้อธรรมในศาสนา ให้เป็นไปในทางที่ศาสนาทั้ง หลายในโลก จะประสานกัน กำจัดวิกฤตกาลในโลกให้หมดไป เพราะประชาชนสามารถ รับเอาหลักทางศาสนาไปแก้บัญหาชีวิตของมนุษย์ได้ ทั้งในทางการเมือง การเศรษฐกิจ และอื่นๆ กระทั่งบัญหาทางจิตทางวิญญาณ ทุกประการนั้นเอง.

การผ่อนสั้นผ่อนยาวที่ข้าพเจ้าจะนำมาเป็นตัวอย่างข้อสุดท้าย ก็คือ การเกี่ยงงอนกันเพื่อจะไม่ ใช้คำบัญญัติทางศาสนาร่วมกัน. ตัวอย่างเช่นพทธ-บริษัทเกี่ยงงอนที่จะไม่ใช้คำว่า religion กับศาสนาของคน ใช้กับระบบศาสนาที่มีพระเจ้าและการอ้อนวอน พุทธศาสนาไม่มีสิ่งเหล่า รัลจยัน นน นั้น, โดยที่หารู้ไม่ว่า คำว่า พระเจ้าในทางภาษาธรรมนั้น หมายถึงอะไรได้ก็อย่าง, มีความหมายที่ตื่นลึกอยู่หลายชั้น ซึ่งแม้ที่สุดแต่อาจจะหมายถึง ระบบวิธีที่จะต้องใช้กับตนเองโคยไม่ต้องเกี่ยวกับใครอื่นก็ยังได้. เพราะคน ๆ หนึ่งยอม แบ่งความรู้สึกของตนออกได้เป็นสองส่วนหรือสองคน อยู่เสมอไป ซึ่งเรามักจะเรียกกัน ว่า คนที่รู้สึกผ่ายดี และคนที่รู้สึกผ่ายชั่ว ที่มีการต่อสู้ทางภายในใจอยู่เสมอ. หรือหลอกตัวเองก็ได้แล้ว เราก็มีทางที่จะใช้คำว่า "อ้อนวอน" กับคนเองได้เหมือนกัน และนั้นแหละ คือการอ้อนวอนพระเจ้าในอีกแบบหนึ่ง ค้องใช้สำหรับคนส่วนใหญ่ก้วยซ้ำไป เพราะว่าสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้านั้น โดยทั่วไปเราหมาย ถึงความคื.

ทางผ่ายกริสเตียน ก็คงไม่ยอมใช้กำว่า "นิพพาน" ในพุทธศาสนา ต่อสิ่ง
ที่ตนเรียกว่า ความรอด (salvation) โดยเด็ดขาดก็เป็นได้ และจะหาทางขัดแย้งโดย
ประการท่าง ๆ ว่าไม่มีทางที่จะลงรอยกันได้เลย เพราะความรอดนั้นจะต้องมาจากพระเจ้า
มิใช่มาจากการปฏิบัติตามมรรคมืองค์แปดประการของพุทธบริษัท. แต่ข้าพเจ้าอยากจะ
ชี้ว่า มรรคมืองค์แปดประการนั้น คือตัวสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม", และ "ธรรม" นั้น
คือตัวพระเจ้า ซึ่งข้าพเจ้าจะได้อธิบายให้เห็นชัดในครั้งต่อไปพรุ่งนี้.

คำที่สำคัญที่สุดอีกคำหนึ่ง คือคำว่า สิ่งที่พระเจ้าเปิดเผยให้ หรือประทาน ลงมา revelation เช่นที่โมเซสได้รับจากพระเจ้าก็ดี หรือแม้แต่วิวรณ์ต่างๆ ที่เซ็นต์โยฮัน ได้รับจากพระเจ้าโดยผ่านทางพระเยซูคริสต์ก็ดี ทางคริสเตียนถือว่าเป็นสิ่งที่ประทานลงมา พุทธบริษัทบางพวกไม่ยอมรับคำว่า revelation นี้มาใช้ในพุทธ-จากสวรรค์ โดยตรง. ศาสนาโดยถือเสียว่าเป็นสิ่งที่มีไม่ได้ โดยเด็ดขาด. แต่โดยที่แท้แล้วสิ่ง ๆ นี้มีทั่วไปในพุทธ ปรากฏชัดอยู่ในบาลีต่างๆเช่นในพุทธอุทานว่า เมื่อนั้นความสงสยัของพราหมณ์ก็สินใป" ข้อนี้หมายความว่า เมื่อผู้ใดก็ตาม เพ่งหาความจริงข้อใดข้อหนึ่งอยู่ด้วยสมาธิอย่างแรงกล้า ธรรมที่มีลักษณะเหมือนแสงสว่างจะปรากฏแก่เขาใน ลักษณะผิดธรรมกา จนถึงกับต้องเรียกว่าเป็นของเหนือวิสัยมนุษย์ตามปรกติ และเรียกว่า divine หรือมาจากสวรรค์ได้เช่นเดียวกัน เพราะเป็นที่น่ำอัศจรรย์เกินไ ก็ตามคำว่า revelation นี้ ก็มีความหมายแต่เพียงว่า ปรากฏออกมาอย่างผิดวิสัยธรรมดา เท่านั้น, คังนั้นจึงเป็นสิ่งที่มีได้ในทุกศาสนา ไม่ควรจะเป็นที่รังเกียจในการที่จะนำมาใช้ เมื่อคำที่สำคัญ ๆ อันสงวนไว้ ในความหมายที่ครงกันทุก ๆ ศาสนา. เฉพาะศาสนาใกศาสนาหนึ่งมาแท่เกิมนั้น ก็เป็นคำที่ใช้เป็นคำกลางได้ดังนี้แล้ว หรือที่รองลงมาก็สามารถใช้เป็นคำธรรมการะหว่างศาสนาไก้ กวามสำคัญน้อย ฝืนค่อบัญญัติของพระเจ้าอย่างซึ่งหน้าเท่านั้น.

สรุปความในตอนนี้ ที่ว่าก้วยการผ่อนสั้นยาวแก่กันเสียชั้นหนึ่งก่อนว่า การที่เจ้าหน้าที่ทางศาสนา ตีความในศาสนาของตนๆ อย่างเห็นแก่ตัว ปราศจาก การผ่อนผันสั้นยาวเพื่อให้ประสานกลมเกลียวกันได้นั่นเอง ย่อมทำให้เกิดความรู้สึกขึ้น ในใจของมนุษย์ว่า มีศาสนาหลายศาสนา แทนที่จะมีแต่ศาสนาเดียวเป็นสากล,

และรู้สึกว่า มีพระเจ้าต่างๆ กันหลายองค์ แทนที่จะรู้สึกว่าโดยเนื้อแท้แล้ว มีเพียง องค์เดียว, และรู้สึกเกิด ความคิดที่เป็นพวกเขาพวกเราเป็นฝักเป็นฝ่าย มนุษย์ทั้งโลกเป็นคนคนเดียวกัน หรือมาจาก รู้สึกไปในทำนองว่าโดยเนื้อแท้นั้น บรรพบรษกนเดียวกัน คังนี้เป็นต้น. พระพุทธเจ้าก็มิได้ทรงตั้งชื่อศาสนาของพระองค์ว่าศาสนา และสำหรับทกคนในโลก. พุทธ, พระองค์ทรงเรียกการปฏิบัติระบบนั้นว่า พรหมจรรย์ คั้งบาลีว่า พรหมจริชั่ปกาเสถ แล้วก็ม่งจะแยกตัวออกจากศาสนาอื่น ๆ เป็นศาสนา ๆ ไปอย่างทรงไว้ซึ่งอำนาจ (authority) พระพทธองค์ตรัสว่า "องประกาศพรหมอรรย์ (การ ประพฤติที่ค) ให้งัดงามทั้งเบื้องต้น (สำหรับคนมีสติบัญญาน้อย) ทั้งท่ามกลาง (สำหรับ คนมีสคิบัญญาปานกลาง) ทั้งเบื้องปลาย (สำหรับคนมีบัญญาสูงสุค) ให้สมบูรณ์ทั้งอรรถะ และพยัญชนะ (คือทั้งหัวข้อและคำอธิบาย), ที่เป็นประโยชน์เกือกลทั้งแก่เทวดาและ เมื่อเป็นดังนี้แล้วจงคิดดูเถิดว่า มันเป็นความผิดของใคร แตกแยกทางศาสนาเป็นศาสนาต่าง ๆ ต่างคีกวามไปในทางที่จะข่มขีดบล้างกัน จนกระทั่ง อ่อนแอไปด้วยกัน รวมได้เลย.

เรื่องที่สี่. เรื่องที่อยากจะทำความเข้าใจเพื่อการศึกษาเปรียบเทียบเป็น เรื่องที่สี่นั้น มีหัวข้อว่า "ศาสนาคริสเตียนในทศนะของพุทธบริษัท".

ข้อแรกที่สุด ที่จะต้องปรับความเข้าใจกันเสียก่อน ก็คือข้อเท็จจริงที่มีอยู่ ว่า ศาสนาทุกศาสนา มีส่วนที่เป็นเปลือกห่อหุ้มอยู่ด้วยกันทุกศาสนา. ข้อนี้

หมายถึงพิธีรีตองต่างๆ ที่เพิ่มมากขึ้นตามสิ่งแวดล้อมในชั้นหลัง จนกระทั่งเกิดมี สักว่าทำสืบๆ กันมา (traditional teaching) รวมทั้ง DOGMA ท่างๆ ที่กณะสงฆ์ (CHURCH) นั้น ๆ ทั้งเพิ่มขึ้น ๆ ทามมคิของหมู่กณะของทน ๆ และนำไปสู่พิธีรีทองท่าง ๆ ในที่สุดอีกนั้นเอง. นานเข้าๆ เปลือกเหล่านี้หุ้มห่อเนื้อแท้เสียจนมิคมองไม่เห็น มหาชน ส่วนใหญ่จึงมีศาสนาของคน ๆ แต่เพียงชั้นเปลือก ๆ และที่เข้ากันได้กับความต้องการตาม สัญชาตญาณของตนคือความโลภ. ตัวอย่างเช่นการค้ากำไรเกินควร เพียงไม่กี่บาท ก็ได้ไปสวรรค์มีวิมานมากมายเป็นของคนดังนี้. กลายเป็นปนเปกันไปหมดจนไม่รู้ว่าอะไรเป็นไสยศาสตร์ (superstitious) และอะไรเป็น ข้าพเจ้าเอง เคยได้ยินผู้สอนศาสนาคริสเตียนบางคนทางวิทยุและอัด แผ่นเสียง พูดว่าศาสนาพุทธ คือการสอนให้ใหว้ศาลพระภูมิ และห้ามมิให้ลอด ราวตากผ้าเป็นต้น. พังคูก็ขำคี ที่สิ่งเหล่านั้นเป็นสิ่งที่ท่านทั้งหลายผู้ที่นั่งอยู่ที่นี่ย่อม ทราบได้ดีว่า มันไม่เกี่ยวกับพุทธศาสนาแต่ประการใดเลย, แล้วทำไมมันจึงถูกจัดเป็น พุทธศาสนาไปได้. นี่แหละคือสิ่งที่เรียกว่า "เสียยิ่งกว่าเปลือก" ที่ผู้ที่เรียกว่าพุทธ-บริษัทบางคนจะได้ปฏิบัติอยู่จริง จนทำให้ผู้อื่นเข้าใจไปว่า นั้นเป็นพุทธศาสนา, หรือ ยิ่งกว่านั้นก็คือ พุทธบริษัทที่ปฏิบัติอยู่เช่นนั้นเรื่อยๆ ไป นานเข้าก็เกิดขังพุทธศาสนา ของตนเอง หันไปนับถือศาสนากริสเตียน ที่เป็นของมาใหม่และไม่มีการปฏิบัติทึ่งมงาย เช่นนั้น โดยไม่มีโอกาสที่จะรู้จักพุทธศาสนาที่เป็นศาสนาเดิมของตนอย่างถูกต้อง นี่แหละคือ เปลือก และ โทษของเปลือก ของศาสนา. ทำการศึกษาเปรียบเทียบระหว่างศาสนา เราต้องทำความเข้าใจกันเสียก่อนว่า ต้องเป็น ศาสนาที่แกะเปลือกออกหมดแล้ว จึงนำมาเทียบกัน หลักเกณฑ์ต่างๆ ที่จะนำมากล่าว ต้องเป็นข้อความที่อยู่ในระดับบาลี (text) ของศาสนานั้น ๆ หรือถ้าจะเป็นชั้นอรรถกถา (commentary) บ้างก็ต้องเป็นอรรถกถาที่ถูกต้อง ไม่ขักกับบาลีนั้น ๆ เสมอไป.

ก่อนแต่ที่จะกล่าวถึงทัศนะของพุทธบริษัทที่มีต่อคริสเตียนอย่างไรนั้น ควร จะได้ทำความเข้าใจกัน ถึงทั<mark>ศนะของพุทธบริษัทที่มีต่อคำว่า "ศาสนา" ล้วน</mark> ๆ โดย ไม่ต้องระบุถึงศาสนาชื่ออย่างไรกันเสียก่อน.

คำว่า "ศาสนา" ตามความเข้าใจของคนทั้งหมดในโลก ย่อมมีมากมายหลาย แง่หลายมุมหลายระคับ จนนำมากล่าวไม่ไหว. คังนั้นในที่นี้ เราจะกล่าวกัน เฉพาะ ในแง่ที่จะเกิดความเข้าใจอันดี ระหว่างคริสตศาสนิกและพุทธบริษัท ที่คงแก่เรียน ในศาสนาของตน ๆ และยึดเอาหลักวิชา (scientification basis) เป็นเครื่องมือสำหรับศึกษา และพิจารณาเพื่อทำการเปรียบเทียบเป็นค้น เท่านั้น. และเราจะต้องยอมรับว่า เราใช้ คำว่า religion ร่วมกัน ในเมื่อเรากล่าวเล็งถึงสิ่งที่เรียกว่าศาสนาในที่นี้, และเราควร จะวินิจฉัยกันถึงคำ คำนี้ ว่าเราอาจจะใช้ร่วมกันได้อย่างไร เป็นข้อแรกก่อน.

พวกนักศาสนาผ่ายกะวันตกเอง ก็ถกเถียงกันมาก ว่ากำว่า religion นี้มี รากศัพท์ (root) ว่าอย่างไร. ประมวลดูแล้วได้ความว่า วรรณกรรมเก่า ก่อนสมัยชีเซโร (CICERO) ขึ้นไป ดูเหมือนจะถือว่า กำนี้มีรากศัพท์ว่า lig ซึ่งแปลว่า to observe ได้แก่ การสังเกตและปฏิบัติให้ถูกต้องคามสัจจธรรมที่เบิดเผยโดยพระเจ้า (GOD'REVELATION), ดังนั้นศาสนาก็คือ การปฏิบัติระบอบหนึ่ง อันจะนำไปสู่จุดหมายปลายทางของมนุษย์ นั้นเอง. แม้พุทธศาสนาก็มีลักษณะเช่นว่านี้ คือการปฏิบัติระบอบหนึ่งซึ่งนำคนไปสู่ ภาวะแห่งความไม่มีทุกข์สิ้นเชิง.

ครั้นตกมาถึงสมัยเซอรุวิยุส (Servius) นักวรรณกรรมถือกันว่าคำว่า religion นั้น มีรากศัพท์มาจากคำว่า leg ซึ่งแปลว่า "ผูกพัน" (to bind) หมายความว่าเป็น เครื่อง ผูกพันระหว่างมนุษย์กับสิ่งสูงสุด คือพระเจ้า นั่นเอง. ถ้าเป็นคังนี้ พุทธศาสนา ก็คือเครื่องมือที่ผูกพันมนุษย์กับภาวะสูงสุดที่เป็นเครื่อง หรือเป็นแดนดับทุกข์สิ้นเชิง ซึ่งชาวคริสเทียนเรียกว่าแผ่นดินแห่งพระเจ้า และชาวพุทธก็เรียกว่า อมคนคร เป็นทัน, พุทธศาสนาจึงยังคงเป็นรีลิจยันชนิดหนึ่งอยู่นั้นเอง.

ครั้นคกมาถึงสมัย เซ็นต์ ออกัสคุส (Saint Augustus) วรรณกรรมแห่งสมัย นั้นถือว่า รวมรากศัพท์ทั้ง lig และ leg เข้าค้วยกันนั่นแหละเป็นการถูกต้องและสมบูรณ์ คังนั้นความหมายของคำว่า รีลิจยัน จึงขยายออกไปว่า "การปฏิบัติตามบัญญัติที่ทำให้ เกิดการผูกพันระหว่างมนุษย์กับสิ่งสูงสุดคือพระเจ้า เมื่อเป็นคังนี้ พุทธศาสนาก็คือ รีลิจยันที่สมบูรณ์ค้วยเหมือนกัน กล่าวคือเป็นการปฏิบัติที่สมบูรณ์ระบอบหนึ่ง ซึ่งเมื่อ ปฏิบัติครบถ้วนแล้วทำผู้ปฏิบัติให้เนื่องอยู่กับภาวะที่ไม่มีทุกข์เลย ซึ่งจะเรียกว่านิพพาน หรือบรมธรรม หรือธรรมชาติอันไม่ตาย หรืออะไรอื่นอีกมากมาย ล้วนแต่มีความหมาย อย่างเคียวกับ สวรรค์ของพระเจ้า นั่นเอง.

พุทธบริษัทสามารถยอมรับความหมายของคำว่า รีลิจยันในลักษณะ เช่นนี้ได้โดยไม่มีข้อยกเว้นแม้แต่ประการใด, และทั้งยังหวังว่า แม้ศาสนาใหนใน โลกนี้ทุกศาสนา ก็จะมีความมุ่งหมายอย่างนี้ด้วยกันทั้งนั้น แม้ว่าระเบียบปฏิบัติจะแตก ต่างกันบ้าง เพราะสิ่งแวดล้อมบังคับ, โดยอนุโลมกาลเวลา ตามถิ่นที่จะมีการปฏิบัติ ให้ ครงกับอุปนิสัยของมนุษย์ที่นั้น. เราอาจจะกล่าวได้ว่า พระเจ้าองค์เดียวกันนั้นแหละ ถ้าต้องครัสกับ มนุษย์ในอินเดียเมื่อ ๒๕ ศตวรรษมาแล้ว, และตรัสกับมนุษย์ตาม เขตปาเลสไตน์ เมื่อ ๒๐ ศตวรรษมาแล้ว, และตรัสกับหมู่ชนในแกว้น อาหรับเมื่อ ๑๕ ศตวรรษมาแล้ว จะ ครัสให้เหมือนกันไม่ได้โดยแน่นอน แล้วเราจะไปหวังอะไรที่จะให้คัมกีร์ของแต่ละศาสนา ตรงกันทุกตัวอักษร สำหรับพุทธบริษัทก็จะต้องพูดว่าสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" อันจะ ปรากฏแก่พราหมณ์ผู้มีเพียรเพ่งอยู่นั้น ก็จะต้องปรากฏแตกต่างกันบ้างเป็นธรรมดาใน ข้อปลีกย่อย ในเมื่อพราหมณ์นั้นไปนั่งทำการเพ่งอยู่ที่ดินแดนอันต่างกันและยุคสมัยอัน ต่างกันเป็นศตวรรษ ๆ ดังที่กล่าวแล้ว, แต่เมื่อกล่าวโดยใจความแล้ว จะต้องตรงกันหมด

กล่าวคือ ความไม่เห็นแก่ตัว แต่ให้เห็นแก่ "ธรรม" หรือพระเจ้านั้นเอง. ความ ไม่เห็นแก่ตัวนี้เป็นของจริง เป็นสิ่งประเสริฐ จนไม่อาจจะกล่าวว่าเป็นพุทธ หรือ เป็นคริสต์ หรือเป็นอิสลามิกได้ เพราะว่า ความไม่เห็นแก่ตัวอย่างคริสต์ ก็ต้อง เป็นอันเดียวกันแท้กับความไม่เห็นแก่ตัวอย่างพุทธหรืออิสลามด้วยกันเหมือนกัน, คังนั้น จึงได้เรียกสิ่งชนิดนี้ว่า "ความจริง" และ จริงไปในที่ทุกสถาน ทุกกาลเวลา. ความ ไม่มีตัวเป็นของตัวสำหรับจะได้เห็นแก่ตัว นั้นแหละคือเนื้อแท้ของศาสนาทุกศาสนา เมื่อคนเราไม่มีตัวที่จะเห็นแก่ตัว แล้วก็ต้องมีตัวเป็นของธรรม หรือของพระเจ้าอยู่เอง ไม่หนีไปใหนเสีย, มนุษย์จึงเข้าถึงพระเจ้า หรือธรรมอันแท้จริงได้ด้วยเหตุอย่างเดียว กันทั้งหมดนี้.

ทั้งหมดนี้ คือสิ่งที่เราเรียกรวมๆ กันว่า "ศาสนา" ในทัศนะของพุทธ-บริษัท หรือผู้ที่มีการศึกษาตามแนวของพุทธบริษัท ที่มอบความคิดจิตใจไว้กับเหตุผล หรือบัญญาที่ทนต่อการพิสูจน์ของตนเอง.

ทีนี้เราจะได้พิจารณากันถึง คริสตธรรม หรือศาสนาคริสต์ ในทัศนะ ของพุทธบริษัทกันต่อไป. และเพื่อเป็นการประหยัดเวลา เราจะได้พิจารณาถึงสิ่งที่ เรียกว่า ใบเบิล ตามในทัศนะของพุทธบริษัท พร้อมไปด้วยกัน, ในฐานะที่เป็น บันทึกทั้งหมดของกริสตธรรม และเนื่องกันอยู่อย่างแยกกันไม่ค่อยจะได้, และจะได้เริ่ม ด้วยการพิจารณาสิ่งที่เรียกว่า ไบเบิล ก่อน.

แต่อย่างไรก็ตาม ข้าพเจ้าอยากจะระบุสิ่งที่ควรสังเกตอย่างยิ่งสักอย่างหนึ่ง
 ว่า ถ้าถือตามหลักการณ์ของพุทธบริษัทที่ใช้อยู่กับศาสนาของตนแล้ว พระคัมภีร์
 ส่วนที่เรียกว่า กัมภีร์เก่า หรือ OLD TESTAMENT นั้น เราอาจจะเว้นเสียก็ได้ โดย
 ไม่ต้องเอาพูคถึงเลยก็ได้. ที่กล่าวดังนี้ เพราะเหตุใด? ที่กล่าวดังนี้ เพราะเหตุว่า

ในคัมภีร์เก่านั้น มีแท่เรื่องสร้างโลก กับความเป็นมาของโลก จนกระทั่งพระเยซูคริสต์ ได้เกิดขึ้น. ไม่มีคำสอนของพระเยซูคริสต์ในคัมภีร์เก่า คั้งที่ท่านทั้งหลายก็ทราบคือยู่ ทีนี้ ในคำสอนของพระเยซูคริสต์เท่าที่มีอยู่ในคัมภีร์ใหม่ (NEW TESTAMENT) นั้น ย่อมเป็นการเพียงพอ หรือยึ่งกว่าการเพียงพอที่เราจะปฏิบัติตามแล้วเอาตัวรอดได้. เมื่อเป็นคังนี้แล้ว เราเว้นคัมภีร์เก่าเสีย ก็ยังได้ จะได้เอาเวลาและจิตใจทั้งหมด มาใช้ปฏิบัติ ตามข้อกวามที่เป็นกำของพระเยซูกริสต์ได้โดยสมบูรณ์. ข้าพเจ้า เห็นไปในทำนองว่า คริสตศาสนิกชนในสมัยที่พระเยซูยังมีพระชนม์อยู่ สามารถปฏิบัติทามคำสอนของพระเยซูอย่างสมบูรณ์ ได้รับผลถึงที่สุดโดยไม่ได้สนใจกับ คัมภีร์เก่าอันยึกยาวนั้นเลย. ข้อนี้เป็นอย่างเคียวกันกับที่ในครั้งพุทธกาล มีผู้คนใน อินเดียปฏิบัติตามคำสอนของพระองค์จนบรรลุมรรคผลไปเป็นอันมาก โดยไม่ได้ เกี่ยวข้องกับสิ่งที่เรียกว่า "พระไตรบิฏก" ซึ่งเพิ่งจะรวบรวมกันขึ้นในตอนที่พระพุทธ-องค์ปรินิพพานแล้วนั้นเลย. แต่ความแปลกกันยังมีอยู่ในข้อที่ว่า พระไตรบีฎกทั้งหมด การปฏิบัติเพื่อการกับทุกข์โดยครง ส่วนใดส่วนหนึ่ง แบบใดแบบหนึ่ง เป็นส่วนๆไป. ส่วนคัมภีร์ใบเบิลนั้น มีบันทึกเรื่องการปฏิบัติเพื่อเอาตัวรอกโดยตรงเฉพาะในคัมภีร์ใหม่ ซึ่งมีอยู่ประมาณ หนึ่งในสี่ ของไบเบิลทั้งหมค. แม้จะมีอยู่น้อยเพียงเท่านั้น ก็เป็น การเพียงพอ หรือยิ่งกว่าพอที่จะปฏิบัติเพื่อเอาตัวรอดได้. ไปอีกว่า พระเยซุคริสต์เอง ก็คงจะได้ห้ามไม่ให้สาวกของพระองค์ลงมือตั้งต้นการศึกษา หรือการปฏิบัติโดยข้องแวะคัมภีร์เก่าเท่าที่มีอยู่ในสมัยนั้น แม้จะไม่มากเท่าที่ปรากฏ อยู่ ในเวลานี้ก็ตาม. ข้าพเจ้ามีเหตุผลอย่างไรในข้อนี้ จะได้ทำการเปรียบเทียบใหท่านเห็น สีบไป.

ข้อนี้เป็นเช่นเดียวกับที่พระพุทธองค์ทรงสามารถหามสาวกของพระองค์ ไม่ ให้ตั้งต้นการศึกษาด้วยการตั้งคำถามว่า คนตายแล้วเกิดหรือไม่เกิด? อะไรไปเกิด? เกิด อย่างไร ? โลกมีที่สิ้นสุดหรือไม่ ? ดังที่ปรากฏอยู่ในมาลุงกโยวาทสุดรแห่งมัชฌิมนิกาย, แม้กระทั่งบัญหาว่า เทวคามีจริงไหม ? สวรรค์มีจริงไหม ? อยู่ที่ไหน ? นี่ก็ให้รอไว้ก่อน, "บัญหาที่จะไม่ทรงตอบ." แต่พระองคทรงขยนขยอไหต่งบญหาวาความ ทุกข์ค่าง ๆ ที่บีบคั้นจิดใจของเราอยู่นี้มันคั้งขึ้นมาจากอะไร ? ให้หาคำตอบเอาจากความรู้สึกที่ได้ผ่านมาแล้วในใจของ มันเกิดออกมาจากอะไรโดยตรง? ทนเอง (spiritual experience) โดยทรง จนกระทั่งพบว่า ความทกข้ หรือความตายทาง วิญญาณของคนเราทุกๆ ชนิด เกิดมาจากการที่ผู้นั้นยังไม่เข้าถึงธรรม ยังไม่เข้าถึงพระเจ้า ที่มีอย่ว่า " 'มีความรัสึกว่าตัวเ คือยังไม่เข้าถึงความจริงอันเค็ดขาดของสากลจักรวาล แล้วเห็นแก่ตัวขึ้นที่ใหน คือมีตัวเป็นพระเจ้าหรือของธรรมเสีย เมื่อผู้ปฏิบัติได้ปฏิบัติไปจนทำลายความรู้สึกว่ามีตัวและเห็น แก่ตัวเสียใด้ เขาก็หมดความทุกข์ และพอใจจนไม่อยากจะรู้อีกว่า ตายแล้วเกิดหรือไม่เกิด อันเป็นบัญหาที่มีอยู่ก่อน. จากการดับความรู้สึกว่ามีตัวและเห็นแก่ตัวเสียได้นี้ สูงกว่าความสุขในสวรรค์ตามที่กล่าว ๆ กันนั้น อย่างที่จะเปรียบกันไม่ได้ทีเดียว. บัคนีเขาหมดความรู้สึกที่เป็นอักควาท (egoism) จึงไม่มีคัวที่จะตายหรือเกิด, มีแต่ธรรมชาติบริสทธิ์ล้วน ๆ มือยไก้เอง อันเป็นความรัสึกที่มีความหมายอย่างที่เรียกกันในภาษาคน ว่า "เข้าถึงพระเจ้า" หรือ อมต**ธรรม** นั่นเอง. ทกคนจะต้องมองให้เห็นความจริงข้อ นี้ว่า "เวลาใด (นาที หรือชั่วโมง หรือวัน ที่เราปราศจากความรู้สึกที่มี กตาม) ตัวเราเป็นของเรา เมื่อนั้นเป็นเวลาที่เราเข้าถึงพระเจ้า", ทั้งนี้เพราะว่า อวิชชา หรืออุปาทานที่ว่ามีตัวเรา อันเป็นเหมือนเปลือกห้ม ได้ถูกทำลายไปในขณะนั้น รัศมีแห่ง ก็ส่องลงยังจิตของเรา หรือเข้าสู่ชีวิทอีกชนิคหนึ่งในขณะนั้น, ซึ่งตรงกันข้ามจากชีวิต

ถ้าทำได้อย่างนี้ เป็นการเด็ดขาดตายตัวไป ก็เรียกว่าความรอด ธรรมดาโดยสิ้นเชิง หลุดพ้นจากโลกิยธรรมผ่ายเนื้อหนังโดยๆลอดไป เป็นอันจบกิจในทางผ่าย นี่แหละคือวิธีที่จะไม่ต้องไปเสียเวลาในการศึกษาสิ่งที่ไม่จำเป็น, และเป็นบัญหาค่วนเฉพาะหน้า แล้วรีบปฏิบัติให้ลุล่วงไปโดย เราศึกษากันเพียงข้อเคียวว่า ทำอย่างไรจะเปลื้องความรู้สึกทางผ่ายเนื้อหนัง (tlesh) ที่ทำให้รู้สึกว่า "ตัวกู—ของกู" ออกไปเสียจากจิตใจได้ ข้าพเจ้าจึงกล้าเชื่อว่า ไม่ว่าพระศาสดาองค์ไหน ย่อมจะ สาวกของตน โดยช่วยประหยัดเวลาให้ ค้วยกันทั้งนั้น. บนภูเขาในกัมภีร์มักธาย เท่าที่มีอยู่ไม่กี่หน้านั้น ก็เป็นการเพียงพอแล้วอย่างสมบูรณ์ ที่จะปฏิบัติเพื่อเอาตัวรอดได้ โดยไม่ต้องเกี่ยวกับส่วนที่เหลือของคัมภีร์ใหม่ และยึดออก ไปถึงคัมภีร์เก่าอีกทั้งหมด. ข้าพเจ้าอยากจะกล่าวว่า เจ้าหน้าที่ซึ่งประกาศศาสนาคริส-เคียนอยู่ตามโบสถ์ ตามข้างถนน หรือตามสถานีวิทยุก็ตาม ไม่รู้จักคัดเลือกเอาหัวใจของ ศาสนามาเผยแพร่ทำนองเคียวกับภิกษุในพุทธศาสนาเองก็มัวสอนกันแต่ส่วนที่เป็นเปลือก หรือกะพื้ของพุทธศาสนา อยู่ทั่วไป ไม่ถึง เนื้อในของพระธรรม คือ ความไม่ยึดมั่น ถือมั่นในสิ่งใด โดยความเป็นตัวตนหรือของตน นั่นเอง. ในบาลีมหาสาโรปมสูตร มูลบัณณาสก์ มัชฒิมนิกายระบุไว้ชัดว่า แก่นแท้ของพรหมจรรย์หรือศาสนานั้น คือความ รอดพ้น หรือวิมุติ ซึ่งครงกับคำว่า salvation นั้นเอง, บัญญาเป็นกะพื้นอกแก่นออกมา, สมาธิเป็นเปลือกนอกออกมาอีก, สีลเป็นเพียงผิวเปลือกแห้ง ๆ ชั้นนอกสุด, ส่วนลาภ สักการะเสียงสรรเสริญหรือแม้แต่สวรรค์เป็นใบแห้งๆเท่านั้นเอง. ดังนั้นสิ่งที่สอนหรือ สนใจกันอยู่ทั่วไปนั้น ไม่ค่อยเกี่ยวกับแก่นแท้ หรือถึงแก่น จึงพากันกระจัดกระจายไป นี้เป็นการ เปรียบเทียบ อย่างตรงไปตรงมาที่สุดโดยไม่ต้องเกรงใจผู้ใด. หวังว่าท่านทั้งหลายจะได้สนใจเป็นพิเศษ.

พระไตรปิฏกก็ดี พระคัมภีร์ใบเบิลก็ดี มีส่วนเกิน คือที่ทุกคนไม่ ต้องสนใจก็ได้อยู่เป็นอันมาก เว้นแต่บางกนที่เป็นเจ้าหน้าที่สั่งสอน หรือประสงค์จะ เป็นผู้แตกฉานทางวิชาการเช่นวรรณคดีเป็นต้น เท่านั้น. เกี่ยวกับเรื่องนี้ พระพุทธ-เจ้าตรัสว่า สิ่งที่ตถาคตรู้ นั้นมีปริมาณมากเท่ากับใบไม้ทั้งป่า, ส่วนสิ่งที่นำมาสอน นั้น มีปริมาณเท่ากับใบใม้กำมือเดียว. ลักษณาการเช่นเคียวกันนี้ ย่อมมีแก่พระเยซู คริสต์ด้วย ดังเราจะเห็นได้ว่า พระเยซูคริสต์ไม่ได้ครัสอะไรก็คำ แม้กับสาวกชั้นนำ ๑๒ คนของพระองค์. ถึงแม้พระเจ้าเองก็เหมือนกัน สิ่งที่ทรงเปิดเผยแก่โมเซสก็ดี แก่ อับราชามและคนอื่นๆ คลอกถึงพระเยซูคริสต์เองก็ดี มีปริมาณเป็นคำพูกเพียงไม่กี่คำ และคูเหมือนจะทรงประสงค์เพียง ความเชื้อและปฏิบัติตาม เท่านั้น. ส่วนพระคัมภีร์ ซึ่งเพิ่งรวบรวมและร้อยกรองกันขึ้นภายหลังเรื่อย ๆ มานั้น มีมากขึ้นจนเวียนหัว. ผู้ศึกษาชั้นหลังจึง หลงทางอยู่ในดงของพระคัมภีร์**ท**ั้งที่มีความรู้ท่วมหัวคังที่กล่าวมา แล้ว. นี่เรียกว่า กัมภีร์ใบเบิลก็ดี พระไทรปิฎกก็ดี ล้วนแต่ทกอยู่ในภาวะเช่น เคียวกัน ซึ่งทำให้เกิดการล่าช้าขึ้นแก่บุคคลที่ต้องการจะเข้าถึงแก่นของศาสนาโดยเร็วที่สุด, นับว่าเป็น สิ่งที่ต้องประชุมเพื่อปรึกษากันเสียใหม่, ให้ออกมาสู่มนุษย์ในลักษณะที่เข้มข้นและทันแก่เหตุการณ์เหมือน หรือเทียมทันกันกับความก้าวหน้าทางวัตถุแห่งโลกสมัยนี้.

ทีนี้ เราจะได้พิจารณาถึงตัว, คริสตธรรม โดยเปรียบเทียบกับพุทธ-ธรรม ค่อไป.

บัญหาอันแรกที่จะเกิดขึ้นก็คือ คริสตศาสนากับพุทธศาสนานั้น มีแตก ต่างกันที่ตรงใหน? สิ่งแรกที่สุด ที่พุทธบริษัทจะทั้งข้อสังเกตต่อคริสตศาสนาก็คือ เป็นศาสนาสอนการช่วยตัวเองหรือให้ผู้อื่นช่วย? และถ้าการที่จะให้ผู้อื่นช่วยนั้น คือ การที่คนค้องกระทำทุกอย่างตามที่ผู้อื่นต้องการให้ทำคังนี้แล้ว นี่จะเรียกว่าเป็นการช่วย ตัวเอง หรือผู้อื่นช่วย.

เท่าที่เราได้ยินได้พังกันมานั้น พอจะสรุปได้ว่า ศาสนาคริสเตียนถือว่า ทุกอย่างค้องแล้วแต่พระเจ้าจะประสงค์ เราไม่มีทางที่จะช่วยตัวเอง โดยที่พระเจ้าไม่ช่วย หรือไม่ทรงโปรคให้เป็นไปคามความประสงค์ของเรา. ส่วนศาสนาพุทธนั้นถือว่า เรา ต้องช่วยตัวเอง โดยการกระทำของเราเอง แล้วเราก็จะได้รับผลแห่งการกระทำของเราเอง โดยไม่ต้องเกี่ยวกับพระเจ้านอกไปจากกฎแห่งกรรม ถ้าจะมีพระเจ้าเข้ามาเกี่ยว ก็คือ กฎแห่งกรรม นั้นแหละคือพระเจ้า ไม่ใช่พระเจ้าที่เป็นบุคคลิกภาพที่อยู่สวรรค์พร้อม กับคอยควบคุมมนุษย์อยู่ในที่ทั้งปวง. นี้ถ้าพูกกันอย่างภาษาคน หรือ conventional mode of speaking ก็ต้องถือว่า คริสทศาสนาเป็นศาสนาที่ต้องให้ผู้อื่นช่วย, ศาสนานั้นเป็นศาสนาที่ค้องช่วยคัวเอง แคกค่างกันอยู่อย่างไม่มีทางที่จะลงรอยกันได้. แต่ถ้าจะพูดกันอย่าง ภาษาธรรมคือภาษาแห่งความจริง โดยเล็งเอาความหมายที่ซ่อน อยู่ภายใต้ตัวหนังสือ หรือเสียงที่พูดแล้ว ก็กล่าวได้เหมือนกันว่า พระเจ้ากับสิ่งที่เรียกว่า "กฎแห่งกรรม" ในพุทธศาสนานั้น เป็นของสิ่งเคียวกันคังนี้แล้ว ก็ถือได้ว่า ศาสนา ทั้งสองนี้ลงกันได้สนิทโดยใจความ ขัดกันเพียงตัวหนังสือ หรือเสียงที่ใช้เรียกว่า พุทธบริษัทถือว่ากรรมมิใช่บุคคลที่ช่วยเรา เราทำสิ่งที่ ควรทำให้ถูกต้องตามกฎแห่งกรรมนั้น และได้รับผลโดยสมควรแก่กรรมเสมอไป; หรือ หรือแม้เราจะเข้าใจผิดเอาดีเป็นชั่ว เอาชั่วเป็นดี แล้วทำลงไป ก็ยังคงได้รับผลตามกฎแห่งกรรมอยู่นั้นเอง หามาสับกันเสียอย่างความหลง ผิดของเราไม่. ดังนั้นถือว่าเราช่วยตัวเองตามกฎแห่งธรรมชาติหรือ กฎแห่งกรรมซึ่ง ตรงแท้แน่นอน มีอำนาจเด็ดขาดควรแก่การที่จะเรียกว่าพระเจ้าได้เหมือนกัน. และ เมื่อเรามองไปยังคริสเตียน เราก็มองไปในแง่ที่ว่า พระเจ้าที่ช่วยให้การกระทำของมนุษย์ มีผลนั้น ก็คือกฎแห่งกรรมอย่างเคียวกันแท้กับที่เราถืออยู่ คังนั้นเราจึงยกน้ำหนักทั้ง หมดให้แก่สิ่งที่เรียกว่า "กรรม" ซึ่งหมายถึงกฎแห่งกรรม อันเป็นกฎของธรรมชาติที่ ครองจักรวาลนี้อยู่, และเรียกพุทธศาสนานี้ ว่า "ศาสนาแห่งกรรม" หรือ "ศาสนา แห่งการช่วยตัวเอง."

ส่วนศาสนาคริสเทียนนั้น ผู้สั่งสอนมากคนได้ย้ำหนักแน่นเด็ดขาดลงไปใน ข้อที่ว่า การกระทำของมนุษย์จะมีผล ก็ต่อเมื่อเป็นที่ถูกพระทัยพระเจ้า และพระเจ้า ทรงให้เป็นอย่างนั้นเท่านั้น. ผู้สอนบางคนถึงกับกล่าวว่า แม้จะทำคือย่างไร ถ้ามิได้ ทำไปด้วยความเชื่อในพระเจ้าแล้ว เป็นไม่มีผลเลย, มนุษย์รอดไม่ได้ด้วยการเชื่อกฎ แห่งกรรมที่คนกระทำเอง รอดได้แต่เพราะความเชื่อในพระเจ้าเท่านั้น และพระเจ้าเป็น ผู้ช่วยให้รอด, หาใช่กฎแห่งกรรม หรือกรรมที่ได้กระทำไปตามกฎนั้นไม่. เมื่อให้ หลักคังนี้ พุทธบริษัทก็มองคริสฅศาสนาไปในทางที่เป็น "ศาสนาแห่งความเชื้อ" หรือ "ศาสนาแห่งการช่วยของผู้อื่น" ไปทันที. พุทธศาสนายอมให้ใช้ความคิดของทน อย่างเป็นอิสสระพุทธบริษัทจึงยอมรับได้โดยสนิทใจและทันทีว่า พระเจ้าก็คือกรรม นั้นเอง ส่วนคริสตศาสนิกนั้น ไม่กล้าหรือไม่มีอิสสระที่จะใช้เหตุผลของตนเองเช่นนั้น ก็ไม่สามารถจะยอมรับว่า สิ่งที่เรียกว่า "กรรม" หรือ "กฎแห่งกรรม" ในพุทธศาสนา นั้นคือสิ่งที่เรียกในศาสนาของคนว่า "พระเจ้า". เมื่อเป็นดังนี้ ผลจึงเกิดขึ้นในทำนอง ที่ว่า พุทธธรรม และคริสทธรรมเดินกันคนละทาง คือพุทธธรรม มีหลักช่วยตัวเอง, คริสทธรรมมีหลักให้ผู้อื่นช่วย. แต่แล้วก็จะเป็นสิ่งที่น่าขบขันที่สุดยิ่งกว่าสิ่งใดในโลก คือถ้าปรากฏว่า สิ่งที่เป็นความจริงอยู่เบื้องหลัง ที่ทำให้มนุษย์ได้รับผลแห่งการกระทำ ของตนนั้น เป็นสิ่งเดียวกัน!

อีกแง่หนึ่งนั้น เรามักจะทั้งบัญหากันในหมู่พุทธบริษัทว่า ศาสนาที่สอน และปฏิบัติกันอยู่ ไม่ว่าศาสนาใด ย่อมมีอยู่สองระดับ ตามระดับของบุคคลที่เรา

แบ่งแยกกันว่า เป็น "พวกทาส์ทาสา" พวกหนึ่ง, และเป็นพวก "บัญญาชน" อีกพวก หนึ่ง, แล้วเราจะถือเอาพวกใหนเป็นมาตรฐาน หรือวงการที่ทรงอำนาจโดยถูกต้อง? ถ้าศาสนาคริสเทียนจะสงวนสิทธิถึงกับไม่ยอมให้ผู้พั่งใช้สติบัญญาของตนแล้วให้เชื่อ ตะพืก ไปโดยส่วนเดียวแล้ว จะมีมีแต่สาวกที่เป็นพวกตาสีตาสาไปเสียหรือ? เราได้ยินเจ้าหน้าที่ สอนศาสนาคริสเตียนทั้งตามข้างถนนและทางสถานีวิทยุโพ้นทะเล พูดย้ำแต่เรื่องความ เชื่ออย่างเคียว บีคประตูของการใช้การกระทำของผู้ช่วยคนเองเสียหมดสิ้น. อย่างนี้เรา ไม่เชื่อว่าเป็นหลักของพระเยซูคริสต์อย่างถูกต้อง เพราะเราได้พั่งว่าพระเยซูคริสต์ได้ครัส ว่า พระองค์เป็นทาง และให้ทุกคนเดินตามทาง เช่นเดียวกับที่พระพุทธ์เจ้าทรงสอนให้ ทุกคนเดินตามทาง คือปฏิบัติให้เหมือนพระองก์นั่นเอง. แต่อย่างไรก็ตามพุทธศาสนา ที่สอนกันอยู่บนธรรมาสน์สวย ๆ บนศาลาสวย ๆ นั้น ก็พูคกันแค่เรื่องความเชื่อใน เรื่องสวรรค์วิมาน หาได้พูดกันถึงเรื่องการเดินตามมรรคมีองค์แปดซึ่งเป็นตัวแท้ของ พุทธศาสนาไม่ ไม่มีการสอนให้ใช้สติบัญญาหาเหตุผล ผู้พั่งส่วนมากก็เป็นผู้เชื่อเต็มที่จน ถึงกับหลับบ้างพั่งบ้างไปจนจบ. คังนั้น เมื่อจะทำการศึกษาเปรียบเทียบระหว่างศาสนา ให้เป็นธรรม หรือถูกต้องกันจริงๆแล้วก็ย่อมจำเป็นอยู่เอง ที่จะต้องทำการจับคู่กัน โดยเอาศาสนาคริสเทียนทามข้างถนนหรือทามสถานีวิทยุโพ้นทะเล เข้าคู่กันกับพุทธศาสนา บนธรรมาสน์สวยๆ บนศาลาสวยๆ, แล้วอีกทางหนึ่งก็จับคู่กันระหว่างผู้ที่พยายามพิสูจน์ ข้อเท็จจริงแห่งหลักธรรมจากคัมภีร์ใบเบิลและพระไทรปิ่ฎกเอง และ มีการตีความหมาย กันให้ถูกต้องทั้งโดยภาษาคน และภาษาธรรม คังที่กล่าวแล้วข้างต้นค้วย.

อย่างน้อยที่สุด เราควรจะวาง กฎเกณฑ์อันจะแสดงถึงลักษณะของ ศาสนา อย่างใดอย่างหนึ่งให้เป็นที่แน่นอน ว่าถ้ามีลักษณะอย่างไร ก็จะเรียกว่าศาสนา อะไรเป็นค้น. เมื่อกล่าวโดยคร่าว ๆ เราอาจจะกล่าวได้ดังต่อไปนี้ :—

- (๑) ศาสนาแห่งอิทธิปาฏิหาริย์ สำเร็จได้ด้วยความกลัวหรืออ่อนแอ ของสาวก.
- (๒) ศาสนาแห่งความเชื่อ สำเร็จได้โดยลำพังความเชื่อและอ้อน-วอนผู้อื่น.
  - (m) ศาสนาแห่งกรรม สำเร็จได้ด้วยการกระทำที่เป็นการช่วยตัวเอง.
  - (๔) ศาสนาแห่งบัญญา สำเร็จได้ด้วยการใช้เหตุผลอย่างอิสระ.
  - (๕) ศาสนาแห่งศานติ สำเร็จได้ด้วยไม่มีการเบียดเบียนตนและผู้อื่น.
- (๖) ศาสนาแห่งเมตตาหรือความรัก สำเร็จได้ด้วยเสียสละสิ้นเชิง คังนี้เป็นคัน. เมื่อเป็นเช่นนี้ ทุกคนหรือทุกผ่าย ก็พอจะมองออกได้เองว่า ควรจะ จัดศาสนาไหนในโลกนี้ว่าเป็นศาสนาอะไร, และจะมีศาสนาใกศาสนาหนึ่งซึ่งมีลักษณะ เพียงอย่างเคียวแล้วเป็นการเพียงพอ ได้หรือไม่? และคุณสมบัติข้อไหน เป็นคุณสมบัติที่จำเป็นต้องมีทั่วไปในทุกศาสนา.

เมื่อกล่าวมาถึงตอนนี้ ข้าพเจ้าอยากจะขอร้องท่านทั้งหลายให้ย้อนไประลึกถึง คำแปล และความหมายของคำว่า religion กันอีกครั้งหนึ่ง. คังที่ได้วินิจฉัยกันมา แล้วว่ารีลิจยัน คือ "ระบบแห่งการสังเกตและปฏิบัติ เพื่อให้เกิดการผูกพันกัน ระหว่างพระผู้เป็นเจ้ากับมนุษย์", เมื่อเป็นคังนี้ สิ่งที่เรียกว่า การสังเกตและปฏิบัติ นั้นเอง เป็นคุณสมบัติทั่วไปที่จะต้องมีอยู่ในทุกศาสนา, หรือทุกระบบแห่งการ เคลื่อนไหวที่เรียกตัวเองว่าศาสนา. การสังเกตนั้นคือบัญญา, การปฏิบัตินั้นคือการ กระทำหรือกรรม, คังนั้นทุกศาสนาในโลกนี้ ที่จะเรียกว่ารีลิจยันได้ก็ต้องมีคุณสมบัติแห่ง บัญญา และ กรรม รวมอยู่ในลักษณะที่เป็นพื้นฐาน หรือ back ground เสมอไป. เมื่อเป็น คังนี้ เราจะเรียกศาสนาไหนโดยนามว่าอย่างไรใน ๖ ชื่อนั้นได้เล่า? คำตอบก็คือ ส่วนที่ เป็นพื้นฐานหรือ back ground นั้น ไม่ต้องพูกถึง, คงเพ่งเล็งเฉพาะแต่คุณสมบัติที่เค่น

จนออกหน้า แล้วเรียกชื่อศาสนานั้น โดยชื่อนั้นก็เป็นการถูกต้องแล้ว. ถ้าหากศาสนาใด มีกรรมหรือบัญญาออกหน้า ก็ต้องถือว่าศาสนานั้นมีกรรมหรือบัญญาก็ตาม เป็นสองเท่า ตัว หรือสองชั้น คือชั้นพื้นฐานชั้นหนึ่ง และชั้นที่เป็นตัวแท้จนออกหน้านั้นอีกชั้น หนึ่ง ดังนี้.

บักนี้เป็นที่กระจ่างชัดแล้วว่า ทุกศาสนาต้องมี บัญญา และ กรรม เป็น พื้นฐานเหมือน BASE หรือ LAYER อยู่ด้วยกันทั้งหมด, ดังนั้นจึงไม่อาจจะมีศาสนาใด มีอะไรเพียงอย่างเคียว โดยไม่มีรากฐานสองประการนี้นั้นย่อมเป็นไปไม่ได้ โดยแน่นอน ตามที่คนทั่วไปจะสังเกตเห็นโดยบัญญาสามัญ หรือ common sense ก็จะเห็นได้ว่า ศาสนา แห่งอิทธิปาฏิหาริย์ ก็ต้องมีการกระทำ, ศาสนาแห่งกวามเชื่อ ศาสนาแห่งศานติ ก็ต้องมีการกระทำ, ศาสนาแห่งเมตตาและความรัก กระทำ, และการกระทำนั้นต้องอาศัยการสังเกตเสมอไป และการสังเกตเองนั้น เป็นการกระทำอยู่นั้นเอง, การกระทำนั้นเรียกว่ากรรม, เราจึงควรถือเป็นหลักที่ตรงกัน ในที่นี้เสียเลยว่า ศาสนาทุกศาสนาในโลกนั้น เป็นศาสนาเดียวกัน อยู่โดยส่วนลึก และโดยส่วนเนื้อแท้, คือมีกรรมหรือการกระทำนั้นแหละเป็นตัวศาสนา. กระทำนั้นก็เพื่อให้เกิดการเนื่องถึงกัน ระหว่างมนุษย์กับพระเป็นเจ้า, และสิ่งที่เรียกว่า จะเป็นบุคคล หรือเป็นสภาวะ อย่างใดอย่างหนึ่งก็ตาม ขอแต่ให้มี คุณสมบัติเป็นที่ดับแห่งความทุกข์เพียงอย่างเคียว ก็เป็นการเพียงพอแล้ว เพราะถ้ามาก ไปกว่านี้ ก็ย่อมจะเป็นส่วนเกิน หรือเพื่อเป็นธรรมคา.

ที่นี้ก็มาถึงบัญหาที่ว่า เมื่อทำการเปรียบเทียบ, ระหว่างศาสนาคริสเทียน กับพุทธศาสนาแล้ว จะมีความแตกต่างกัน หรือเหมือนกันในลักษณะไร? คน เราจะสามารถเป็นคริสเตียน และเป็นพุทธบริษัทพร้อมกันไปในคราวเดียวใน บุคคลคนเดียวนั้น ได้หรือไม่? คำตอบสำหรับบัญหานี้ จึงขึ้นอยู่กับข้อเท็จจริงที่ว่า ศาสนาไหน เป็นศาสนาแห่งอะไร ใน ๖ อย่างนั้นนั้นเอง.

ถ้าเอาความรู้สึกในระดับที่เรียกว่าของ "คาสีศาสา" เป็นประมาณกันแล้ว ศาสนาทุกศาสนา ก็ต้องเป็นศาสนาแห่งความเชื่อ ไปทั้งหมด. แต่ถ้าเอาข้อเท็จจริง เท่าที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ใบเบิล และตามความรู้สึกของพุทธบริษัทเมื่อได้อ่านข้อความ นั้นแล้ว ใช้บัญญาพิจารณาหาเหตุผลตามวิธีของพุทธบริษัทเองแล้ว เรามีความรู้สึกว่า คริสตธรรมนั้น เป็นศาสนา บัญญาและกรรม เช่นเดียวกับพุทธศาสนา นั่นเอง. และ เราสามารถเข้าถึงเนื้อแท้ของศาสนาทั้งสองแล้ว เราสามารถเป็นทั้งพุทธบริษัทและคริสเตียนใต้ในเวลาเดียวกันโดยบุคคลคนเดียวกัน. และยิ่งไปกว่านั้น อีก ก็คืออาจที่จะเป็นอิสลามิก หรือพราหมณิกที่แท้ พร้อมกันไปด้วย. เหตุผล หรือข้อเท็จจริงมีอยู่อย่างไร ข้าพเจ้าจะได้กล่าวต่อไป ตามทัศนะของพุทธบริษัทตามวิธี ของพุทธบริษัท ที่ถือเอาบัญญาหรือเหตุผลเป็นที่ตั้งนั้นเอง.

เราไม่รู้สึกว่า คริสตธรรม จะเป็นศาสนาแห่งความเชื่ออย่างเดี๋ยวโดด เหมือนที่ได้ยินจากสถานีวิทยุ หรือใบปลิวตามข้างถนนหรือบนรถไฟ ไปได้เลย. แต่ เรารู้สึกว่าเป็นศาสนาแห่งการกระทำ, แห่งบัญญา, แห่งเมคตา และแห่งการพิ่งตนเอง ไปตามลำดับ ดังต่อไปนี้.

ที่รู้สึกว่าเป็นศาสนาแห่งกรรมนั้น เกิดมาจากการอ่านข้อความดังต่อไปนี้:--

ข้อแรกที่สุด มีคำของเปโตร ทูลพระเยซูคริสต์ ในโยฮัน ๖/๖๘ ว่า "คำ ของพระองค์ เป็นคำแห่งชีวิตนิรันดร" คังนี้. พวกเราพุทธบริษัทรู้สึกว่า ชีวิตนิรันดร นั้น ไม่อาจจะถึงได้ด้วยลำพังความเชื่อว่าเป็นเช่นนั้น. แต่ถึงได้ด้วยการปฏิบัติ ทามคำที่พระเยซูคริสต์สอนด้วยความระมักระวังสุขุมรอบคอบด้วยสติบัญญา เพื่อรู้รส
ของชีวิตนิรันดรนั้นแล้ว จึงจะเรียกว่า "เชื้อ" ได้โดยสมบูรณ์. ก่อนหน้านั้น ยัง
มิใช่ความเชื่อที่สมบูรณ์. นอกไปจากนี้เรารู้สึกว่า สิ่งที่เรียกว่า "ชีวิตนิรันครนั้นเป็น
ภาษาธรรม มีความหมายลุ่มลึก รู้จักหรือเข้าใจได้ แต่ด้วยสติบัญญาอันเพียงพอเท่านั้น.
ชีวิตนิรันคร ลึกเกินไปกว่าที่จะรู้จักได้ด้วยความเชื่อล้วน ๆ. เมื่อไม่รู้จักโดยแท้จริงแล้ว
จะปรารถนาและยกย่องสรรเสริญสิ่งนั้นได้อย่างไร. แม้เปโตรจะเป็นชาวประมงมาก่อน
ก็ต้องมีบัญญาที่จะรู้จักสิ่งอีกสิ่งหนึ่ง ซึ่งตรงกันข้ามจากชีวิตธรรมกา ๆ ที่ท่านเคยผ่านมา
แล้ว, และรู้สึกว่าไม่มีสาระอะไรในชีวิตชนิดนั้น ความรู้สึกอันนี้ต้องแจ่มแจ้งชัดเจนใส
แจ้วอยู่ในใจของท่าน จึงจะเข้าใจสิ่งที่เรียกว่าชีวิตนิรันครนั้นได้. ลักษณะอย่างนี้ ไม่ใช่
ลักษณะของความเชื่อโดยสักว่าบอกให้เชื้อ แต่เป็นลักษณะของบัญญาอันจะนำไปสู่การ
กระทำอย่างสูงสุด.

ในโยชัน ๖/๖๓ มีคำกล่าวของพระเยซูคริสต์เองว่า "วิญญาณ (spirit) ให้ ได้แต่ชีวิตอย่างเดียว, เนื้อหนังเป็นสิ่งไร้สาระ, คำที่เราได้กล่าวแก่ท่านทั้งหลายนั้น เป็น ทั้งวิญญาณและชีวิต" คังนี้. คำกล่าวเช่นนี้ ไม่สำเร็จประโยชน์อะไรโดยลำพัง ความ เชื่อเฉย ๆ โดยไม่มีความเข้าใจอะไรเฉย เพราะเป็นภาษาธรรม อย่างสูงของคนมีบัญญา ชั้นสูง, ต่อเมื่อมีสติบัญญาเพียงพอจึงจะเข้าใจเป็นเรื่องเป็นราว และนำไปสู่การปฏิบัติที่ ถูกต้องในที่สุด. ถ้าใครจะถือเอาข้อความนี้อย่างภาษาคนธรรมคา แล้วท่องและเชื่อไป ตามนั้นทุกตัวอักษร ก็จะกลายเป็นความเชื่อทึ่งมงายเหลือประมาณไปทันที และไม่เป็น คริสตธรรมได้แต่ประการใด. การที่ถ้อยคำใด ๆ จะเป็นได้ทั้งวิญญาณและชีวิตนั้น ขึ้นอยู่กับการปฏิบัติอย่างถูกต้อง ยิ่งกว่าวิชาเทคนิดแห่งสมัยนี้ไปเสียอีก. วิญญาณ ในที่นี้มิใช่ใจตามธรรมดา, ชีวิตในที่นี้ก็มิใช่ชีวิตตามธรรมดา. แต่เป็น สิ่งประเภท นิรันดร หรือไม่รู้จักตายไปทั้งนั้น. ดังนั้นข้าพเจ้าจึงเข้าใจว่าคำกล่าวชนิดนี้ มีไม่ได้ในศาสนาแห่งความเชื่อล้วน ๆ หรือการอ้อนวอนล้วน ๆ.

สิ่งที่เรียกว่าความเชื่อนั้น เล็งถึงสมาชิจิตที่เกิดแต่การกระทำด้วย ความเข้าใจอย่างแจ่มแจ้ง, และเพื่อการกระทำกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งต่อไปนั้นเอง. คำกล่าวในมักธาย ๒๑/๒๑ ที่ว่า "ถ้าเชื่อก็เคลื่อนภูเขาลงทะเลได้" ก็คื, ในมักธาย ๑๗/ ๒๐ ที่มีคำกล่าวอย่างเคียวกันก็ดี, และในมักธาย ๑๔/๓๒ ที่กล่าวถึง *เปโตรผู้เพื่อไม่พอ และจมทะเลจนพระเยขูคริสต์ต้องฉุด* ก็ดี, ล้วนแท่แสดงว่าความเชื่อนั้น หมายถึงสมาธิ จิตอย่างรุนแรงทั้งนั้น คั้งนั้น ความเชื่ออย่างหลับหูหลับตานั้น จะมาเป็นความเชื่อชนิด ที่พระเจ้าต้องการ นั้นย่อมเป็นไปไม่ได้. การบอกให้เชื่ออย่างเดียว โดยไม่มี ความ เข้าใจอันถูกต้อง ในเรื่องอันเกี่ยวกับพระเจ้านั้น คงจะมีในคริสตธรรมไม่ได้. เรา จะรักผู้อื่นอย่างยิ่ง และทำลายความเห็นแก่ตัวของเราโดยเชื่อคำของผู้อื่น แต่ไม่ทราบว่า ทำไปทำไมและมีประโยชน์แก่ใครอย่างไรนั้น จะเป็นสิ่งที่เป็นไปได้ในลักษณะอย่างไร? และจะมีกำลังมากพอถึงกับจะเคลื่อนภูเขาได้เชียวหรือ ? คำว่า "**ภูเขา"** ในลักษณะเช่นนี้ พุทธบริษัทย่อมที่ความว่าเล็งถึง ความเห็นแก่ตัว ซึ่งเป็นอุปสรรคอันสำคัญของมนุษย์ ในการที่จะเข้าถึงพระเจ้านั่นเอง. ภูเขาชนิดนี้หนักกว่าภูเขาหินที่ตั้งอยู่บนแผ่นดิน ซึ่งเคลื่อนตัวเองอยู่เป็นนิจเป็นไหน ๆ, และความเชื่อของพุทธบริษัทก็คือความเชื่อในการ ที่จะเคลื่อนภูเขาเหล่านั้นเสียค้วยเหมือนกัน, เพราะค้องการจะเข้าถึง "พระเจ้า" ใน ลักษณะหนึ่งค้วยเหมือนกัน. ระบบเช่นนี้เราไม่ควรจะเรียกว่าระบบแห่งความเชื่อ แต่ ควรเรียกว่า ระบบแห่งการกระทำด้วยสติปัญญาอันสูงสุด ชนิดที่เป็นของพระเจ้า.

คำในมักธาย ๖/๑๕ มีว่า "ท่านอดโทษความผิดที่ผู้อื่นทำแก่ท่าน แล้วพระ เจ้าจึงอดโทษของท่านให้แก่ท่าน" นี้แสดงชัดอยู่ทีเดียวว่า ไม่ใช่ระบบแห่งการอ้อนวอน, หรือระบบแห่งการเชื่อแล้วจะรอด แต่ประการใคเลย. เราต้องทำกรรม คือการอด โทษผู้อื่น เราจึงสามารถถอนตนออกมาได้จากความผิดของเรา หรือถึงกับสามารถ บังคับพระเจ้าให้ทำหน้าที่ของท่านให้แก่เราได้. ระบบอย่างนี้ พุทธบริษัทเรียกว่า

ระบบแห่งการกระทำกรรม มิใช่ระบบอ้อนวอน คือต้องช่วยตัวเองแล้วพระเจ้าจึงจะช่วย ที่หลัง. ข้อที่เรายอมอดโทษผู้อื่นตามกวามต้องการของพระเจ้านั้น เป็นเพราะเรา ต้องการที่จะได้ประโยชน์ที่เราต้องการต่างหาก, หาได้มีใครทำไปเพราะประสงค์แต่จะให้ ถูกพระทัยของพระเจ้าแต่อย่างเดียวไม่. พุทธบริษัทเรียกการกระทำเช่นนี้ ว่าเป็นการ ช่วยตัวเองโดยแท้จริง, และมีความรู้สึกว่า การช่วยตัวเองเช่นนี้มีอยู่ในคริสตธรรมอย่าง มั่นคง หากแต่มีการตีความหมายไปต่าง ๆ กันตามยุกตามคราว จนกระทั่งยกให้เป็นเรื่อง ของความเชื่อและการอ้อนวอนไปในที่สุดก็เป็นได้. ขอให้เราเอาข้อกวามในไบเบิลเอง เป็นหลัก แทนที่จะถือเอา traditional church teaching เป็นต้น เป็นหลัก, เพื่อการ ศึกษาเปรียบเทียบกันสึบไป.

ในมักธาย ๗/๑๘–๒๐ มีคำกล่าวว่า "ดูคนดีคนขั้ว ที่การกระทำของเขา" นี้คือหลักอย่างเดียวกันกับหลักกรรม ในพุทธศาสนาโดยสมบูรณ์, ทุกคนกระทำตามที่เขา ต้องการ.

มัคธาย ๖/๓๓ มีคำกล่าวว่า "มอบใจของท่านไว้ในแผ่นดินของพระเจ้าและ ในความยุติธรรมของพระองค์ ก่อนสิ่งอื่นใดทั้งหมด, แล้วสิ่งนอกนั้น ก็จะมาหาท่าน เอง." ข้อนี้ พึ่งดูอย่างผิวเผินก็คล้ายกับเป็นเรื่องของความเชื่อ หรือการมอบชีวิต จิตใจด้วยกวามเชื่อ. แต่ความรู้สึกของพุทธบริษัทที่มีความเคยชินตามวิธีของพุทธบริษัท หาเป็นอย่างนั้นไม่. คำว่า มอบ หมายถึง การสละสิ้นเชิง เรียกเป็นภาษาบาลีว่า ปฏินิสสัคละ แปลว่า การสละคืน. อธิบายว่า ก่อนนี้ เราไปเอาอะไรของธรรมชาติหรือ ของพระเจ้าก็ตาม มายึกครองไว้ว่าเป็นตัวเรา หรือของเรา ซึ่งถ้ารุนแรงหนักเข้าก็เป็น "ตัวกู" หรือ "ของกู", บัคนี้เราจะต้องสละสิ่งเหล่านั้น คืนให้พระเจ้า หรือธรรมชาติก็ตาม ไม่ยึกมันถือมันว่าเป็นตัวเรา หรือของเราอีกต่อไปโดยสิ้นเชิง. เมื่อเราทำได้ เช่นนั้น ความรอกหรือสันติสุขทั้งหมดทั้งสิ้นจักเกิดขึ้นแก่เราโดยครุบถ้วน ไม่มีขาดตก

บกพร่องอีกท่อไป. เราเรียกพระเจ้าว่า "ธรรม" หรือธรรมชาติอันยุติธรรม และ เฉียบขาด, พอเราสละสิ่งที่เคยคิดว่าเป็นตัวเราและของเราเสีย นั้นคือการกระทำที่ถูก ต้อง และยุติธรรมที่สุด, เพราะสิ่งเหล่านั้นไม่ใช่ของเรา. แม้ตัวเรา หรือใจของเรา ที่แท้ก็ไม่ใช่ของเรา แต่เป็นของธรรม หรือพระเจ้านั้นเอง. จิตใจที่ไม่มีความรู้สึก ว่าอะไรเป็นตัวของเรา ย่อมเป็นจิตใจที่ถึงพระเจ้า หรือถึงธรรมในอันดับสูงสุด ในพระพุทธศาสนา ที่เรียกกันว่า โลกุตตรธรรม. คังนั้นเราจึงรู้สึกว่า คำกล่าว ในมัตธายข้อนี้ คือธรรมะในขั้นโลกุตตรธรรมในคริสตศาสนานั้นเอง, และถือว่าการ กระทำเช่นนั้นไม่เรียกว่า "ความเชื่อ" แต่เรียก "กรรม" หรือการกระทำขั้นสุดยอด ที่จะระงับเสียซึ่งความทุกข์ทั้งปวง ไม่มีอะไรเหลืออยู่เลยสำหรับต้องปฏิบัติอีกต่อไป.

กำกล่าวในมักธาย ๗/๒ ที่ว่า "ท่านตวงให้เขาด้วยทะนานใด เขาจะตวงให้ ท่านด้วยทะนานนั้น" นั้น พวกพุทธบริษัทรู้สึกว่าเป็น หลักเรื่องกรรมในพุทธศาสนา อย่างเต็มที่, และคำว่า "เขา" ในที่นี้ เรามิไก้เล็งถึงเพื่อนบ้านที่แลกเปลี่ยนสิ่งของกัน แต่เราหมายถึง พระเจ้าในฐานะที่เป็นกฎแห่งกรรม ด้วย.

คำในมัคธาย ๗/๑๒ ที่ว่า "อยากให้เขาทำแก่ท่านอย่างไร จงกระทำอย่าง นั้นแก่เขาก่อน" นี้ก็คือ หลักเรื่องกรรมในพุทธศาสนา เราอยากจะให้พระเจ้ารักเรา เรา ต้องรักพระเจ้าก่อน เราอยากให้พระเจ้าทำให้ถูกใจเรา เราต้องทำให้ถูกใจพระเจ้าก่อน. นี้หมายความว่า ให้ถูกกฎแห่งกรรม ในฐานะที่เป็นพระเจ้าอันเฉียบขาด นั้นเอง. แม้เราเชื่อหรือไม่เชื่อ แต่เราทำตามนั้นผลย่อมเกิดขึ้นตามนั้นโดยยุติธรรมเสมอ. และ ถือว่านี้เป็นหลักแห่งการช่วยตัวเองด้วยเหมือนกัน.

ข้อกวามในมักธาย ๗/๗ ที่ว่า "จงขอแล้วจะได้, จงหาแล้วจะพบ, จงเคาะ แล้วจะเปิด" คังนี้นั้น พุทธบริษัทถือว่าเป็นเรื่องกรรม คือเราเอง ต้องขอ, ต้องหา ต้องเคาะ, พระเจ้าจึงจะเคลื่อนใหว. ลำพังความเชื่อเฉยๆ คงเป็นไปไม่ได้, แม้ จะมีการนั่งอ้อนวอนอยู่ ก็คงจะเป็นไปไม่ได้เหมือนกัน. คำว่า "ขอในที่นี้ ต้องเล็ง ถึงความพยายามจะเอาให้ได้จริง ๆ ค้วย คือเรา ขอกะกฎแห่งกรรมด้วยการกระทำของ เรา ไม่ใช่ขอด้วยปากเลย.

มักธาย ๒๑/๒๙ มีข้อความกล่าวไว้เป็นกำของพระเยซูคริสต์ว่า "จงเอา แอกของเราไปแบกไว้" อย่างนี้ แสดงชัดเหลือเกินว่า ให้ ทนรับภาระแห่งการกระทำ เพื่อให้รอก, ไม่ใช่ให้แบกความหนักอกหนักใจเกี่ยวกับความเชื่อไว้เฉยๆ แต่ให้เป็นการ กระทำอย่างยิ่งด้วยความอดกลั้นอดทน. นี้ก็คือเรื่องกรรมในพุทธศาสนา.

มักธาย ๑๒/๓๓ มีคำตรัชว่า "จงทำต้นไม้ให้ดีเลิด แล้วผลของมันจะดีเอง, จงทำต้นไม้ให้ชั่วเลิด แล้วผลของมันจะชั่วเอง." นี่คือ หลักเรื่องกรรมในพุทธศาสนา และในทุกศาสนาที่สอนเรื่องกรรม. (คำแปลของประโยคข้างบนนั้น ตรงกันทั้ง ฉบับอังกฤษและฉบับอเมริกัน). พุทธบริษัทจึงมอง คริสตศาสนา ในฐานะเป็น ศาสนาแห่งกรรม เช่นเดียวกับพุทธศาสนา, ไม่อาจจะมองเป็นศาสนาแห่งความเชื่อไป ได้เลย.

ในมักธาย ๑๒/๕๐ มีกำครัสว่า "ผู้ใดกระทำตามพระประสงค์ (do the will of) แห่งพระบิดาของเราในสวรรค์ ผู้นั้นเป็นพี่ขายน้องชายของเรา, พี่สาวน้องสาวของเรา, เป็นมารดาของเรา" ข้อความนี้ ใช้คำว่า "กระทำ" (do) แทนที่จะใช้คำว่าเชื่อ คือเชื่อ ในพระเจ้าที่เป็นบิดา, นั้นมายความว่า พระเยซูดริสต์ก็ทรงเน้นที่การกระทำ ยิ่งกว่า จะเน้นที่ความเชื่อ. ลำพังความเชื่อล้วน ๆ คงไม่ทำให้ใครเป็นพี่ หรือน้อง หรือ มารดาของพระองค์ได้. พระองค์ทรงปฏิเสธพระนางมาเรียว่ามิใช่มารดา และปฏิเสธ พี่น้องอีกหลายคนว่ามิใช่พี่น้อง แต่ทรงรับเอาผู้ที่กระทำตามพระประสงค์ แห่งบิดาของ

พระองค์ ว่าเป็นพื้นองหรือมารภาของพระองค์ แล้วแค่กรณี. สิ่งที่มีน้ำหนักมาก มายเห็นปานนี้ ก็เน้นความหมายที่การกระทำ หาได้เน้นที่ความเชื่อ หรือการอ้อน วอนไม่.

มัคธาย ๑๘/๓๕ มีข้อความว่า "ถ้าท่านไม่อภัยความผิดให้แก่พี่น้องของท่าน จากหัวใจของท่าน, พระบิดาในสวรรค์ ก็จะทรงกระทำอย่างเดียวกันกับที่ท่านกระทำ, แก่ท่าน" นี้แสดงว่า สิ่งที่เรียกว่าเมตตา หรืออภัยนั้น ไม่ใช่เรื่องของความเชื้อ แต่เป็นการกระทำด้วยใจจริง หรือเจตนา จัดเป็นเรื่องกรรมแท้.

มักธาย ๑๙/๑๗ "ถ้าท่านประสงค์จะเข้าถึงชีวิต ก็จงปฏิบัติตามพระบัญญัติ ทั้งหลายเลิด." (คำว่าปฏิบัติในที่นี้ ภาษาอังกฤษคือคำว่า keep). ปฏิบัติตามพระบัญญัติ นั้น ยิงกว่าเชื่อตามพระบัญญัติ หรือเชื่อในสิ่งอื่นใด, ดังนั้นหลักแห่ง คริสตธรรม จึงเหมือนกับหลักแห่งพุทธศาสนาในข้อที่ต้องมีการปฏิบัติ ไม่ใช่เพียงแต่ เชื่อหรือเลื่อมใส หรือภักดีเฉย ๆ โดยไม่มีการกระทำด้วยสติบัญญา.

เท่าที่ยกตัวอย่างมานี้ ท่านผู้พั่งทั้งหลายคงจะสังเกตได้เองแล้วว่า แม้แต่ ในคัมภีร์มัดธาย ซึ่งมีอยู่ไม่ก็หน้า ก็มีคำสอนเรื่องที่ตรงกับหลักกรรมในพุทธ-ศาสนา มากมายถึงเพียงนี้ แล้ว, คังนั้นถ้ารวมหมดทุกๆ คัมภีร์แห่งพระคัมภีร์ใหม่ (new testament) แล้วหลักที่เกี่ยวกับเรื่องกรรม จะมีมากสักเท่าไร ขอให้ลองคำนวณ ดูเถิด.

ทามความรู้สึกของพุทธบริษัทนั้น คำสอนแห่งศาสนาคริสเตียนอันว่าด้วย ความอกกลั้นอกทน ความให้อภัย ความรักศัตรู การช่วยผู้อื่น การรักผู้อื่นเท่ากับตัว หรือยิ่งกว่าตัวเหล่านี้ เป็นเรื่องกระทำทั้งนั้น หาใช่ความเชื่อไม่. ใครจะรู้เรื่องพระเจ้า หรือไม่รู้ก็ตาม ถ้าประพฤติไปในสิ่งเหล่านี้แล้ว ผลก็จะเกิดขึ้นอย่างเดียวกัน ตามกฎแห่งกรรมซึ่งพุทธบริษัทถือว่านั้นแหละคือพระเจ้า. แม้ที่สุดแค่การอธิษฐาน อ้อนวอน ก็ถือว่าเป็นกรรมหรือการกระทำชนิดหนึ่งด้วยเหมือนกัน เพราะเหตุที่ต้องกระทำด้วยกายวาจาใจ ครบถ้วนทั้งกายกรรม วจีกรรม มโนกรรม นั่นเอง. แม้ที่สุด แต่สิ่งที่เรียกกันว่า "ความเชื่อ" นั้น ถ้าเป็นความเชื่อที่ถูกต้องและประกอบอยู่ด้วย บ้ญญาเป็นรากฐานแล้ว ความเชื่อนั้น ก็ถูกจัดเป็นมโนกรรมที่เป็นกุศลชนิดหนึ่งได้ เพราะเหตุว่า ความเชื่อนั้นมีมูลมาจากเจตนา หรือเป็นตัวเจตนาอย่างหนึ่ง ในการที่จะทำที่พึ่งแก่ตน ด้วยบัญญา หรือ อโมหะนั้นเอง. แต่ถ้าเป็นความเชื่ออย่างงมงาย คืนข่าวเป็นต้นแล้ว หาจัดว่าเป็นกรรมในที่นี้ไม่.

ทีนี้เราจะได้ดูกันต่อไปในแง่อื่น ๆ เพื่อให้รู้ว่า หลักแห่งคริสตธรรมนั้นยังมี อะไรที่ลงรอยกันได้กับหลักแห่งพุทธศาสนาอีก, นอกไปจากหลักแห่งกรรม และการช่วย ตัวเอง. แง่สำคัญที่ถัดลงไป ที่ควรยกมากล่าวก็คือ ความเป็น "ศาสนาแห่งบัญญา".

มัคธาย ๑๘/๗ มีข้อความว่า "โลกนี้ต้องเป็นทุกข์ เพราะการถูกล่อลวงให้ ทำบาป." (หรือบางฉบับก็ว่า ถูกล่อลวงให้เกินพลาก). ข้อนี้ย่อมแสดงว่าต้องการ บัญญาหรือแสงสว่างมาเป็นเครื่องแก้ไขให้เกินถูกทาง. หรือถ้าจะพูดว่า มีผู้นำที่ดีและ เชื่อผู้นำนั้นเสีย ผู้นำนั้นก็ต้องเป็นแสงสว่างหรือบัญญานั้นเอง. พระเจ้าตั้งอยู่ ในฐานะเป็นแสงสว่างอย่างเต็มที่ในกรณีนี้. ความเชื่อในพระเจ้านั้น ก็คือการ เดินตามแสงของพระเจ้านั้นเอง. ความเชื่อนั้นขึ้นอยู่กับบุคคลที่สองไปจากตนเป็น ส่วนใหญ่, ถ้าเกิดไปเชื่อตนเองเข้าเมื่อไร ความเชื่อนั้นก็แปรรูปไปเป็นแสงสว่าง. ส่วนแสงสว่างหรือบัญญานั้น ขึ้นอยู่กับตนเองเป็นส่วนสำคัญ. การไม่ถูกล่อลวงอันแท้ จริงและสูงสุดนั้น ขึ้นอยู่กับความมีแสงสว่าง ที่ภาของเราจะมองเห็นได้เอง ยิ่งกว่าที่จะ

ขึ้นอยู่กับความเชื่อในผู้จุง. พุทธบริษัทจึงถือว่า มีหลักเรื่องการใช้ปัญญาอยู่ใน คริสตธรรมอย่างเต็มที่.

มักธาย ๑๓/๒๓ มีกำกล่าวว่า "พืชของผู้ที่ได้พั่งถ้อยกำนั้นแล้วเข้าใจ หว่าน *ไปแล้วย่อมเกิดผลร้อยเท่าบ้าง หกสิบเท่าบ้าง สามสิบเท่าบ้าง"* นี้ขอให้สังเกฅดูให้ดีว่า มีคำครัสว่า "พึ่งแล้วเข้าใจ" หาใช่พั่งแล้วเชื่อไม่. ทรงต้องการสาวกที่พึ่งแล้วเข้าใจ หาต้องการสาวกที่ได้พึ่งแล้วเชื้อไม่, กล่าวปรากฏชัดอยู่ในข้อ ๑๓/๒๐-๒๑ ว่า "พืชที่หว่านลงบนหินไม่เกิดผลนั้น ก็รับเอาถ้อยคำนั้นทันที่ด้วยความยินดี, แต่รากไม่มั่นคงในตัวเขา จึงทนอยู่ได้ชั่วคราว พอเกิดการคุกคามข่มเหงเนื่องด้วยถ้อยคำนั้น เขาก็ผละไปเสียทันที.' นี้แสดงว่า ผู้ที่มีความเข้าใจในพระวจนะจริง ๆ นั้น ไม่มีทางที่จะเป็นเช่นนั้นใค้, ส่วนผู้ ที่เชื้อตะบันไปนั้นย่อมเป็นเหมือนพืชที่หว่านลงบนก้อนหิน ถูกแคดเหียวไปไม่ออกผล แม้ศาสนาคริสเตียนก็เป็น "ศาสนาแห่งบัญญา" แม้เพราะเหตุนี้. เจ้าหน้าที่สอนศาสนาผู้สอนกริสตธรรม เน้นแต่เรื่องความเชื่อตะพืก, จึงมีผู้ที่มีบรรพบุรุษเป็นกริสเตียนจำนวนหนึ่งไก้ละจากศาสนาเกิมของตนไปหาศาสนาอื่น ข้าพเจ้าได้ทราบจากการสนทนากับคนเหล่านั้น คนค้วยกัน และรู้สึกว่าเป็น เรื่องที่ไม่ควรจะมี.

ในมัคธาย ๗/๔ มีกำครัสว่า "ให้เขี่ยผงในตาตัวเองออกเสียก่อน แล้วจึง ก่อยเขี่ยผงในตาผู้อื่น" ข้อนี้ตรงเป็นอันเกี่ยวกันกับพุทธภาสิตที่ว่า "สอนตัวเองเสีย ก่อนแล้วจึงสอนผู้อื่น จึงจะไม่เป็นบัณฑิตสกปรก"— (ธ.ขุ. ๒๕/๓๖) คำว่าสอน ตัวเอง นี้หมายถึงตนประพฤติดีประกอบค้วยคุณสมบัติที่จะสอนผู้อื่นแล้วจึงสอน. คำว่าเขี่ยผงออกจากตา เป็นเรื่องของบัญญาโดยเฉพาะ ยิ่งกว่าเรื่องของความเชื่อ. ถ้า อันนี้เป็นหลักใหญ่ในคริสตธรรม คริสตธรรมก็เป็นศาสนาแห่งบัญญา โดยมีพระเจ้า เป็นผู้เขียผงออกจากตา เช่นเคียวกับที่พุทธศาสนามีสิ่งที่เรียกว่า "บัญญา" ตั้งอยู่ใน ฐานะเป็นพระเจ้าอยู่ภาคหนึ่ง.

ท่อไปนี้เราจะได้พูกกันถึง ความมีอิสสระในการที่จะใช้เหตุผล หรือ บัญญา ทำนองกาลามสูตร ของพุทธศาสนา.

มักธาย ๑๒/๑๓ พระเยซูคริสต์ทรัสว่า "ดังนั้น จึงเบ็นการถูกต้อง (LAWFUL) *ที่จะกระทำความดีในวันขะปาโต.*" เมื่อพวกยิวและประชาชนที่ถือศาสนาเคิม ถือวัน ชะปาโทเป็นวันหยุกทำอะไรไม่ได้ พระเยซูกริสต์ก็ไม่ทรงยอมถือ แต่ทรงกระทำสิ่งที่ พระองค์เห็นว่าดี. นี้คือ การไม่ยอมถือตาม ๆ กันมาอย่างปรัมปรา (มา ปรมปราย) ทามที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในกาลามสูตร อังคุทตรนิกาย อันเป็นสูตรหนึ่ง ซึ่งเป็นหัวใจ ของพุทธศาสนา. และเมื่อถกเถียงกันกับพวกพระและผู้ที่ถือศาสนาเคิม พระเยซูคริสต์ ตรัสว่า "ฉันขอบอกแก่ท่านทั้งหลายว่า ที่นี้มีสิ่งที่เป็นใหญ่กว่าโบสถ็เสียอีก" — (มัคธาย ๑๒/๖) และว่า "บุตรมนุษย์เป็นเจ้าเหนือวันขะปาโต." — (มักธาย ๑๒/๘). พระองค์ ทรงถือว่า พระองค์มีเหตุผลที่จะไม่ปฏิบัติตามศาสดาเดิมที่ถือกันมาอย่างงมงาย และทรง ประสงค์ที่จะเพิกถอนความงมงายเหล่านั้น จึงได้ตรัสถ้อยคำเช่นนี้ ทั้งที่วันชะปาโตก็เป็น วันของพระเจ้า และอุทิศเพื่อพระเจ้าโดยเฉพาะให้เป็นวันศักดิ์สิทธิ์เหนือวันอื่นใด. พระเยซูกริสท์มุ่งจะใช้อำนาจพระเจ้าลบล้างสิ่งที่เขาอุทิศพระเจ้าก็เพื่อจะลบล้างกวามงมงาย และสอนให้มนุษย์รู้จักใช้เหตุผลนั้นเอง. แต่คนพวกนั้นงมงายมากเกินไปกว่าที่จะเข้าใจ ได้ จึงได้คิดกำจัดพระองค์เสีย. พุทธบริษัทได้ศึกษาเรื่องนี้แล้วก็นิยมชมชอบใน ความเป็นผู้อยู่ในเหตุผลอย่างยิ่งของพระเยซูคริสต์ และถือว่า คริสตธรรมก็เป็น ศาสนาแห่งเหตุผล เช่นเกี่ยวกับพุทธศาสนา.

ในมักธาย ๑๕/๒ มีกล่าวถึงพวกเจ้าหน้าที่สั่งสอนในศาสนาเคิมเข้ามาต่อว่า พระองค์ว่า สาวกของพระองค์ไม่ล้างมือก่อนรับประทานอาหาร เป็นการลบล้างประเพณี เคิม (tradition of the Elders), พระองค์ตรัสตอบแก่เขาว่า "ไม่ใช่สิ่งที่ติดเข้าไปในปาก ที่จะทำให้มนุษย์มีมลทิน แต่สิ่งที่ออกมาจากปากต่างหากที่จะทำให้มนุษย์มีมลทิน" — (มักธาย ๑๕/๑๑). และว่า "สิ่งที่ออกมาทางปากนั้น ออกมาทางใจ, สิ่งนั้นแหละ ที่ทำมนุษย์ให้มีมลทิน. ความคิดชั่วร้าย ความเป็นผู้ร้ายฆ่าคน การประพฤติผิดในของ รักของผู้อื่น การล่วงประเพณีในทางผัวเมีย การขโมย การเป็นพะยานเท็จ การกล่าว คำร้ายต่อผู้อื่น เหล่านี้ออกมาจากใจ, และทำมนุษย์ให้มีมลทิน. อาหารโดยไม่ล้างมือนั้น หาทำมนุษย์ให้มีมลทินไปได้ไม่," มักธาย ๑๕/๑๘–๑๙–๒๐). ข้อนี้เป็นเครื่องแสดงว่า คริสตธรรม มิใช่ศาสนาแห่งพิธีรีตอง ซึ่งยึกถือในสิ่งภาย นอก หรือการกระทำทางภายนอกเป็นประมาณ อย่างเคียวกับพุทธศาสนา. ที่น่าเห็นใจที่ว่า พิธีรีตองต่าง ๆได้ก่อย ๆ เกิดขึ้นเคลือบหุ้มศาสนาตัวจริงอย่างมากมาย จนกระทั่งน่าขยะแขยง. พระเยซูกริสต์ไม่ทรงถือประเพณีเรียกพ่อแม่พื้นอังอย่างที่คน ธรรมภาเขาเรียกกัน แต่ทรงเรียกผู้ที่ปฏิบัติตามประสงค์ของพระเจ้า ว่าเป็นพี่น้องหรือ มารถาของพระองค์ กังที่กล่าวไว้ในมักธาย ๑๒/๕๐ นี่เป็นการแสดงให้เห็นว่าพระองค์ ทรงก้าวไปไกลจนประเพณีตามไม่ถึง, เพื่อเข้าถึงความจริงอันสูงสุดของศาสนานั้นเอง. ข้อนี้ครงกับหลักในพุทธศาสนาที่ว่า "เกิดใหม่เสียแล้วโดยอริยชาติ" จึงได้มีพ่อแม่พี่ น้องอีกแบบหนึ่งท่างหาก นับว่าเป็น การอยู่ในอำนาจแห่งเหตุผลและสติบัญญาใน ะ ขนสูงสุด.

ทีนี้จะได้พิจารณากันต่อไปถึงลักษณะอื่นๆ นอกจากที่กล่าวมาแล้วข้างต้น ซึ่งเป็นหลักอันสำคัญควรแก่การสนใจ.

มักธาย ๑๙/๒๑ มีคำตรัสของพระเยซูกริสต์ว่า *ถ้าท่านต้องการเป็นผู้มีสิ่งท*ี่ สมบรณ์ก็จงกลับไปบ้าน ขายทรัพย์สมบัติทั้งสิ้นเอาเงินแจกคนจนหมดแล้ว.... จงกลับ มาไปด้วยกันกับเรา". การกระทำอย่างนี้หมายความว่าเป็น การครองชีวิตแบบอนา-คาริกไม่มีบ้านเรือน ไม่มีครอบครัว ไม่มีทรัพย์สมบัติ ซึ่งพระเยซูคริสต์เองได้ทรง กระทำ และต้องประสงค์ให้สาวกกระทำ ให้สุดความสามารถของคน หน้าท่วงหลังในการทำกิจเพื่อความรอก คังที่พระองค์ได้ตรัสไว้ในที่อีกแห่งหนึ่งว่า "ไม่มีบ่าวคนใดที่จะรับใช้นายถึงสองคนในคราวเดียวกัน." — มัดธาย ๖/๒๔). หมายความว่า แผ่นดินของพระเจ้าก็อยากจะได้, ความร่ำรวยในเมืองมนุษย์นี้ก็อยากจะ ได้ แล้วจะทำพร้อมกันได้อย่างไร เพราะว่า *"การจูงอูฐลอดรูเข็มง่ายกว่าการจูงคนมั่งมี* เข้าไปสู่แผ่นดินของพระเจ้า" — (มัคธาย ๑๔/๒๔) แม้คนที่มั่งมีจะทำบุญกุศล ก็เพื่อ ประกับความมั่งมีของตนมากกว่าเพื่อนิพพานหรือแผ่นกินของพระเจ้า. สามแห่งที่เป็นกำตรัสของพระเยซูกริสต์เหล่านี้ เป็นเกรื่องยืนยันว่า ในคริสตธรรมก็ สรรเสริญการเป็นอยู่แบบอนาคาริก คือผู้ไม่ครองเรือน หลีกออกจากกามคุณโดยสิ้น หรือภาวะที่สมบูรณ์และเรียกโดยชื่อในภาษาบาลีว่า เนกขัมมะ เชิง เพื่อเข้าถึงธรรม พระเยซูคริสต์เอง ทรงเป็นผู้นำในเรื่องนี้. หรือ เนกขัมมบารมี.

สิ่งที่สำคัญที่สุดอีกอย่างหนึ่งในพุทธศาสนานั้น คือสิ่งที่เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา, ได้แก่ การปฏิบัติธรรมในสายกลาง, ไม่หย่อนคือไม่หลงใหลอยู่ในกามคุณทาง
เนื้อหนัง, ไม่ตึงคือไม่ทรมานกายให้ลำบากเจียนตายหรือตายไปครึ่งหนึ่งตามแบบของผู้
บำเพ็ญตบะบางชนิด, แต่ให้อยู่ในระดับที่พอดี ๆ มีกำลังกายและกำลังใจพอเพียงที่จะทำ
หน้าที่นั้น ๆ. พระเยซูคริสต์ทรงนิยมอย่างนี้ และทรงกระทำเองอย่างนี้ และทรงสอน
หรือชักชวนให้สาวกทำอย่างนี้, ดังคำตรัสของพระองค์ว่า "จงรับเอาแอกของเราไปแบก
ไว้, จงเรียนจากเรา, ใจของเราสุภาพอ่อนโยน, ท่านจะได้รับความพักผ่อนในวิญญาณ

ของท่าน, เพราะแอกของเราคล่องแคล่ว, และของบรรทุกของเราก็เบา." — (มัคธาย ๑๑/๒๙ — ๓๐). ข้อนี้แสกงว่า คริสทธรรมมีหลักแห่ง การกระทำด้วยสติบัญญา ที่พอเหมาะพอดีไม่หย่อนไม่ตึง, ครงกับหลักสำคัญแห่งพุทธศาสนา. (บางฉบับแปลว่า "แอกของเราน่าแบก" my yoke is good to bear).

ที่นี้ก็มาถึงหลักที่ประณีคยึ่งขึ้นไป คือหลักของ ธรรมะเป็นสิ่งที่ต้องรัเอง เห็นเอง" เรียกว่า บัจจัดตั้ง; หรือเป็นสิ่งต้องศึกษาและรู้ข้างภายในตน จากภายในตน, พุทธศาสนายึกหลักอันนี้ในฐานะเป็นของจริง ของสติบัญญา เรียกว่า อัชฌ์ตตั้ง. ้ แม่แต่ผู้ที่เป็นครูของตน, แม่แต่กำนั้นมีอยู่ในพระคัมภีร์, ไม่ต้องเชื่อตามที่ผู้อื่นว่า หรือแม้แต่ผู้กล่าวเป็นผู้อยู่ในฐานะที่ควรเชื้อถือ, —(กาลามสุตร ติกนิบาต อังกุตตร-คริสตธรรมก็มีหลักที่นิยมสิ่งที่รู้สึกได้ด้วยคนเอง จากภายในคนเอง เพราะ "ลำธารทั้งหลายแห่งแม่น้ำชีวิต จะใหลออกมาจากตัวเขาผู้เชื่อเรา *ตามที่พระคัมภีร์ใด้กล่าวไว้"* — (โยชัน ๗/๓๘). ข้อนี้หมายความว่า ปฏิบัติตามพระองค์เขาจะได้ดื่มน้ำแห่งชีวิตอมตะที่ไหลออกมาจาก ภายในแห่งตัวเขาเอง. การปฏิบัติในที่นี้ ต้องเป็นอย่างเคียวกันกับการปฏิบัติในพุทธศาสนา คือ **การไม่มีตัวทาง** ผ่ายเนื้อหนังเป็นของตัว แต่มีตัวผ่ายวิญญาณ ซึ่งเป็นของธรรมชาติหรือของพระเจ้านั้น เมื่อเป็นเช่นนั้น จะได้รับรสแห่งความรู้สึกเป็นความสงบเย็นเหลือที่จะเย็นออก มาจากภายในของตนเอง. ถ้ากล่าวโดยสำนวนพุทธศาสนาอย่างตรง ๆ ก็กล่าวว่า พบ นิพพานอันเป็นที่ดับแห่งทุกข์ซึ่งมีอยู่แล้วในตน. พระพุทธเจ้าไก้ทรงบัญญิกิเป็น สุทรลงไปว่า "โลกก็ดี, เหตุให้เกิดโลกก็ดี, ความดับสนิทแห่งโลกก็ดี, ทางให้ถึงความ ตถาคตบัญญัติใว้ในกายอันยาวประมาณวาหนึ่งนี้ ซึ่งยังมีพร้อม ดับสนิทแห่งโลกก็ดี, ทั้งสัญญาและใจ." (โรหิตัสสสูตร จตุกกนิบาต อังคุตตรนิกาย) ข้อนี้หมายความว่า เรา จะหาพบได้ทุกอย่างจากภายในตัวเรา ตามแต่เราจะปฏิบัติมันอย่างไร, แม้ที่สดแต่พระเจ้า

หรือพระเยซูกริสต์ หรือพรของพระเจ้าเช่นน้ำแห่งชีวิตอมตะเป็นต้นนี้ก็ดี ย่อมหาพบ ได้จากภายในตัวเรา ด้วยการกระทำของเรา. ในทางที่ตรงกันข้าม คือซาตาน หรือกวามทุกข์นานาชนิดซึ่งเรียกว่านรถเปลวไฟก็ดี เราจะหาพบได้จากภายในตัวเรา ด้วย การปฏิบัติของเราอย่างเดียวกัน. ถ้าเราปฏิบัติอย่างสมบูรณ์ถึงที่สุด เราจะพบแผ่นดิน แห่งพระเจ้า ซึ่งมีอยู่แล้วในตัวเรา เช่นเดียวกัน, มันอยู่ที่ว่าแล้วแต่เราจะปฏิบัติอย่างไร เท่านั้นเอง. เชื่อหรือไม่เชื่อ ? ฉอนตัวตนทางเนื้อหนัง หรือไม่ฉอน ? นั้นคือบัญหา ทั้งหมด ที่จะทำให้มีการเกิดใหม่ในแผ่นดินของพระเจ้า ซึ่งมีอยู่แล้วในตัวเรา, หรือจะ ยังคงจมอยู่ในนรกต่อไปตามเดิม ซึ่งมีอยู่แล้วในตัวเรานี้เหมือนกัน ดังนั้น หลักเรื่อง บัจจัตตัง และอัชฌัตตัง ในพุทธศาสนา ก็มีอยู่ในคริสตธรรมด้วยเหมือนกัน.

คำว่า "เกิดใหม่" ในโยชัน ๓/๓ ก็ดี, และคำว่า "เข้าสู่ชีวิต (enter life)" ในมักชาย ๑๙/๑๗ ก็ดี, ล้วนแต่เบ็นเรื่อง การกระทำทางใจ ภายในใจ ที่นี่ ใน โลกนี้ ค้วยกันทั้งนั้น. แม้นี้ก็คือ ลักษณะแห่ง บัจจัดตั้ง และอัชฌัดตั้งในพุทธ-ศาสนา. ถึงแม้คำอื่น ๆ ที่มีอยู่ทั่ว ๆไป เช่นคำว่า "เข้าถึงแผ่นดินของพระเจ้า" เป็นต้น นั้น ก็มีความหมายอย่างเดียวกัน.

สิ่งที่น่าอัศจรรย์ที่สุด ที่จะนำมาทำการเปรียบเทียบก็คือการที่ บัจฉิมวาจา หรือกำครัสในวันสุดท้ายแก่สาวกนั้น เหมือนกันทั้งของพระเยซูคริสต์ และพระพุทธเจ้า ข้อหนึ่งคือ พระเยซูคริสต์ตรัสว่า "จงสอนเขาให้ปฏิบัติทุกอย่างตามที่เราได้สอนท่าน ทั้งหลายไว้ และเราย่อมอยู่กับท่านเสมอไปจนตลอดกัลปาวสาน."—(มักธาย ๒๔—๒๐). พระพุทธเจ้าก็ได้ตรัสว่า "ธรรมและวินัยที่เราได้บัญญัติไว้แสดงไว้แก่ท่านทั้งหลายนั้น นั้นคือสาสดาของเธอทั้งหลาย ตลอดกาลที่ล่วงไปแห่งเรา."—(มหาปรินิพพานสูตร มหา. ที.) และว่า "สิ่งทั้งปวงเปลี่ยนแปลงเสื่อมสิ้นไปเป็นธรรมดา เธอทั้งหลายจงทำ ความไม่ประมาทให้เต็ม."—(สูตรเคียวกัน). พระศาสดาทั้งสองทรงเป็นธุระในการที่

จะให้สาวกมีความขยันขันแข็งในการปฏิบัติธรรมในศาสนา ในวันที่จะจากไปโดยร่างกาย, และ ทรงยืนยันการอยู่กับสาวกเสมอไป โดยธรรมที่มีอยู่ในจิตใจของเหล่าสาวกที่ มีการปฏิบัติจริง ตลอดกัลปาวสาน. ศาสนาคริสเตียนอาจเรียกว่า เป็นการอยู่โดย จิตใจหรือโดยวิญญาณ ในขณะเดียวกันกับที่พุทธบริษัทเรียกว่าเป็น การอยู่โดยธรรม วินัย ที่มีอยู่ในใจของสาวกผู้มีจิตใจสะอาด สว่าง และสงบอยู่เสมอ คำกล่าวที่ว่า "พระสาสดายงัคงมีชีวิตอยู่ตลอดกาล" นี้เป็นคำกล่าวอย่างภาษาธรรม ซึ่งจะต้อง แปลความหมายกันอย่างแยบคายที่สุด. ถ้ามีการแปลที่ถูกต้องแล้ว ทุกคนจะเห็นว่า พระสาสดาใต้ยังคงอยู่กับพวกเราตลอดกาลเสมอไปจริง ๆ. ขอให้สนใจเป็นพิเศษ แล้ว จะเห็นว่าเป็น สิ่งที่มีได้ด้วยกันทุกศาสนา.

สิ่งที่น่าสนใจอีกอย่างหนึ่ง ใน บัจฉิมวาจาของพระเยซูคริสต์ก็คือทรงย้ำ ให้สาวกหรือคนทั่วไป ปฏิบัติธรรมตามคำสอนของพระองค์ หาไค้ทรงย้ำในเรื่อง ความเชื่อไม่. ข้อนี้ทำให้เราเข้าใจได้ว่า ความเชื่อ ก็คือการปฏิบัติตามนั้นเอง เพราะ ถ้าไม่ปฏิบัติตามแล้วก็ไม่มีผลอะไรเกิดขึ้น และพระเยซูคริสต์ก็คงจะไม่ทรงย้ำด้วยคำว่า "ให้ปฏิบัติ" สิ่งที่เรียกว่า "ความเชื่อ" นั้นเป็นเพียงบุรพภาคของการปฏิบัติโดยตรง, เพราะ ตัวความเชื่อเองนั้น ก็เป็นการปฏิบัติอยู่แล้วส่วนหนึ่ง.

พระเยซูคริสต์ได้ทรงย้ำให้สาวกช่วยกันเผยแผ่คริสตธรรมให้ทั่วทุก ประเทศชาติ คือทั่วโลกในวันที่จะทรงจากไปนี้. ส่วนพระพุทธเจ้าได้ทรงย้ำเรื่องนี้ แล้ว ตั้งแต่เมื่อตรัสรู้แล้วใหม่ๆ เมื่อทรงมีสาวกแล้วเพียงหกสิบองค์. ความหวังที่จะ ให้โลกทั้งหมดได้รับแสงสว่างนั้น เป็นสิ่งที่เหมือนกันในระหว่างพระศาสดาทั้งสอง. พระเยซูกริสต์ตรัสว่า "ดังนั้นเธอทั้งหลายจงไป. และจงทำให้เกิดผู้ปฏิบัติตามทั่วทุก ประเทศชาติ, จงให้ศีลบัพติศมาแก่เขาเหล่านั้น ในนามของพระบิดา พระบุตรและ พระวิญญาณอันประเสริฐ.—(มักธาย ๒๘/๑๔). ส่วนพระพุทธเจ้าตรัสว่า "พวกเธอ ทั้งหลายจงเที่ยวจาริกไป เพื่อประโยชน์เพื่อความสุขแก่มหาชน เพื่อความเอ็นดูแก่ โลก, เพื่อประโยชน์เพื่อความเกือกูล เพื่อความสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย. อย่าไปทางเคียวกันสองรูป."—(มหาวัค. วิ. ๔/๓๔/๓๒). เมื่อใคสาวกปฏิบัติตามอย่าง ครบถ้วนแล้วก็เป็นอันกล่าวได้ว่า ทั้งศาสนาคริสต์และพุทธศาสนา ย่อมเป็น ศาสนา แห่งสากล โลก ตรงตามความมุ่งหมายของพระศาสดาแห่งศาสนานั้น ๆ. ทั้งหมดนี้ สำเร็จค้วยการกระทำที่ชื่อตรง ของบรรดาสาวก ต่อพระศาสดา หรือ ต่อพระธรรม ที่เป็นตัวศาสนา หรือแม้ที่สุด ต่อตัวเอง ที่ได้มอบให้แก่ศาสนาของตนเสียแล้ว ไม่มีตน สำหรับจะเห็นแก่ตัวเองอีกต่อไป.

ทั้งหมกนี้ คือ การเปรียบเทียบระหว่าง คริสตธรรมกับพุทธธรรม ในแง่ต่างๆ กัน อย่างที่จะให้ได้รับการพิจารณาทุกแง่ทุกมุม แม้ในแง่ ที่ไม่เคยมีใคร สนใจมาก่อนเลย เพื่อความถูกต้องและเที่ยงตรง ในการทำการเปรียบเทียบระหว่าง ศาสนานั้นเอง.

สรุปความ เราอาจสรุปความแท่งการบรรยายทั้งหมดของตอนที่หนึ่งนี้ ได้ อย่างสั้น ๆ ว่า (๑) พระศาสดาทุกองค์เกิดขึ้นในโลก เพื่อให้สิ่งต่าง ๆ ที่มนุษย์ ปรารถนาได้ลุถึงความสมบูรณ์, (๒) ในคัมภีร์ของทุกศาสนา มีถ้อยคำอยู่ สอง ชนิด คือภาษาคน และภาษาธรรม, ถ้าตีความหมายไม่ถูกต้องตามภาษานั้นแล้ว ศาสนาต่าง ๆ จะขัดกันร่วมมือกันไม่ได้, คนบางคนอาจจะอึกอัดในศาสนาเดิมของตน หนัไปหาศาสนาใหม่ หรือถึงกับไม่มีศาสนาเลย และข้อปฏิบัติบางอย่างไม่สามารถจะ ปฏิบัติได้, (๓) การผ่อนสั้นผ่อนยาว เป็นสิ่งที่จำเป็นจะต้องมี จึงจะทำการศึกษา เปรียบเทียบระหว่างศาสนาให้เป็นผลดีแก่โลกได้, เช่นยอมรับว่า มีผู้ประกาศธรรมของ พระเจ้า ในมนุษย์ทุกชาติทุกภาษา, คนสมัยนี้เรียนศาสนาอย่างขึ้นต้นไม้จำกทางปลาย มวหลงอยู่ในคงคัมภีร์ที่มากมาย, การตีความในหลักศาสนาข้อใด ต้องดีไปในทางที่เป็น

ประโยชน์แก่โลกเป็นส่วนรวม, การพยายามใช้กำบัญญูติทางศาสนาให้ร่วมกันได้ทุก ศาสนา เพื่อคนในโลกจะศึกษาได้ โดยง่ายและรวดเร็ว, (๔) เมื่อจะเปรียบเทียบคริสต-ธรรมกับพุทธศาสนานั้น จะต้องยอมรับกันว่า ศาสนามีทั้งส่วนที่เป็นชั้นเปลือกและ ชั้นเนื้อในต้องจับคู่เปรียบกันให้ถูกต้อง, สิ่งที่เรียกว่า "ศาสนา" ต้องจำกัดความลงไปว่า "ระบอบแห่งการสังเกตและการกระทำชนิดที่ทำให้เกิดการผูกพันกัน ระหว่างมนุษย์ กับสิ่งสูงสุด ซึ่งจะเรียกว่าพระเจ้าหรือนิพพานก็ตามที, ข้อความในคัมภีร์ใหม่ (new testament) มีหลักตรงกับหลักในพุทธศาสนาหรือพระไตรปิฎกอย่างมากมาย ซึ่งทำให้เกิด ทัศนะแก่พทธบริษัทว่า คริสตธรรมนั้น เป็น "ศาสนาแห่งการกระทำ การช่วยตัวเอง ด้วยการใช้สติบัญญาและเหตุผล" หาใช่เป็นศาสนาแห่งกวามเชื่อโดยส่วนเคียว เหมือน ที่กล่าวกันไม่ ค้วยข้อพิสูจน์เพียงสั้น ๆ ว่า ถ้าคริสทธรรมเป็นศาสนาแห่งความเชื่อล้วน ๆ ไม่มีอะไรอื่นที่เป็นหลักสำคัญแล้ว พระเยซูคริสต์ก็ไม่ทรงย้ำเรื่องการกระทำ หรือการ ปฏิบัติตามพระบัญญัติไปเสียทั่วทุกหนทุกแห่งในคำสอนของพระองค์, และไม่ทรงย้ำเป็น คำสุดท้ายเมื่อจะทรงจากไปว่า "จงสอนเขาให้ปฏิบัติทุกอย่างตามที่ได้สอนไว้" เป็นแน่. (๕) กังนั้น ศาสนาทั้งสองนี้จึงเป็นศาสนาแห่ง การกระทำด้วยตน รับผลด้วยตน และจากตน ในเมื่อได้ประพฤติตาม ธรรม หรือตามสิ่งที่เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า "พระ ประสงค์ของพระเจ้า" หรือ "พระเจ้า" เฉย ๆ ก็คาม, อย่างที่ลงรอยกันได้ในระหว่าง ศาสนาทั้งสอง ทุ**กข้อทุกกระทงทีเดียว ค**ังจะได้พิจารณากันอีกในตอนต่อๆ ไป.

## จบตอนที่หนึ่ง

(อันว่าด้วยการทำความเข้าใจอันดีระหว่างคริสตศาสนาและพุทธศาสนา)

คริสตธรรม - พุทธธรรม ตอนที่ ๒

## พระบิดา พระบุตร พระวิญญาณ.

ท่านผู้พึ่งทั้งหลาย,

การบรรยายครั้งที่สองนี้ จะได้พิจารณากันถึงเรื่องพระบิดา พระบุคร และ พระวิญญาณ เพื่อการศึกษาเปรียบเทียบสืบไป. พระบิดาในที่นี้ เล็งถึงพระเจ้า ใน ฐานะที่เป็นผู้สร้างโลก ปกครองโลก และทำลายโลกในที่สุด, ซึ่งเราจะได้วินิจฉัย กัน ทั้งโดยภาษาคน และภาษาธรรม, เพื่อความสมบูรณ์ดังต่อไปนี้.

## พระเจ้าในความหมายทั่วไป.

คนไทยที่เป็นพุทธบริษัท มีพระเจ้าของตนมาแล้วตั้งแต่ก่อนการได้รับ พุทธศาสนา จนกระทั่งได้รับพุทธศาสนา และสืบมาจนทุกวันนี้. ข้อนี้เป็นสิ่งที่ต้อง ทำความเข้าใจกันให้ดี จึงจะสามารถทำการศึกษาเปรียบเทียบได้ถูกต้อง.

คำว่า "พระเจ้าเป็นภาษาไทยแท้ หมายถึงสิ่งที่ต้องอ้อนวอนหรือประจบ ทามความรู้สึกแห่งสัญชาทญาณแห่งสัทว์ทั่วไปที่มีความรู้สึกคิดนึกได้. ศาสนาพราหมณ์คนไทยก็ถือพระเจ้าชนิดใดชนิดหนึ่ง ในลักษณะที่เป็นผี หรือเทวดาตาม ธรรมดาของชนชาติที่เร่ร่อน. ครั้นลงมาพบกับศาสนาพราหมณ์ในผืนแผ่นดินไทยบัจจุบัน ก็รับวัฒนธรรมอินเดีย มีพระเจ้าอย่างชาวอินเดีย เช่นพระศิวะ พระนารายณ์ เป็นต้น. ครั้นพวกพราหมณ์บางยุคสอนว่า พระเจ้าแผ่นคินคืออวศารของพระเจ้า จนถึงกับพอ สวรรคคลงก็สร้างเทวาลัยหรือเทวสถานอุทิศเฉพาะ, คำว่าพระเจ้า ก็ใช้แก่พระเจ้าแผ่นคิน ค้วย; ทำให้เกิดสรรพนามว่า "ข้าพระเจ้า" หรือ "ข้าพเจ้า" ในเมื่อพูกเร็ว ๆ สั้น ๆ ขึ้นมาใช้สำหรับพูดจากัน. ครั้งถึงสมัยที่คนไทยได้รับพุทธศาสนาก็มีการสอนขยายออก ไปจนถึงสมมคิพระเจ้าแผ่นดินเป็นพระพุทธเจ้าองค์หนึ่งๆ ทำนองเคียวกับพระเจ้าใน ศาสนาพราหมณ์; ทำให้มีคำว่า "ข้าพระพุทธเจ้า" เกิดขึ้นเป็นคู่กัน, แต่บางทีก็พูด เร็ว ๆ หรือสั้น ๆ เพียงแต่ว่า "ข้าพเจ้า" เช่นเคียวกันอีก. ดังนั้นคำว่า ข้าพเจ้านั้นเอง เป็นสัญญลักษณ์อันแสดงว่า ชนเหล่านั้น มีการถือพระเจ้า, ซึ่งจะหมายถึงมนุษย์ ก็ได้ เทวดาก็ได้ หรือสิ่งใดสิ่งหนึ่งซึ่งสูงสุดไปกว่านั้นก็ได้, หรืออาจเด็งถึงอำนาจอะไร อันหนึ่งซึ่งยังเข้าใจไม่ได้ก็ได้ แล้วแค่ว่าการศึกษา หรือวัฒนธรรมนั้น ได้เจริญสูงขึ้นไป เพียงไร, หรือประสงค์จะใช้ในกรณีเช่นไร. แต่ความหมายย่อมตรงกันหมด คือเล็งถึง สิ่งสูงสุดที่ต้องกลัว หรือต้องอ้อนวอน คังกล่าวแล้วนั้นเอง. เค็ก ๆ ก็ต้องมีพระเจ้า ไปอย่างหนึ่ง, คนโตๆแล้วก็อย่างหนึ่ง, คนเรียนมากก็อย่างหนึ่ง, แล้วแต่เขาจะพอใจ หรือมีการอบรมกันอย่างไรนั้นเอง; คังนั้น สิ่งที่เรียกว่าพระเจ้านั้น มิใช่ของแปลก หรือของใหม่สำหรับคนไทย แม้จะมีของใหม่เข้ามาโฆษณาให้น่าสนใจอย่างไร ความรู้สึก ก็ยังคงเป็นไปในแบบเดิม หรือความหมายเดิม.

เมื่อคำว่า God หรือพระยโฮวา หรือพระเยซูเป็นเจ้า ถูกนำเข้ามาสู่คนไทย ที่มีพระเจ้าตามแบบของตนอยู่แล้ว จึงไม่เป็นที่สนใจถึงกับคืนเค้น. ดังนั้นจึงค้องมี ประโยชน์อย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งเป็นของทันตาเห็นเข้ามาช่วยในการแผ่ศาสนาใหม่นั้นเช่น การศึกษา การรักษาความเจ็บไข้ การช่วยเหลือในการทำมาหากินเป็นต้น จึงมีคนจำนวน หนึ่งสนใจและยินคีที่จะรับศาสนาใหม่ เพราะนอกจากจะได้รับประโยชน์แล้ว ยังเป็นสิ่ง ที่ทันสมัย มีเกียรติ และเข้ารูปกันได้กับการนิยมฝรั่งซึ่งถือว่าเป็นชาติที่เจริญกว่า ดังนี้ เป็นต้น. ดังนั้น คำว่า "พระเจ้า" ของบุคคลประเภทนี้ ยังมีความหมายอย่างเดิม เพียงแต่เปลี่ยนชื่อเสียใหม่เท่านั้น. คนเหล่านั้น ยังรู้จักพระเจ้าแต่ชนิดที่เป็นบุคคล ในภาษาคน, ยังไม่รู้จักพระเจ้าในความหมายที่แท้จริง คือพระเจ้าที่ไม่ใช่คน ไม่ใช่จิต ไม่ใช่วิญญาณ, แต่เป็น "ธรรม" หรืออำนาจของ "ธรรม" ซึ่งเป็นอยู่เองตามธรรมชาติ, ซึ่งต่อไปนี้จะเรียกว่า พระเจ้าในภาษาธรรม.

ตลอดเวลาที่ สิ่งที่เรียกว่า "พระเจ้า" ยังเป็นพระเจ้าอย่างบุคคลในภาษา คนอยู่เพียงใด ก็กล่าวได้ว่า มนุษย์ยังใม่เข้าถึงพระเจ้าที่แท้จริงอยู่เพียงนั้น, ยังจะ กระทบกระทั่งกัน, และจะถูกปฏิเสธโดยบัญญาชนยิ่งขึ้น ๆ จนกระทั่งไม่มีพระเจ้าเหลืออยู่ในจิตใจของผู้ที่ใค้รับการศึกษาอย่างใหม่ ๆ ในอนาคตอัน แม้จะมีคนที่มีการศึกษาดีสมัยนี้ เอ่ยถึงพระเจ้ากันบ้าง ปากเสียมากกว่า, ในการสงครามก็ดี การงานที่สำคัญ ๆ ก็ดี, แม้แต่การค้นพบทางวิทยา-มีคนเอ่ยถึงพระเจ้า ในเมื่อมีการจนครอกเข้าบ้าง, หรือประสบความสำเร็จ เพราะเหตุที่คนอธิบายไม่ได้บ้าง, หรือมีอะไรเกิดขึ้นอย่างอธิบายไม่ได้ด้วยเหตุผล (เพราะ เหตุผลนั้นอยู่ลึกเกินไป) บ้าง, อย่างนี้เป็นเพียงพระเจ้าที่ริมฝีปาก และมาจากความ หาใช่พระเจ้าที่แท้จริงไม่ และ มีได้ด้วยกันทุกชาติทุกศาสนาทุกภาษา. แม้ใครจะเชื่อผี เทวดา โชค พรหมลิขิตหรืออะไรก็ตามที่ก็ล้วนแต่จะเอ๋ยถึงพระเจ้าด้วย หรือสิ่งเหล่านั้นกลายเป็นพระเจ้าไป. ถ้ายังเป็นอยู่เช่นนี้ พระเจ้า ก็จะค่อยๆ หมดความหมายลงทุกที่ และเหลือแต่พิธีรีตองในที่สุด. ของพระเจ้าอย่างบุคคล ในภาษาคน, ที่กำลังเกิดแก่บุคคลผู้ถือพระเจ้าชนิดนี้.

การศึกษาเรื่องพระเจ้า จะต้องวิวัฒนาการจากระดับต่ำขึ้นไปจนถึงระดับ สูงสุด จนกระทั่งเป็นที่รู้จักกันอยู่ในฐานะเป็นธรรม, ไม่ใช่คน ไม่ใช่จิดหรือวิญญาณ, แต่เป็นสิ่งพิเศษอย่างหนึ่ง ซึ่งไม่ต้องมีร่างกายและจิดใจ ไม่มีรูปร่าง ไม่อยู่ใต้อำนาจของ กาละและเทศะ (time and space) อธิบายไม่ได้ด้วยภาษาคน หรือตามวิธีของภาษาคน, แต่ ต้องใช้ภาษาธรรม และวิธีพูดอย่างภาษาธรรม, ที่ใช้กันอยู่แต่ในวงการศาสนาชั้นลึก. ถ้าทำได้เช่นนี้ สิ่งที่เรียกว่า "พระเจ้า" จะยิ่งเป็นที่พอใจของบัญญาชนสมัยนี้ และอยู่ กับมนุษย์ได้อย่างที่ไม่ต้องมีการยัดเยียดให้แก่กัน, และจะเป็นสิ่งคุ้มครองโลกได้จริง. ส่วนพระเจ้าในภาษาคนนั้น ก็ยังคงมีไว้สำหรับเด็ก ๆ หรือคนที่ยังไม่อาจจะเข้าใจพระเจ้าในภาษาธรรมได้ในกาลข้างหน้า.

สรุปความเฉพาะตอนนี้ว่า พระเจ้าในความหมายทั่วไป นั้นเป็นพระเจ้าใน ภาษาคนยังไม่สูงถึงพระเจ้าในภาษาธรรม. เราจะต้องยอมรับกันเสียก่อนว่า แม้ สิ่งที่ เรียกว่าพระเจ้า ก็ยังมือยู่เป็นสองระดับ หรือสองความหมายเช่นนี้ด้วยกันทุก ศาสนา.

เพื่อสะควกในการศึกษาเปรียบเทียบ จะได้วางหลักเบื้องต้นให้ชัดเจนลงไป เสียชั้นหนึ่งก่อนว่า พระเจ้าในภาษาคนนั้นคือ พระเจ้าที่ถูกกล่าวว่า มีรูปร่างอย่างนั้น อย่างนี้ รักก็เป็น พิโรธก็เป็น ต้องการนั้นนี้ก็เป็น ทำผิดทำถูกก็ได้ ดังนี้เป็นต้น ส่วนพระเจ้าในภาษาธรรม นั้น ไม่มีรูปร่างเป็นเนื้อเป็นตัว เป็นองค์ปรกติคงที่อยู่เสมอ ไป คือรักไม่เป็น โกรธไม่เป็น อยู่เหนือความต้องการสิ่งใด ๆ, ไม่มีการทำผิด หรือทำ ถูก ดังนี้เป็นต้น. แต่อย่างไรก็ตาม พระเจ้าในภาษาคนนั้น อาจจะแปลความหมาย ให้เป็นพระเจ้าอย่างภาษาธรรมได้ ทุกเรื่องทุกราว. บัญหามีอยู่ครงที่ว่า จะสามารถ แปลหรือไม่เท่านั้นเอง. ถ้าไม่มีการแปล ก็ยังคงเป็นพระเจ้าสำหรับเด็ก ๆ หรือคนแรก เรียนอยู่ร่ำไป ไม่มีการถึงพระเจ้าที่แท้จริงด้วยสติบัญญาอันสูงสุดได้, ไม่ถึงจุดสูงสุดแห่ง

ความมุ่งหมายของพระคัมภีร์ หรือของศาสนานั้น ๆ. คังนั้นท่านทั้งหลายจะเห็นได้ชัด แล้วว่า การศึกษาถึงพระเจ้าในภาษาธรรม นั้น มีความสำคัญเพียงใค, และเราควร พยายามกันให้มากเท่าใด.

สิ่งที่ต้องสังเกตและเข้าใจกันอีกอย่างหนึ่ง ซึ่งมีความสำคัญเท่ากันก็คือ ศาสนาทุกศาสนา ล้วนแต่มีสิ่งที่เรียกว่า "พระเจ้า" ค้วยกันทั้งนั้น. หากแต่ศาสนาพวก หนึ่ง ได้กล่าวถึงพระเจ้านั้นในภาษาธรรมอย่างเคียว จึงคูราวกะว่าเป็นศาสนาที่ไม่มี พระเจ้า และถูกจัดให้เป็นศาสนาที่ไม่มีพระเจ้า (ATHEISM) ไปเสีย. พุทธศาสนา และ ศาสนาใชนเป็นคัน อยู่ในพวกนี้. ส่วนศาสนาอีกพวกหนึ่งนั้น กล่าวถึงพระเจ้าในภาษา คนเป็นส่วนใหญ่ พั่งเข้าใจได้ทันที จึงถูกจัดให้เป็นศาสนาที่มีพระเจ้า (THEISM) ไปเสีย อีกพวกหนึ่ง. ศาสนาคริสเตียน, ศาสนาชินคู, ศาสนาอิสลาม เป็นค้น อยู่ในจำพวก หลังนี้, ทั้งๆ ที่มีการกล่าวถึงพระเจ้าโดยภาษาธรรม เป็นส่วนสำคัญ คุจดังเนื้อในที่ซ่อน ลึกอยู่ในเปลือก อยู่ด้วยอย่างลึกซึ้ง. นี้เห็นได้ว่า การที่แบ่งศาสนาในโลกออก เป็นสองพวก คือมีพระเจ้ากับไม่มีพระเจ้านั้น เป็นการกระทำที่ผิวเผิน ไม่ถึง แก**่นแท้ของสิ่งที่เรียกว่าศาสนาเลย.** การที่ต้องทำเช่นนั้น ก็เพราะคนส่วนใหญ่ใน โลก สามารถมองเห็นอะไรได้ผิวเผินนั้นเอง จึงเข้าไม่ถึงส่วนลึกของสิ่งที่เรียกว่าศาสนา แล้วพากันดูหมิ่นศาสนายิ่งขึ้นทุกที่ โดยเฉพาะก็คือดูหมิ่นสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้านั้นเอง, และพากันประกาศตัวเป็นผู้ไม่มีศาสนาหรือพระเจ้าไปในที่สุด. ในตอนนี้จะได้กล่าวถึง พระเจ้าที่มีอยู่ในพุทธศาสนาก่อน เพื่อแสคงให้เห็นว่า พระเจ้าในภาษาธรรมนั้นมีอยู่ ในพุทธศาสนา ในลักษณะเช่นไร.

## ๒. พระเจ้าในภาษาธรรม ของพุทธบริษัท.

ในพุทธศาสนานั้น กล่าวถึง พระเจ้าผู้สร้างโลก โดยนามว่า "อวิชชา" คือเป็น อำนาจธรรมชาติอันหนึ่งตั้งอยู่ในฐานะเป็นมูลเหตุให้เกิดสิ่งทั้งปวง, จน กระทั่งมีความทุกข์เกิดขึ้นในโลก.

กล่าวถึง พระเจ้าผู้สำนึกตัวว่าการสร้างโลกนั้นเป็นสิ่งที่ทำผิดเสียแล้ว (อย่างที่ปรากฏอยู่ใน เยเนซิส ๖/๖-๗) โดยนามว่า "วิชชา" คือ ธรรมชาติแห่งความ รู้ในทางที่ตรงกันข้ามจากอวิชชา ว่าการสร้างสิ่งใก ๆ ขึ้นนั้นเป็นการสร้างทุกข์นั่นเอง.

กล่าวถึง พระเจ้าที่ควบคุมโลก, พระเจ้าที่ลงโทษหรือให้ประโยชน์แก่ สัทวโลก โดยนามว่า "กรรม" หรือ "กฎแห่งกรรม" ในฐานะที่เป็นกฎธรรมชาติอันหนึ่ง ซึ่งมีอำนาจหน้าที่อันสูงสุดในกรณีนี้.

กล่าวถึง พระเจ**้าที่ทำลายโลก** โดยนามว่า "วิชชา" อีกครั้งหนึ่ง, ในฐานะที่จะทำให้ความทุกข์ทั้งปวงระงับไปในที่สุดจริง ๆ.

กล่าวถึง พระเจ้าที่สิงอยู่ในที่ทั่วไป เพื่อไม่ให้การกระทำใก ๆ ของมนุษย์ พ้นไปจากสายทาของพระองค์ได้ โดยนามว่า "กรรม" หรือ "กฎแห่งกรรม" อีกนั้นเอง, ดังนี้เป็นต้น.

แต่อย่างไรก็ดี สิ่งที่เรียกว่า อวิชชา, วิชชา, กรรม, เหล่านั้น อาจจะ เรียกรวมลงได้ในคำเพียงคำเดียวว่า "ธรรม" เหมือนกันหมด. ยิ่งกว่านั้นอีกก็คือ ความเมตตา, ความคึงาม, ความยุติธรรม, ความจริง, ฯลฯ และอะไรอื่น ที่ตั้งอยู่ใน ฐานะที่เป็นพระเจ้าหนึ่งๆ หรือส่วนหนึ่งก็ตาม ล้วนแต่รวมเรียกลงไปได้ในคำคำเดียว กันว่า "ธรรม" ทั้งนั้น. ดังนั้น สิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" คือพระเจ้า ในพุทธศาสนา, และสามารถแบ่งออกไปได้เป็น ๔ ส่วนคือ ๑. ตัวธรรมชาติโดยตรง เรียกว่าสภาวธรรม, ๒. ตัวกฎของธรรมชาติ เรียกว่าสัจจธรรม ๓. ตัวหน้าที่ของมนุษย์ตามกฎธรรมชาติ เรียก ปฏิบัตติธรรม หรือนิยยานิกธรรม, และ ๔. ตัวผลที่จะเกิดขึ้นแก่มนุษย์ตามกฎธรรมชาติ นั้น เรียกว่า วิปากธรรม หรือปฏิเวธธรรม เป็นต้น. ทั้งสื่อย่างนี้ รวมเรียกว่า "ธรรม" เพียงคำเคียว. อย่างที่สอง ที่เรียกว่า "กฎแห่งธรรมชาติ" นั้นเป็นสิ่งที่เห็นได้ง่ายว่า ตั้งอยู่ในฐานะที่เป็นพระเจ้าโดยตรง แต่แม้ส่วนที่เหลืออีก ๓ อย่าง คือส่วนที่ ๑ ที่ ๓ และที่ ๔ นั้น ก็ตั้งอยู่ในฐานะที่ต้อง เคารพเอ็อเพื่ออย่างยิ่งค้วยเหมือนกัน, กล่าวคือ:—

สำหรับตัว สภาวธรรม (NATURE) นั้น เป็นสิ่งที่พระเจ้าได้บันดาลขึ้นมา
หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งก็คือ พระประสงค์ของพระเจ้า นั่นเอง, เราจะต้องเคารพด้วยการ
เอื้อเพื่อเอาใจใส่อย่างยิ่ง เพื่อให้เข้าถึงความจริงของธรรมชาติ ซึ่งที่แท้ก็เป็นการเข้าถึง
พระเจ้าในความหมายหนึ่ง นั่นเอง. อีกอย่างหนึ่งก็คือ ทำให้สามารถต้อนรับสิ่งที่เรียก
กันในวงของคริสเตียนว่า "พระประสงค์ของพระเจ้า" แม้จะออกมาในรูปแห่ง น้ำท่วม,
แผ่นดินไหว, โรคระบาด, ๆ ลๆ เหล่านี้เป็นต้น ได้โดยไม่รู้สึกเสียใจหรือเป็นทุกข์เลย,
หรือแม้ที่สุดต่อสิ่งที่เรียกว่าความตาย. สภาวธรรมทั้งหมด ย่อมแสดงเจตนารมณ์ของ
พระเจ้าได้ดีกว่าสิ่งอื่นใด ซึ่งก็ย่อมจะเป็นการแสดงถึงตัวพระเจ้าเองอยู่แล้วในตัว.

สำหรับสิ่งที่เรียกว่า ปฏิบัตติธรรม หรือหน้าที่ (DUTY) นั้น เราเการพ ตัวยการปฏิบัติอย่างเคร่งครัด เท่ากับเป็น การทำตามพระประสงค์ของพระเจ้าอย่าง เคร่งครัด เพื่อการเข้าถึงพระเจ้านั่นเอง. การพยายามปฏิบัติตามอย่างสุดกำลังนั้น เป็น การอ้อนวอนที่แท้จริง อยู่ในตัวมันเองแล้ว สำหรับพระเจ้าที่มิใช่เป็นบุคคล. หรือแม้แต่พระเจ้าที่เป็นบุคคล ก็คงประสงค์การทำตามความต้องการจริง ๆ ยิ่งกว่าการ พูดอ้อนวอนแต่ปาก. สำหรับสิ่งที่เรียกว่า วิปากธรรม หรือผลดีที่มนุษย์จะพึงได้รับนั้น เราทำ
กวามเการพด้วยวิธีอย่างที่เรียกในผ่ายกริสเตียนว่า "อนุโมทนาในพระคุณของพระเจ้า"
นั้นเอง. สึ่งนี้หมายถึงสิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์จะพึงได้รับ ดังนั้น ความปรารถนาอย่างยิ่ง
ของเราในสิ่งนั้น ย่อมแสดงว่าเป็นความเคารพอย่างยิ่งอยู่แล้วในตัวมันเอง ด้วย
เหมือนกัน. การเการพอย่างนี้มีความหมาย หรือเป็นเกียรติยิ่งกว่าเพียงแต่ทำท่าทาง
หรือกล่าววาจาตามธรรมเนียม อย่างที่จะเปรียบกันไม่ได้เลย.

สิ่งทั้งสีนี้ ที่รวมลงคำพูดเพียงคำเดียวว่า "ธรรม" นี้ ตั้งอยู่ในฐานะที่เป็น พระเจ้าด้วยกันทั้งนั้น ไม่ในแง่ใกก็แง่หนึ่ง, และเรียกว่า พระเจ้าในภาษาธรรม ดังที่ กล่าวแล้ว. บางคนอาจจะสงสัยว่า สิ่งที่ในมีความรู้สึกอย่างบุคคล จะเรียกว่าพระเจ้า ใด้อย่างไร? ข้อนี้ถ้าพิจารณาดูให้ดีแล้ว ก็จะเห็นว่า สิ่งชนิดนี้ควรแก่การเรียกว่า พระเจ้า ยิ่งกว่าสิ่งที่มีความรู้สึกอย่างบุคคลไปเสียอีก. การมีความรู้สึกอย่างคนนั้น ทำให้มีความรู้สึกรัก โกรธ เป็นคันขึ้นมาได้ ทำให้พระเจ้าชนิดนั้นตกอยู่ภายใต้อำนาจ ของคนไปทันที, และไม่เป็นการคงที่, ทำให้มีรูปร่าง, ทำให้ตกอยู่ภายใต้อำนาจการเวลา เป็นต้น ซึ่งทำให้มีความหมายเป็นตัวเป็นตนอย่างคนธรรมดาไปในที่สุด, ซึ่งทำให้เกิดมี "พระเจ้าในภาษาคน" ในระดับที่ต่ำลงไปดังที่กล่าวมาแล้ว ในคริสตธรรม ก็มีพระเจ้า ในภาษาธรรม คั้งที่กล่าวแล้วข้างค้น, ได้แก่สิ่งที่เรียกว่า "พระคำ" หรือ THE WORD ดังที่ปรากฏอยู่ในโยฮัน ๑/๑–๒ ว่า "พระคำนั้นมีมาแล้วแต่เดิมที, อยู่กับพระเจ้า, และ พระคำนั้นเป็นพระเจ้า". คำว่า "พระคำ" ในที่นี้ คือกฎธรรมชาตินั้นเอง จะเรียกว่า "อยู่กับพระเจ้า" หรือ "เป็นพระเจ้าเสียเอง" ก็เป็นการถูกต้องทั้งนั้น. เมื่อสิ่งที่เรียกว่า "พระคำ" ก็เป็นพระเจ้าได้แล้ว ทำไมสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" จะเป็นสิ่งที่เรียกว่า อันที่แท้ก็คือสิ่งเดียวกัน! เพราะเหตุที่เป็นสิ่งที่มีมาแต่เดิมก่อน สิ่งอื่นทั้งหมดด้วยกัน ซึ่งในพุทธศาสนาก็มีคำกล่าวเช่นเดียวกันนั้นว่า "ธมโม หเว ปาตร.

โหสิ ปุพฺเพ" –ธรรมแล ได้ปรากฏอยู่แล้วก่อน, — (กาลิงควัณณนาชาตกัตถกถา ภาค ๔ น. ๒๖๑). คำว่า "พระเจ้า" นั้นเล็งถึงอำนาจ และคำว่า "พระคำ" นั้นเล็งถึงกฎ, ส่วนคำว่า "ธรรม" นั้นเล็งถึงอำนาจและกฎรวมกัน และยังเล็งถึงสิ่งอื่นได้อีกทุกสิ่ง นับว่าเป็นคำพูดที่แปลกประหลาดที่สุดและไม่อาจจะแปลเป็นภาษาอื่นได้เลย.

เพื่อเข้าใจคำว่า "ธรรม" ยึ่งขึ้นไปอีก เราอาจ เทียบสภาวธรรมเท่ากับ โลก หรือสัตวโลก, เทียบคำว่า สัจจธรรมเท่ากับพระเจ้า, คำว่าปฏิบัตติธรรม หรือ นิยยานิกธรรมเท่ากับพระสมัย หรือศาสนาที่เป็นระบบแห่งการปฏิบัต, เทียบคำ วิปากธรรมหรือ ปฏิเวธธรรมเท่ากับ CONSUMATION หรือ SALVATION ดังนี้ เป็นต้น ซึ่งจะเห็นได้ว่า แม้สิ่งทั้งสี่ในคริสตธรรมนั้น ก็รวมลงในคำพูดเพียงคำเดียวว่า "ธรรม" และมีความหมายมากเกินกว่าที่จะเรียกว่า "พระเจ้า" ไปเสียอีก.

สิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" ในลักษณะทั้งสีนี้ เป็นสิ่งที่อาจหาพบได้ทั้งหมด ในมนุษย์ที่มีชีวิต หรือในชีวิตของมนุษย์นั่นเอง คังพระพุทธภาษิตว่า "โลกก็ดี, เหตุ ให้เกิดโลกก็ดี, ความดับเย็นแห่งโลกก็ดี, ทางให้ถึงความดับเย็นแห่งโลกก็ดี, ตลาคต บัญญัติไว้ในกายอันยาวประมาณวาหนึ่ง อันมีพร้อมทั้งสัญญาและใจ" —(โรหิตัสสสูตร จตุกกนิบาต อังคุตตรนิกาย). สิ่งที่เรียกว่าโลกในที่นี้ หมายถึงโลกในความหมายที่เต็ม ไปด้วยบาปหรือทุกซ์ ทำนองเดียวกับที่กล่าวไว้ในคัมภีร์คริสเตียนนั้นเหมือนกัน. โลก เท่ากับ Creation, เหตุให้เกิดโลกเท่ากับ CREATOR ความดับเย็นแห่งโลก เท่ากับ Consumation และ ทางให้ถึงความดับเย็นแห่งโลก ก็เท่ากับ Redemption นั่นเอง. และ สิ่งทั้งสีนี้ ก็ยังรวมเรียกด้วยคำเพียงคำเดียวว่า "ธรรม" อีกทีหนึ่ง. "ธรรม" ในที่นี้ มีความหมายเท่ากับ "พระเจ้า" คังที่กล่าวมาแล้ว และอธิบายได้ว่าโลกก็คือพระประสงค์ ของพระเจ้า พระองค์จึงได้สร้างมันขึ้น, เหตุให้เกิดโลก ก็คือพระเจ้าโดยตรงอยู่แล้ว, ความทับเย็นแห่งโลก ก็คือพระประสงค์ของพระเจ้าในอันดับสุดท้าย, ทางให้ถึงความ

กับเย็นแห่งโลกก็คือ การกระทำของพระเจ้าในการช่วยสัตวโลกนั้นเอง. ดังนั้นสิ่งทั้งสีนี้ จึงคือพระเจ้า โดยตรงบ้าง, โดยอ้อมบ้าง แต่ก็จะเป็นอย่างอื่นไปไม่ได้. แม้พระเจ้า โดยนัยนี้ก็เป็น "พระเจ้าในภาษาธรรม ของ พุทธบริษัท" อีกนั้นเอง, และแม้จะหา พบได้ทั้งหมด ในภายในบุคคลที่ยังมีชีวิต โดยบุคคลที่มีสติบัญญา และได้รับการอบรม สั่งสอนมาแล้วอย่างเพียงพอ.

พุทธบริษัทถือว่า "ธรรม" คือ "ทุกสิ่ง" และถือว่า "พระเจ้าที่สมบูรณ์" ก็คือ "ทุกสิ่ง" ด้วยเหมือนกัน, เพราะธรรมกับพระเจ้าเป็นสิ่งเดียวกัน. พุทธบริษัท ถือว่าแม้แต่สิ่งที่เรียกว่า มาร หรือซาตาน ก็รวมอยู่ในคำว่า "ธรรม" หรือ "พระเจ้า" ค้วยเหมือนกัน, เพราะถ้าพระเจ้าไม่สร้างซาตานขึ้นมาแล้ว อะไรเล่าจะสร้างซาตานขึ้น มาได้, และ มารหรือซาตานนั้นก็ไม่เป็นอะไรอื่นมากไปกว่า "ข้อสอบไล่" ของพระเจ้า ที่มีไว้สำหรับมนุษย์นั่นเอง. เรากล่าวได้ว่าไม่มีอะไร ที่ไม่คลอดออกมาจาก "ธรรม" หรือจากพระเจ้า ตามที่เรียกกันในหมู่ชนที่ได้รับการสั่งสอนให้เรียกเช่นนั้นมา แต่ก่อน. บัญหาอาจจะเกิดขึ้นว่า "ทำไม จึงได้เรียกสิ่งที่พระเจ้าสร้างขึ้นมานั้น ว่า "พระเจ้า" ด้วยเล่า ?" คำตอบคือ "เพราะมันรวมอยู่ หรือมีอยู่แล้ว ในสิ่งที่เราเรียกว่า พระเจ้านั้นเอง." เพื่อให้เข้าใจชัดจะได้แยกให้เห็นเป็นข้อ ๆ อีกครั้งหนึ่ง ดังต่อไปนี้.

ถ้าตัวธรรมชาติแท้ ๆ เช่น ดิน น้ำ ลม ไฟ มิได้รวมอยู่ในสิ่งที่เรียกว่า พระเจ้าด้วยแล้ว พระเจ้าจะมีอะไรมาสร้างสิ่งที่เรียกว่า จักรวาล หรืออะไร ๆ ทั้งหมด ทั้งสิ้น. ถ้ามีอะไรที่เหลืออยู่ คือมิได้รวมอยู่ในพระเจ้าแล้ว พระเจ้าก็จะเป็นสิ่งที่ สมบูรณ์ไปไม่ได้. ดังนั้น ตัวธรรมชาติแท้ ๆ ก็รวมอยู่ในคำว่า "พระเจ้า" หมดด้วย ถันทุกอย่าง กระทั่งสิ่งที่เรียกว่า "ชาตาน" หรือ "มาร" แล้วแต่ศาสนาไหน จะเรียกว่า อะไร. นี้แสดงว่าสิ่งที่เรียกว่า พระเจ้า นั้น คือสิ่งที่เรียกในพุทธศาสนาว่า ธรรม.

สำหรับตัว กฎของธรรมชาตินั้น ตั้งอยู่ในฐานะที่เป็น "พระเจ้า" อย่างที่ เห็นได้ง่ายที่สุด. ถ้าพระเจ้ามิได้มี หรือเป็นอำนาจชนิดนี้แล้ว พระเจ้าจะเอาอะไรมา สร้าง, มาบันดาลหรือควบคุมสิ่งทั้งหลายทั้งปวง. พระเจ้าเป็นสิ่งที่น่าเกรงขามที่สุด ก็เพราะเป็นสิ่งนี้. แต่ พุทธศาสนา ก็ยังเรียกสิ่งนี้ ด้วยคำพูดคำเดียวกันอีก ว่า "ธรรม", ในฐานะที่เป็นสัจจธรรม หรือกฎธรรมชาติ.

สำหรับ หน้าที่ของมนุษย์ตามกฎธรรมชาติ นั้นก็คือหน้าที่ของพระเจ้า นั้นเอง. กฎธรรมชาติ ทำให้เกิดหน้าที่ตามธรรมชาติ. ถ้าพระเจ้ามิได้มี หรือเป็น หน้าที่ตามธรรมชาติแล้ว พระเจ้าจะเอาอะไรมาช่วยมนุษย์ มารักมนุษย์ มาลงโทษมนุษย์ เป็นต้นได้เล่า? มนุษย์จะถ่ายแบบหรือเอาอย่างระเบียบปฏิบัติหน้าที่ต่าง ๆ มาจากใคร. ดังนั้น หน้าที่ (function) สำหรับช่วยโลก ก็คือพระเจ้าอีกความหมายหนึ่ง หรือส่วน หนึ่ง, ที่มอบหมายให้มนุษย์กระทำในฐานะเป็นหน้าที่ของมนุษย์ตามธรรมชาติ. ผู้ใด รับเอาพระเจ้าในความหมายนี้มานับถือหรือยึดถือ ก็เป็นการกระทำที่ตรงตามความ ประสงค์ของพระเจ้ายึงกว่าความหมายอื่น. สำหรับพุทธบริษัท ก็ยังคงเรียกหน้าที่นี้ ด้วยคำคำเดียวกันอีก คือคำว่า "ธรรม", ในฐานะที่เป็นปฏิบัติติธรรมหรือนิยยานิกธรรม ดังที่เคยกล่าวมาแล้ว.

สำหรับ ผลที่จะได้รับตามกฎแห่งธรรมชาติ หรือ Consumetion นั้น เป็น สึงรวมอยู่ในสึ่งที่เรียกว่าพระเจ้ามาเสร็จแล้วด้วยเหมือนกัน, ถ้ามิฉะนั้นแล้ว พระเจ้าจะ เอาอะไรที่ใหนมาคลอดออกมาเป็นการตอบแทนการทำตามความประสงค์ของพระเจ้า ให้ แก่มนุษย์ได้เล่า. ถ้ายกให้เป็นเรื่องของธรรมชาติอย่างอื่น ซึ่งมิใช่พระเจ้าแล้ว พระเจ้า ก็ขาดความเป็นสิ่งสมบูรณ์และล้มละลายลงทันที. พุทธบริษัทก็ยังคงเรียกผลแห่งการ กระทำตามกฎธรรมชาตินี้ว่า "ธรรม" คำเดียวกันอีกนั่นเอง. แม้จะเรียกโดยชื่อต่าง ๆ กันว่า วิปากธรรม, ปฏิเวธธรรม, หรือแม้แต่โลกุศตรธรรม ก็ยังคงเป็นเพียงสักว่า "ธรรม" อยู่นั้นเอง.

รวมความว่า "ธรรม" ในฐานะที่เป็นตัวธรรมชาติก็ดี, ที่เป็นตัวกฎแห่ง ธรรมชาติก็ดี ที่เป็นหน้าที่ตามธรรมชาติก็ดี, ที่เป็นผลเกิดตามกฎธรรมชาติก็ดี, แค่เป็นสักว่า "ธรรม" เหมือนกันหมด เพื่อเป็นสิ่งที่มีความหมายครบถ้วน สิ่งที่เรียกโดยพวกอื่นว่า "พระเจ้า" นั่นเอง. "พระเจ้า" ในภาษาธรรมของพุทธบริษัท มีลักษณะคั้งที่กล่าวมานี้ เพราะเหตุว่าเป็นการบรรยายตามแบบ **ธรรมาธิษฐาน** คือ **การ** มองทะลบคคลไปยังสิ่งที่เป็นเพียงธรรมชาติ หรือ "ธรรม" คังที่กล่าวมาแล้วอย่างซ้ำ บุคคลประกอบอยู่ค้วยร่างกายกับจิทหรือวิญญาณก็มี, และที่บัญญัติว่า ประกอบอยู่ควัยร่างกายอย่างเดียว เช่นอสัญญีพรหม ก็มี, และที่ประกอบอยู่ควัยจิคหรือ วิญญาณอย่างเคียว เช่น อรูปพรหม ก็มี, ถ้ากล่าวบรรยายไปในลักษณะที่เป็นบุคคลเหล่า นั้นแล้ว เรียกว่าการกล่าวตามแบบ ปุคลาธิษฐาน, เรียกว่า การกล่าวอย่างภาษาคน มิใช่ภาษาธรรม, และถือกันว่า การกล่าวอย่างปุคลาธิษฐานเช่นนั้น เป็นการกล่าว อย่างสมมติ คือกล่าวอย่างชาวบ้านธรรมคาที่ไม่รู้ธรรมเป็นผู้กล่าว. ไม่ถือว่าเป็นความ จริงแท้หรือเด็ดขาด (ultimate truth) อย่างในภาษาธรรม. ค้วยเหตุนี้พระเจ้าในภาษา ธรรมของพุทธบริษัทนั้น มิใช่บุคคล, มิใช่จิกหรือวิญญาณ, มิใช่ร่างกายล้วนๆ, และ มิใช่จิคร่วมกันกับร่างกาย เป็นค้น, หากเป็นธรรมชาติที่ไม่มีตัวคน ไม่มีลักษณะ ไม่มี รูปร่างหรือขนาด ไม่อยู่ใต้อำนาจเวลา นับไม่ได้ว่าองค์เดียวหรือหลายองค์ เพราะไม่มี อะไรให้เป็นที่ทั้งแห่งการนับ ฯลฯ คังนี้เป็นค้น, หากแท่เป็นสิ่งที่มีอยู่จริง และเป็นที่ รวมแห่งทุกสิ่งจริง ในความหมายที่ต่าง ๆ กัน ในอำนาจหน้าที่ที่ก่างกัน มากมายจนเหลือ วิสัยแห่งการนับ ดังนี้เป็นต้น, พระเจ้าที่กล่าวไว้ในรูปของบุคคลหรือในภาษาคน ที่นำเข้าไปเปรียบกับสากลจักรวาลทั้งหมด, ในเมื่อนำเข้าไปเปรียบกับพระเจ้าในภาษาธรรม ซึ่งมีขนาดหรือปริมาณที่คำนวณ ไม่ได้, จนต้องเรียกว่า "สิ่งที่คำนวณไม่ได้" ขึ้นมาอีกชื่อหนึ่ง. ถ้าพระเจ้าเป็นบุคคล หรือแม้แต่เป็นจิดเป็นวิญญาณ ก็อยู่ในฐานะเป็นสิ่งคำนวณได้ โดยมาตรการ หรือมิติ แห่งหลักวิชาใดวิชาหนึ่งไปทันที, และร่างกาย หรือจิตหรือวิญญาณก็เป็นเพียงผุ้นละออง อณูหนึ่งของพระเจ้าในภาษาธรรมเท่านั้น, เพราะเหตุดังกล่าวมานี้ พุทธบริษัทจึงไม่ถือ ว่าสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้านั้น เป็นจิตหรือเป็นวิญญาณ, แต่เป็นธรรม หรือธรรมชาติ ประเภทอสังขตธรรม อันมีลักษณะนอกไปจากภาวะที่จะพูดกันเข้าใจได้ด้วยภาษา พูดตามธรรมดา.

กัวอย่างแห่ง **ลักษณะของ อสังขตธรรม** เช่นไม่มีการเกิดขึ้นตั้งอย่**ก**ับไป, ไม่ถูกบัญญ์ติว่าดีหรือชั่ว, ไม่มีเหตุบัจจัยอะไรปรุงแต่งได้, ไม่อาจจะยินดียินร้ายได้ด้วยการ กระทำของผู้ใด, ไม่อยู่ในฐานะที่จะรับการอ้อนวอนของใคร คือไม่มีอะไรเปลี่ยนแปลงไป จากเดิม เพราะการอ้อนวอนของใคร, ไม่มีรูปร่าง เพราะไม่กินเนื้อที่และไม่เกี่ยวกับเวลา, ไม่ให้อะไรแก่ใคร ไม่รับอะไรจากใคร ฯลฯ คั้งนี้เป็นคัน ซึ่งพรรณนาไม่ไหว, หากแต่คง ที่ตายตัว แน่นอน สม่ำเสมออยู่ในความสมบูรณ์ครบถ้วนทุกประการจนเราถือว่ามีอยู่ใน ส่วนธรรมหรือธรรมชาติอีกประเภทหนึ่ง ซึ่งตรงกันข้ามจากที่กล่าว มานี้เรียกว่า **สงขคธรรม,** ได้แก่ ว**ั**ฅถุ ร่างกาย จิต วิญญาณ การกระทำ และผลของ การกระทำ ที่เกิดขึ้น คั้งอยู่ กับไป ค้วยการยักย้ายเปลี่ยนแปลงนานาชนิดที่เรียกกันว่า ปรากฏการณ์ หรือ phenomenon ของโลกนั้น เป็นเพียงมายา หรือสิ่งลวงคาที่มาจาก ส่วนที่เป็น อวิชชา ในตัวมันเองปรุงแต่งกันขึ้น อาการเหล่านี้ถูกบัญญ์ที่เป็นดีเป็นชั่ว แล้วเป็นสุขเป็นทุกซ์ เป็นหญิงเป็นชาย และเป็น อะไรๆ ที่จัดเป็นคู่ ๆ จนนับหรือทำบัญชีไม่ไหว, แค่เนื้อแท้ของมันมิ เลย, และนั้นแหละคือ ความเป็นอสังขตธรรม ซึ่งมีซ่อนอยู่ในสิ่งที่เป็นเหตุการณ์, อย่างลึกลับและตามธรรมดามองเห็นไม่ได้.

ไม่ได้ ก็ต้องไปรู้จัก และยึดถือแต่สิ่งที่เป็นผิวนอกซึ่งเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ จึงต้อง เป็นทุกข์.

กฎแห่งกรรมนั้นเป็น อสังขตธรรม, และ มีอยู่ในสิ่งทุกสิ่ง หรือใน ทุกปรมาญของสิ่งทั้งปวง ที่จะทำให้เกิดความรู้สึกทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางผิวกาย และทางใจของมนุษย์เรา, และในทุกๆ ปฏิกิริยาใด ๆ ที่เกิดอยู่กับสิ่ง เหล่านั้น. ความเป็นอสังขตธรรมนี้ ที่ซ่อนอยู่ในสิ่งทั้งปวงก็ดี ที่เป็นกฎแห่งกรรมก็ดี เป็นสิ่งต้องศึกษาด้วย การปฏิบัติตามวิธีของศาสนา จนกระทั่งเห็นชัดแล้ว ก็จะมีค่า เท่ากับการเห็นพระเจ้า การถึงพระเจ้า หรือการปลดเปลื้องตนออกมาใด้จากสิ่งที่เป็น เพียงมายาชั่วคราวเสีย่ได้, แล้วอยู่กับพระเจ้า หรือในแผ่นดินของพระเจ้าอย่างไม่มีความ ทุกข์เลยอีกต่อไป. ข้อนี้เมื่อกล่าวโดยเนื้อแท้แล้ว ก็คือ ไม่มีตัวตนของตน สำหรับ จะเป็นทุกข์เพราะความยึดมั่นถือมั่นอีกต่อไป นั่นเอง, แต่เรากล่าวกันอย่างภาษาคน ว่าเราเข้าไปอยู่ในแผ่นดินของพระเจ้า เช่นนี้เป็นต้น.

ในตัวธรรมชาติก็ดี, ในคัวกฎแห่งธรรมชาติก็ดี, ในตัวหน้าที่ตามธรรมชาติ ก็ดี, ในตัวผลที่เกิดขึ้นตามหน้าที่นั้นก็ดี, ล้วนแต่มีสิ่งที่เรียกว่า อสังขุดธรรม, คือเป็น อะไรกะใครไม่ได้นอกจากตัวมันเอง, ซ่อนอยู่อย่างมิดชิดทั้งนั้น และตั้งอยู่ในฐานะที่ เป็นตัวจริง ของสิ่งทั้งหลายเหล่านั้นเพียงสิ่งเดียว; นั้นแหละคือสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" ในฐานะที่เป็น "พระเจ้า" ในภาษาธรรม ของพุทธบริษัทในที่นี้.

ส่วน คำว่า "ธรรม" ในฐานะที่เป็นคำสั่งสอนแห่งพระพุทธเจ้า คังที่เรา ไก้ยินกันทั่ว ๆ ไป ในแบบเรียนเบื้องค้นนั้น หมายถึงบันทึกคำสอนทั้งหมดของพระพุทธ-เจ้าเกี่ยวกับเรื่องเหล่านี้ ในลักษณะที่จะศึกษาแล้วปฏิบัติตาม แล้วก็จะเข้าถึงตัว "ธรรม" ที่มีความหมายเท่ากับคำว่า "พระเจ้า" ในภาษาธรรม ดังที่กล่าวมาแล้วนั้นเอง. นอกจาก นี้ เรายังมีคำว่า ธรรม คำเคียวกันนี้ในความหมายอื่นอีกบ้าง, ทำนองเคียวกับคำว่า พระเจ้าในคริสตศาสนา ซึ่งบางที่ก็หมายถึงพระบุตร หรือพระจิต เป็นต้นได้อีกด้วย. แต่อย่างไรก็ดี เมื่อได้ปฏิบัติจนเข้าถึงตัวจริงของสิ่งเหล่านั้นแล้วก็จะมาอยู่ที่สิ่งสิ่งเดียวกัน อีกนั้นเอง.

เมื่อวินิจฉัยกันถึง พระเจ้าในภาษาธรรม กันอย่างแจ่มแจ้งแล้ว ก็ควร จะพูดกันถึงพระเจ้าในภาษาคน อีกสักหน่อยเท่าที่จำเป็น คือเท่าที่ทำให้เกิดบัญหายุ่งยาก ขึ้นในทางศาสนานั้นเอง.

## ๓. พระเจ้าในภาษาคน.

พระเจ้าในภาษาคน เป็นที่ตั้งแห่งความยุ่งยากนานาประการ คือต้องแปล ความหมายของคำ หรือข้อความเหล่านั้นให้ถูกต้อง. ถ้าแปลผิด หรือไม่แปล ก็จะเกิด ขัดขวางกันขึ้นกับวิชาการอื่น ๆ บ้าง, ต้องปฏิบัติตาม ๆ กันไปอย่างงมงายบ้าง, ทำให้คน ทั้งศาสนาเดิมของตน ไปมีศาสนาอื่น หรือไม่มีศาสนาไปเลยบ้าง, ทำให้ศาสนิกชนแห่ง ศาสนานั้นเข้ากับศาสนิกขนแห่งศาสนาอื่นไม่ได้บ้าง, ดังนี้เป็นต้น.

ขออภยที่จะต้องขอยกตัวอย่างที่พังคูแล้วค่อนข้างจะหยาบคาย เช่น เราจะ บอกกับเด็ก ๆ ว่า สิ่งที่เรียกว่า พระเจ้านั้นสิ่งสถิต (pervade) อยู่ในสิ่งทุกสิ่ง และ ในที่ทุกแห่ง. เด็กก็จะสงสัยและถามว่า แม้ในสุนข และแม้ในมูลอุจจาระของสุนข ค้วยเที่ยวหรือ ? เมื่อเป็นคังนี้ เราจะอธิบายว่าอย่างไร เพราะเด็ก ๆ รู้จักพระเจ้าแต่ใน ภาษาคนเท่านั้น จึงไม่อาจจะเห็นด้วยได้ว่า พระเจ้าจะสิ่งอยู่ในสิ่งเหล่านั้นได้อย่างไร. ถ้าจะตอบว่ามิได้สิ่งอยู่ในสิ่งเหล่านั้น ก็จะยิ่งผิดไปใหญ่ จนพระเจ้าหมดความหมาย เพราะ มิได้มีอยู่ในสิ่งทั้งปวง. พระเจ้าในภาษาคน ที่มีบุคลิกภาพ และความรู้สึกอย่างคน คือ โกรธก็ได้, รักก็ได้, เป็นต้นนั้น ย่อมอยู่ในสิ่งเหล่านั้นไม่ได้ เพราะเหม็นและสกปรก, หรือเป็นของที่ต่ำทรามเกินไปกว่าที่สิ่งสูงสุดกว่าสิ่งใดจะเข้าไปเกี่ยวข้องได้. ส่วนพระเจ้า ในภาษาธรรมที่เรียกว่า "ธรรม", เช่น กฎแห่งกรรม, กฎแห่งเหตุผล, กฎแห่งการ สร้างและการทำลาย, เป็นต้นนั้น ไม่มีความรู้สึกอย่างบุคคล, รักไม่เป็น, โกรธไม่เป็น, จึงรู้สึกเหม็นหรือหอมไม่ได้, รู้สึกสะอาคหรือสกปรกไม่ได้. ดังนั้นจึงสิงอยู่ได้ในทุกสิ่ง แม้แต่ในมูลอุจจาระของสุนข์ เป็นต้น.

ถึงตอนนี้ ควรจะกล่าวเสียค้วยว่า คำกล่าวของพุทธศาสนาบางนิกาย ที่ว่าพุทธภาวะก็ตาม สุญญูตาก็ตาม คถาตา ๆลๆ อะไรในชื่ออื่นอีกหลายอย่างก็ตาม มี ในทุกสิ่ง แม้แท่สุนัข หรือมูลสุนัข นั้นเหมือนกัน. นี้เป็นเพราะไม่เล็งถึงบุคคลนั้นเอง เช่นพุทธะคือความว่าง, หมายถึงว่างจากตัวตนบุคคลที่เรียกว่าพุทธะ พุทธะที่แท้จึงเป็น เพียง "ธรรม" หรือธรรมชาติอันหนึ่ง ซึ่งเป็นพืชพันธุ์แห่งความรู้เพราะว่างจากความ รู้สึกว่า "ตัวกู—ของกู", ที่อยู่ในระดับต่างๆกัน, เช่นในระดับที่ยังเป็นเหมือนเมล็ด พืชที่ยัง "นอนหลับ" อยู่, หรือกำลังผลิหน่ออยู่, หรือที่กำลังเจริญอยู่, หรือที่เจริญเต็มที่ เบิกบานเต็มที่แล้ว คือที่มีในมนุษย์ที่มีการครัสรู้แล้ว. ทุกอันดับเรียกว่า "ธรรมชาติ แห่งความเป็นพุทธะ" ได้ด้วยกันทั้งนั้น, และมีความว่าง หรือ สุญญูตา ลักษณะประจำเสมอกัน อยู่ในส่วนลึก, ไม่ใช่ที่ผิวนอก หรือที่กิริยาอาการ, ดังเช่นที่ พระพุทธเจ้าครัสว่า "ผู้ใดเห็น "ธรรม" ผู้นั้นเห็นตถาคต" – (อิทิ.ขุ. ๒๔/๓๐๐) ซึ่ง หมายความว่า การเห็นองค์พระพุทธเจ้า ยังไม่เชื่อว่าเห็นพระองค์ ต่อเมื่อเห็นธรรมที่ แท้จริง ซึ่งมีอยู่ในร่างกายนั้นและในทุกสิ่งอย่างถูกต้องตลอกถึงในตัวเองด้วย จึงจะชื่อ ว่าเห็นพระพุทธเจ้าอย่างที่พระองค์ทรงรับรอง. คังนั้นจึงเป็นอันกล่าวได้ว่า เห็นร่างกาย คือเห็นพระพุทธเจ้าอย่างภาษาคน, ส่วนการเห็น "ธรรม" นั้นคือเห็น

พระพุทธเจ้าอย่างภาษาธรรม นั้นเอง, และเป็นพระพุทธเจ้าที่แท้จริงก้วย. พระพุทธเจ้าอย่างภาษาคน จะมีอยู่ในที่ทุกแห่งและคลอดอนั้นตกาลนั้นเป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ไก้, ส่วน พระพุทธเจ้าในภาษาธรรมนั้นมีอยู่ได้ในที่ทุกแห่ง และตลอดอนันตกาลด้วย, ทำนองเดียวกับสิ่งที่เรียก "ธรรม" ในฐานะที่เป็นพระเจ้า ซึ่งอยู่ในรูปกฎแห่งกรรม, กฎแห่งเหตุผล, กฎแห่งการปรุงแต่งให้มีการเกิดขึ้นตั้งอยู่ดับไป, ดังนี้เป็นต้นนั้น มีอยู่ในที่ทุกแห่ง แม่แต่ในมูลอุจจาระแห่งสุนข ดังที่กล่าวแล้ว. ดังนั้นเราจึงสรุป ความได้อีกครั้งหนึ่งว่า พระเจ้าในภาษาคน นั้นเป็นเพียง คำพูดที่สมมติพูดกันอย่าง ภาษาชาวบ้าน เพื่อให้พึ่งง่ายสำหรับเด็กๆ หรือผู้มีความรู้สึกอย่างเด็ก มีความรู้ อย่างเด็ก มีความก็ดอย่างเด็ก ทั้งที่เป็นผู้สูงอายุแล้วไปพลางก่อน จนกว่าจะมีความเจริญ ทางสติบัญญา สามารถเข้าใจพระเจ้าในภาษาธรรม ได้ในที่สุดนั้นเอง แล้วก็จะเป็นพระ เจ้าองค์เดียวกันไปในตัว.

ในคัมภีร์ ใบเบิล มีการบรรยายพระเจ้าอย่างสำนวนภาษาคนมากมาย
และไม่มีการที่ความเป็นภาษาธรรมอย่างเป็นทางการ แต่บังคับให้เชื้อตามตัวอักษรเช่นนั้น
ไปก่อนจนกว่าจะมีความเข้าใจด้วยตนเองในภายหลัง. ดังนั้นจึงเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้
ในการที่จะไม่ให้บางคนเกิดความเห็นขัดแย้ง เพราะทนเชื้ออย่างยาวนานไม่ได้ ดังนี้
เป็นต้น. การที่ความที่เป็นภาษาคนออกมาเป็นภาษาธรรม อาจจะไม่เหมาะสำหรับสมัย
โบราณในถิ่นนั้น เพราะจะทำให้หมดความศักดิ์สิทธิ์ และขัดต่อความรู้สึกของคนสมัย
นั้น. ครั้นตกมาถึงสมัยบีจจุบนนี้ เหตุผลเช่นที่กล่าวนั้น ควรจะหมดไปแล้ว และ
ควรจะที่ความเป็นภาษาธรรมกันได้ทุกๆประโยค หรือแม้ทุกตัวอักษรด้วยซ้ำไป. ข้าพเจ้า
คิกว่า คำบางคำเป็นต้นเหตุแห่งความยุ่งยาก ที่ทำให้เกิดบัญหาต่างๆขึ้นระหว่างศาสนา
อย่างมากมาย โดยเฉพาะอย่างยิ่งคือคำว่าspirit หรือวิญญาณ. ทางคริสเตียนบัญญัติว่า
พระเจ้าที่แท้จริงนั้น ไม่ใช่คนหรือบุคคล แต่เป็นวิญญาณ หรือจิต (spirit) ส่วนคำว่า

"วิญญาณ" นั้น ในภาษาไทย หรือภาษาบาลีก็ตาม เป็นเพียงสิ่งที่ไม่คงที่ถาวร มีเหตุ บัจจัยปรุงแท่งเปลี่ยนแปลงใค้ และเป็นเพียงส่วนประกอบส่วนหนึ่งของบุคคล, คังนั้น พวกพุทธบริษัทจึงเข้าใจพระเจ้าชนิคที่เป็นจิตหรือวิญญาณ นั้นไม่ได้. ยิ่งเมื่อในคัมภีร์ เยเนซิสได้กล่าวถึงพระเจ้าผู้สร้างโลก ในลักษณะที่เป็นบุคคลที่มีความรู้สึกคิดนึกอย่างคน ไว้ค้วยแล้ว ก็ยิ่งไม่เข้าใจใหญ่ว่าสิ่งที่เรียกว่า "วิญญาณ" หรือ "จิต" ที่เป็นพระเจ้านั้น เป็นอะไรกันแน่. ยิ่งมีคนบางคนใช้คำว่า character เข้ากับพระเจ้าด้วยแล้ว ก็เลย เข้าใจไม่ได้เอาเสียทีเดียว. ดังนั้น กำเช่นนี้ทุกกำ ต้องมีการจำกัดความ หรือ คีความหมายเป็นภาษาธรรมให้รัคกุม จึงจะมีช่องทางที่พุทธบริษัทจะทำความเข้าใจกันได้ และร่วมมือกันทำสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่โลกเป็นส่วนรวม โดยไม่มีอะไรที่กระทบกระทั่ง กัน หรือกีดขวางกันได้เป็นอย่างดี. ตามความรู้สึกของพุทธบริษัทนั้น พระเจ้าจะ เป็น, หรือจะมี, ปุคลิกภาพ (personality) หรือปัจเจกภาพ (individuality) ไม่ได้ เพราะมิใช่บุคคล หรืออะไร ๆ ที่มีลักษณะ (character) อันจะให้กำหนดได้ว่าเป็น อย่างไร หรือมีจำนวนเท่าใค, แม้แต่จะกล่าวว่ามีจำนวน "หนึ่ง" ก็กล่าวไม่ได้เสียแล้ว. สิ่งที่เป็น อภาวะ เช่นนี้ พุทธบริษัทใช้คำว่า "ธรรม" หรือ "ธรรมชาติ" เป็น คำสามานยนามสำหรับเรียกเป็นกลางๆ ซึ่งจะใช้เรียกอะไรก็ได้ แต่ไม่อาจจะเรียกว่าเป็น จิต หรือวิญญาณได้เลย. คังนั้น ข้าพเจ้าเข้าใจว่า คำว่า "วิญญาณ" นี่เอง เป็นตัว การที่ทำให้เข้าใจกันไม่ได้. และอย่างที่จะเข้าใจได้ ก็เข้าใจว่า "วิญญาณ" นั้น เป็น พระเจ้าในภาษาคน หรืออย่างปุคลาธิษฐาน อยู่ร่ำไป หาใช่พระเจ้าตามความหมายที่แท้ จริงไม่ จึงได้เรียกว่า "พระเจ้าในภาษาคน" และถือว่า "พระเจ้า" ตามที่กล่าวถึงใน ไบเบิลทั่ว ๆไปนั้น จะต้องที่ความเป็นภาษาธรรมอยู่เสมอ.

## พระเจ้าในภาษาคน มีความหมายใน ภาษาธรรมซ่อนอยู่ด้วยเสมอ.

ข้าพเจ้าอยากจะยืนยันว่า ทุกแห่งในพระคัมภีร์ของศาสนาไหนก็ตาม ที่ กล่าวถึงพระเจ้าอย่างในภาษาคน นั้นอาจจะแปลความหมายเป็นภาษาธรรมได้ทั้งนั้น. เพื่อเป็นการประหยัดเวลา จะขอยกตัวอย่างด้วยเรื่อง พระเจ้าผู้สร้างโลกอย่างที่กล่าวไว้ ในเยเนซิสโดยตรง.

เรื่องพระเจ้าทรงสร้างโลก ใน เยเนซิส บทที่หนึ่งถึงบทที่สามนั้น เป็น เรื่องสร้างโลกผ่ายวิญญาณ, หรือผ่าย "ธรรม" ตามที่เรียกกันในหมู่พุทธบริษัท. หมายถึงการที่มนุษย์ได้วิวัฒนาการทางความรู้สึกคิดนึก ขึ้นมาถึงระดับที่ไม่เหมือนสัตว์ เครจฉานอีกต่อไป, คือเป็นมนุษย์ทั้งทางกายและทางใจนั้นเอง, หมายถึงอารยธรรมอย่าง มนุษย์ไก้ทั้งขึ้นแล้วในจิศใจของสัตว์ที่แต่ก่อนก็มีรูปร่างอย่างมนุษย์ แต่จิตยังอยู่ในระดับ เดียวกับสัตว์เครจฉาน หรือกรึ่งมนุษย์ครึ่งสัตว์เครจฉานนั้นเอง. เชื่อกันว่ามีมาแล้วทั้งสองแสนปี เป็นอย่างน้อย, และ โลกหรือพื้นแผ่นคินทางพี่สึกส์นั้น เชื่อกันว่ามีมาแล้วไม่น้อยกว่าพันล้านบี่, พระเจ้าสร้างโลกตามที่กล่าวไว้ในไบเบิลนั้น เมื่อกำนวณดูจากเรื่องราวนั้น ๆ แล้ว นได้ว่า เป็นเรื่องที่เพิ่งจะเกิดเมื่อสักแปดง คำว่า "โลก" ที่ถูกสร้างนั้นจะเป็นโลกทางวัตถุหรือพี่สึกส์ ไปไม่ได้, แต่ต้องเป็นโลกทาง เมตา – พี่สึกส์ (meta physic), คือโลกในภาษาธรรมทางผ่ายจิตใจหรือวิญญาณนั้นเอง. ก็คือข้อที่เจ้าหน้าที่กริสทศาสนิกบางคนไม่ยอมให้สมาชิกของ ชื่อตามที่นักวิทยาศาสตร์สมัยนึกล่าวว่า คนมาจากลิง หาใช่พระเจ้าสร้างไม่.

นี้เป็นการถูกต้องอย่างยิ่ง หากแต่ว่าเป็นเรื่องเก่าแก่ตั้งล้าน-ล้านปี่มาแล้ว หาใช่เรื่องเมื่อ ประมาณหมื่นปีมาแล้วเหมือนที่กล่าวไว้ ในเยเนซิสไม่. เรื่องสร้างโลกในเยเนซิส เป็น โลกทางวิญญาณ หรือในภาษาธรรม เป็นโลกในใจของคน ที่เจริญขึ้นมาพอที่จะแยกตัว จากสัตว์เครจิฉานมาเป็นมนุษย์ได้ ตามความหมายของคำว่า "มนุษย์" ซึ่งจะแปลว่า "เชื้อสายแห่งพระมนูเป็นเจ้า" หรือแม้แค่จะแปลว่า "สัตว์ที่มีใจสูง" ก็ตาม พุทธ-บริษัทยอมรับในข้อนี้ โดยพุทธภาษิคที่ว่า "โลกก็ตาม เหตุให้เกิดโลกก็ตาม ความดับ สนิทแห่งโลกก็ตาม หนทางที่โลกจะดับสนิทก็ตาม ตลาคตบัญญัติว่ามือยู่ในร่างกาย ของคนอันยาววาหนึ่งพร้อมทั้งสัญญาและใจ" —(โลหิตตัสส สูตรจตุก. อํ.) ซึ่งแสดง ให้เห็นชัดว่า สิ่งที่เรียกว่า "โลก" ในภาษาธรรม หรือภาษาศาสนา นั้นหมายถึง โลก ที่มีอยู่ในใจของคน, หาใช่โลกทางวัตถุ หรือทางพี่สึกส์ ซึ่งเป็นโลกในภาษาคน ซึ่งอยู่นอกตัวคนไม่เลย, พระเจ้าที่แท้จริง ต้องสร้างโลกในใจคน จึงจะสมกับ ความเป็นพระเจ้า, ถ้าไปสร้างโลกทางวัตถุ หรือเนื้อหนังแล้ว พระเจ้าก็จะลดค่าตัวเอง ท่ำลงไปจนหมดความหมายที่เคียว. แม้ที่เกี่ยวกับสัตว์และวัตถุธาตุ พระเจ้าก็ต้องสร้าง หรือยุ่งเกี่ยวกับส่วนที่เป็นสบีริค หรือเจตนารมณ์ ของสิ่งเหล่านั้น เช่นความรู้สึกในใจ หรือกฎแห่งกรรม, กฎแห่งความหมุนเวียนไปตามเหตุผล ฯลฯ ซึ่งมีประจำอยู่ในสิ่งเหล่านั้น ค้วยเหมือนกัน และเราจะเรียกมันว่า สปีริต หรือวิญญาณ ของสิ่งเหล่านั้น แม้ที่เป็นวัตถุ ธาตุ เช่นก้อนกรวกก้อนหินเป็นต้น. พระเจ้าเป็นอำนาจลึกลับเหนือการบรรยายด้วย ภาษามนุษย์ จึงสามารถสร้างและควบคุมสิ่งทุกสิ่งได้จริง. แต่ข้อความเกี่ยวกับการสร้าง มนุษย์ในกัมภีร์เยเนซิสนั้น หมายถึง "สร้าง" มนุษย์ในทางจิดใจตามภาษาธรรมโดยตรง รู้ได้จากรายละเอียดต่าง ๆ ดังต่อไปนี้.

ในเยเนซิส สาม/๒๔ มีข้อความกล่าวถึง การที่ พระเจ้าไม่ประสบความ สำเร็จในการที่จะห้ามไม่ให้มนุษย์กินผลไม้แห่งความรู้สึกชั่วดี (Tree of Knowledge of Good and Evil) แต่ประสบความสำเร็จในการบ้องกันมิให้มนุษย์ใค้กินผลไม้แห่งชีวิต (Tree of Life). นี้แสคงว่า ก่อนหน้านี้ มนุษย์ไม่มีความเป็นมนุษย์ถึงขนาดที่จะรู้ว่า อะไรดี อะไรชั่ว, เป็นหญิงหรือเป็นชาย, น่งผ้าหรือเปลือยกาย, เป็นสามีหรือภรรยา เป็นต้น อันเราทราบกันดีอยู่แล้วว่าสัตว์แม้ที่เป็นครึ่งคนครึ่งมนุษย์ หรือ ape man นั้น ไม่มีความรู้สึกเหล่านั้น, แม้จะทำการสืบพันธุ์กันระหว่างทั่วผู้กับตัวเมีย ก็หามีความ รู้สึกว่า สามี—ภรรยา เหมือนที่มนุษย์สมัยที่ "กินผลไม้แห่งความรู้คีชั่ว" ของพระเจ้า แล้วไม่. การที่มนุษย์มีจิตใจสูงขึ้นมาถึงขนาดที่รู้ว่าอะไรดีอะไรชั่วนั้นเอง คือ ความสมบูรณ์ของความเป็นมนุษย์. ข้อนี้ก็ได้ทำให้มีบัญหาทางจิตใจเกี่ยวกับความดีความ ชั่วมากขึ้น จนมีความทุกข์เกิดขึ้นใหม่อีกแบบหนึ่งสำหรับมนุษย์โดยเฉพาะ ซึ่งสัตว์ เครจฉานจะไม่มีเลย, และนี่แหละคือโทษถึง "คาย" ที่มนุษย์ให้รับจากพระเจ้า เนื่องใน การกินผลไม้ค้องห้ามค้นนั้น. มนุษย์มีภาระหนัก ที่จะค้องแก้ใขสะสางบัญหาของมนุษย์ เกี่ยวกับความเกิด แก่ เจ็บ ตาย เพราะเหตุที่ไม่ได้กินผลไม้ของต้นไม้อีกต้นหนึ่ง ซึ่งเรียก ว่า "ค้นไม้แห่งชีวิต" คือผลไม้แห่งอมตะ คือกินแล้วจะไม่ตายอีกต่อไปจะอยู่ถาวร เหมือนพระเจ้า.

อยากจะขอกล่าวแทรกไว้เสียที่ตรงนี้สักหน่อยว่า ไบเบิลฉบับภาษาไทย แปลคำ tree of life ว่า "ต้นไม้ ที่ให้ชีวิตเจริญ" ซึ่งข้าพเจ้าเห็นว่า เป็นคำแปลที่ไม่ ตรงความหมายเดิม อันจะต้องแปลว่า "ชีวิต" เฉย ๆ ซึ่งมีความหมายอยู่ในตวแล้วว่า "ไม่ตาย" เพราะสิ่งที่เรียกว่าชีวิตนั้น คือความไม่ตาย. ถ้ามนุษย์ใต้กินผลไม้ต้นนี้แล้ว จะไม่ตาย คือมีความรู้อย่างที่ในพุทธศาสนาเรียกว่า "อมตธรรม" ไม่รู้สึกว่ามีตัวตน สำหรับตาย, รวมทั้งไม่มีเกิด แก่ และเจ็บ, ด้วย ซึ่งหมายถึงการบรรลุความเป็นพระ อรหันด์ในพุทธศาสนานั่นเอง, นี้มีลักษณะที่กล่าวได้โดยสำนวนภาษาคน ว่า ถึงความ ไม่ตาย, หรือเข้าสู่อมตมหานคร คือนิพพานได้ในชีวิตนี้ ที่ตนรู้สึกอยู่ด้วยใจเอง. ข้อนี้

หมายความว่า ในเยเนซิสแห่งคัมภีร์ ใบเบิลนั้นก็มีการกล่าวถึงสิ่งที่เรียกในพุทธศาสนาว่า โลกุตตรธรรมหรืออมตธรรม, ถ้ามีการแปลเป็นภาษาไทยอย่างถูกต้องแล้ว พุทธบริษัทก็จะมีความรักและนับถือคัมภีร์ใบเบิล เท่ากับพระไตรปิฎกของตนด้วยเหมือนกัน. น่าจะมีการชำระคำแปลไบเบิลฉบับภาษาไทยกันเสียใหม่ เพราะคำว่า "ให้ชีวิต เจริญ" นั้นในทางพุทธศาสนามีความหมายว่า ยิ่งมีความทุกข์ชนิดที่สูงประณีตละเอียด ซับซ้อนยิ่งขึ้นไปกว่าเดิม, และไม่มีที่สิ้นสุด, ถ้าแปลว่า "ชีวิต" เฉย ๆ กลับเล็งไปถึงชีวิต อีกชนิดหนึ่ง ในภาษาธรรมคือชีวิตนิรันดร อย่างที่พระเยซูคริสต์ได้ทรงกล่าวถึงอยู่ บ่อย ๆ นั่นเอง และเรียกในพุทธศาสนาว่า "อมตธรรม", หรือที่เรียกกันทั่ว ๆไปว่า "อนันตชีพ" หรือ eternity หรือ immortality เป็นต้น.

เท่าที่กล่าวมานี้ ย่อมเป็นการแสดงว่า คำว่าพระเจ้าก็ดี โลกก็ดี ต้นไม้แห่งความรู้จักชั่วและดี ก็ดี, ต้นไม้แห่งชีวิตก็ดี ล้วนแต่เป็นคำที่อาจจะ แปลความหมายจากภาษาคน มาสู่ภาษาธรรม ได้ด้วยกันทั้งนั้น. และเมื่อแปล แล้ว จะทำให้เราเข้าถึงแก่นความหมายของคำเหล่านั้น และเห็นว่าเป็นการแสดงธรรมะ ชั้นสูงในระดับโลกุตตระ หรือ ultra mundane เช่นเคียวกับพุทธศาสนา และศาสนาอื่น ๆ ที่มีหลักธรรมะในระดับนั้น, หาใช่เป็นเพียง "นิทานโบราณของพวกเชบราย" คังที่บาง คนชอบเรียกกันไม่เลย. ข้อละเอียดปลีกย่อยเล็ก ๆ ลงไปที่ควรสนใจ หรือแปลความ เป็นภาษาธรรม ยังมีอยู่อีกมากมาย เช่น :—

ในเยเนซิส หนึ่ง/๒๖ มีว่า "คำดับนั้น พระเจ้าได้ครัสว่าเราจะสร้างมนุษย์ให้มี
รูปร่าง อย่างรูปร่างของเรา ให้เหมือนเรา," คังนี้ ข้อนี้นำมาซึ่งความขบขันอีกอย่างหนึ่งคือ
ผู้สอนศาสนาคริสเตียนบางท่านแม้ที่เป็นเจ้าหน้าที่ชั้นสูง ยืนยันอยู่ในหนังสือของ
ท่านว่าพระเจ้าไม่มีรูปร่าง แล้วก็อ้างเหตุผลต่างๆนานา พวกเด็กๆที่ข้าพเจ้าเอาหนังสือ
นั้นให้อ่านก็ยังไม่เชื่ออยู่นั่นเอง เพราะถ้อยคำในไบเบิลกล่าวไว้ชัคว่า มนุษย์กับพระเจ้า

มี likeness ที่เหมือนกัน และเป็นพระประสงค์ของพระเจ้าโดยตรง. ข้อนี้เกิดขึ้นเพราะ ไม่ตีความหมายในภาษาธรรมของคำ ๆ นี้ ให้ถูกต้อง. พระเจ้าสร้างมนุษย์ค้วย "ความ เหมือน" กับพระเจ้านั้น ควรจะหมายความว่า สามารถที่จะเป็นเช่นเดียวกับพระเจ้า คือเข้าถึงความเป็นอันเดียว (unity) กันกับพระเจ้า เช่นถ้าได้กินผลไม้แห่งชีวิตเข้าไป ก็จะกลายเป็นพระเจ้าอย่างเดียวกัน ในกาลข้างหน้าโดยแน่นอน หากแต่พระเจ้าทรง ประวิงเวลาอันนี้เอาไว้ก่อน ดังที่กล่าวไว้ใน เยเนซิส สาม/๒๔ ว่าทรงพิทักษ์ต้นไม้ต้น นั้นไว้เป็นพิเศษ ไม่ให้มนุษย์เข้าถึงมันได้นั้นเอง การไปเถียงกันด้วยเรื่องรูปร่างทาง ร่างกาย หรือทางพี่สึกส์ของพระเจ้านั้น น่าขบขัน.

ในเยเนซิส สอง/ ผมีว่า "ลำคับนั้น พระเจ้าได้ทรงสร้างรูปของมนุษย์ขึ้นด้วย ผุ้นจากพื้นคิน และได้ทรงหายใจลมหายใจแห่งชีวิตลงไปในรูจมูกของมนุษย์นั้น แล้วมนุษย์นั้น ก็ได้ กลายเป็นมนุษย์ที่มีชีวิตขึ้นมา." คำว่ามนุษย์ที่สร้างขึ้นจากดินนั้นหมายถึงร่างกายของมนุษย์ ในสมัยที่ไม่มีความรู้สึกคิดนึกอย่างมนุษย์ยังเป็นเหมือนสัตว์ที่ปราศจากสติบัญญา จึงมีค่า เท่ากับก้อนดินที่บั้นขึ้นมาเป็นรูปคน. ครั้นมาถึงสมัยที่มนุษย์มีความรู้สึกสูง จนแยก ตัวเองออกมาจากความเป็นสัตว์เหมือนสัตว์เครัจฉานทั่วไปแล้ว นั้นคือการที่พระเจ้า ได้หายใจ "ลมแห่งชีวิต" ลงไปในรูจมูกของเขา. ข้อนี้เป็น การสร้างมนุษย์กันใหม่ อีกครั้งหนึ่ง แต่เป็นการสร้างทางวิญญาณหรือทางจิตใจ ซึ่งเป็นเหตุให้เราถือว่า การสร้างโลกที่กล่าวในเยเนซิสนั้น เป็นการสร้างโลกผ่ายวิญญาณดังที่กล่าวแล้ว.

ในเยเนซิส สอง/๒๑–๒๒ มีว่า "ดังนั้นพระเจ้าจึงบันดาลความหลับสนิท ให้เกิดแก่มนุษย์ผู้ชายนั้น, เมื่อเขากำลังหลับอยู่ได้ทรงดึงขี่โครงของเขาออกมาขี่หนึ่ง แล้วทรงปิดแผลนั้นเสียด้วยเนื้อ. ด้วยขี่โครงนั้น พระองค์ได้ทรงสร้างให้เป็นผู้หญิง แล้ว มอบให้แก่ผู้ชายนั้น." คำพุกทำนองนี้ คงไม่มีใครยอมรับได้ตรงๆ ตามตัวหนังสือ

เหล่านั้น และคิดว่าคงจะมีความหมายอย่างใดอย่างหนึ่งแฝงอยู่ และหาทางที่ความหมาย กันต่อไป, ความหมายนั้น ตามความรู้สึกของพุทธบริษัท รู้สึกว่าหมายถึง การที่ผู้หญิง ไม่มีสิทธิและหน้าที่เท่าเทียมกันกับผู้ชาย นั่นเอง. แห่งหนึ่ง ซึ่งเรียกคนหนุ่มว่า "บุครของพระเจ้า" และเรียกหญิงสาวว่า "บุครีของ มนุษย์"— (เยเนซิส หก/๒) ซึ่งหมายความว่ามีอะไรไม่เท่าเทียมกันนั้นเอง. สร้างขึ้นจากคิน ซึ่งหมายถึงลักษณะเข้มแข็ง และเรียกว่า man. ส่วนผู้หญิงนั้นสร้าง ขึ้นมาจากส่วนหนึ่งแห่งร่างกายผู้ชาย จึงได้เรียกว่า woman, ซึ่งหมายถึงส่วนหนึ่งของ ผู้ชายมีฐานะเป็นถึงลูกของพระเจ้า ส่วนผู้หญิงมีฐานะเพียงบุตรีของ มนุษย์ คังนี้แล้วจะเป็นผู้ที่มีสิทธิและหน้าที่เสมอกันได้อย่างไร, และพึ่งเข้าใจต่อไปอีกว่า พระเจ้า หรือธรรมชาติก็ตาม, ไม่ได้ต้องการ ให้ผู้หญิงกับผู้ชายมีอะไรเท่ากัน และเหมือนกัน เพราะอย่างน้อยผู้หญิงจะท้องคลอกบุตร และเลี้ยงลูกด้วยเลือดในอก ของตัว. การที่คนสมัยนี้ พยายามให้ผู้หญิงกับผู้ชายมีสิทธิและหน้ำที่เหมือนกัน นั้น เป็นการฝืนความประสงค์ของพระเจ้าโดยตรง หรือผนธรรมชาติอย่างหลับหูหลับตา. ถาผู้หญิงคนใดอยากจะทำอย่างผู้ชาย ก็ควรทำการผ่าตั้ดต่อมแกลนด์ต่าง ๆ ของผู้หญิงออก เสีย แล้วปลูกต่อมแกลนค์และอื่นๆของผู้ชายลงไปแทน ให้เป็นผู้ชายเต็มตัวเสียก่อนจะ เป็นการคึกว่าการคบคา โดยข้างนอกเป็นอย่างหนึ่ง ข้างในเป็นอีกอย่างหนึ่ง และไม่เป็น ข้อนี้เป็นการยืนยันว่า คริสตธรรมไม่ยอมรับว่าผู้หญิง มีสิทธิหน้าที่เท่ากับผู้ชายเช่นเดียวกับพุทธศาสนาเหมือนกัน. พระพุทธเจ้า "ข้อที่สตรีจะเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า นั้นเป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ได้, ที่บุรุษจะเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า นั้นเป็นสิ่งที่เป็นได้" — (อัฏฐานปาลิ เอก. อ์. ๒๑/ ๓๖/๑๖๔) และยังมีการกล่าวถึงการที่สตรีเป็นอะไร ๆไม่ได้อีกหลายอย่าง จักรพรรดิ์ ไม่ได้ เป็น พรหม ไม่ได้ คังนี้เป็นค้น. และในบาลี จฅุก. อ์. ๒๑/๑๐๗/๘๐ มีข้อความอันแสดงให้เห็นว่า พระพุทธองค์ทรงรับรองข้อที่ปฏิบัติกันอยู่ในอินเดียสมัย

นั้นอันมีอยู่ว่า สตรีไม่นั่งในรัฐสภา, สตรีไม่ทำการงานที่สำคัญพิเศษ, สตรีไม่ไป รัฐกัมโพช (ซึ่งเทียบเท่ากับไปเรียนเมืองนอกกันในสมัยนี้), แล้วไก้ครัสเหตุผลที่ว่าทำไม จึงกวรเป็นเช่นนั้น ซึ่งสรุปกวามว่า เพราะสตรีไม่ได้ประกอบไปด้วยกำลังกายกำลังใจ ที่บิกบินเข้มแข็งพอ, เพราะธรรมชาติสร้างสตรีมาเพื่อวัตถุประสงค์อันค่างจากผู้ชาย, ถ้าสตรีขึ้นไปทำหน้าที่ของผู้ชายเสียแล้ว หน้าที่ของสตรีในโลกนี้ก็จะไม่สมบูรณ์ และบัญหาใหม่ ๆ อย่างอื่น ๆ จะเกิดขึ้นอีกเป็นอันมาก ซึ่งเท่ากับ การลงโทษของพระเจ้าแก่มนุษย์ อีกนั้นเอง สรุปกวามข้อนี้ว่า คำกล่าวในไบเบิลที่ว่า สร้างผู้ชายด้วยคิน สร้างผู้หญิงด้วย ซี่โครงของผู้ชายนั้นเป็นการถูกต้องแล้ว, เป็นความจริงแท้ของธรรมชาติแล้ว. ถ้าเรา เข้าใจไม่ได้ ก็ควรจะถือเสียว่า เขาเขียนไว้เพื่อให้พวกเราในยุคนี้กลายเป็นคนโง่ ไปนั้นเอง, ไม่ควรเห็นเป็นเรื่องเหลวไหล หรือเป็นเพียง "นิทานโบราณของพวก เฮบราย" คังที่บางคนเข้าใจ.

ในเยเนซิส สอง/อธ — ๑๗ มีข้อกวามว่า "และพระเจ้าได้ทรงบังคับผู้ขาย นั้นว่า เจ้ากินผลไม้จากทุก ๆ ต้นได้ตามใจขอบ เว้นแต่ต้นไม้แห่งความรู้จักดีและชั่ว เจ้า ต้องไม่กิน, เพราะในวันที่เจ้ากินนั่นเอง เจ้าจะต้องตาย." ข้อกวามนี้ ถ้าถือเอาตรง ตามตัวอักษรอย่างหลับหูหลับตาแล้ว ก็เป็น เรื่องตลกสิ้นดี และไม่มีใครเข้าใจได้ว่า ทำใมพระเจ้าจึงตรัสเช่นนั้น. พระเจ้าสร้างมนุษย์ขึ้นมา และรักเขาอย่างยิ่ง แล้วทำไม จึงไม่อยากให้เขาเจริญด้วยกวามรู้เป็นต้นเล่า. เราต้องตีกวามในภาษาคน ที่กล่าวไว้ ลึกซึ้งนี้กันเสียก่อนแล้วจะเข้าใจ. ข้อนี้หมายกวามว่า ความทุกข์เกิดขึ้นมาในใจมนุษย์ ก็เพราะมนุษย์ไปยึดถือกวามดีและความชั่ว ตามกวามเข้าใจของตน. กลัวความชั่วจน ทำอะไรไม่ถูกก็มี, ห่วงความดีจนนอนไม่หลับก็มี, ฆ่าตัวเองตายเพราะกลัวจะถูกหาว่า เป็นกนชั่วก็มี. ความยึกถือในเรื่องกีชั่ว เป็นเหตุให้เกิดตัณหากวามอยาก, อุปาทาน ความยึกถือในขั้นที่เป็นตัวความทุกข์โดยตรง, หรือให้เกิดกวามโลภ โกรธ หลง โดยทั่ว ๆ

ไป และเป็นทุกข์เพราะเหตุนั้น. ท่อเมื่อใด ระงับความดีความชั่วเสียได้, เพิกถอนบุญ และบาปเสียได้, อยู่เหนือกรรมดีกรรมชั่วโดยประการทั้งปวงแล้ว จึงจะเป็นพระอรหันต์ หรือนิพพานตามหลักแห่งพุทธศาสนา. การที่พระเจ้าห้ามไม่ให้มนุษย์กินผลไม้แห่งความ รู้ก็ชั่วนั้น มิใด้หมายความว่าต้องการให้มนุษย์เป็นสัตว์โง่เขลา, แต่มีความหมายว่า ต้องการไม่ให้เข้าไปเกี่ยวข้องกันเข้ากับรากฐานของความทุกข์ ซึ่งมี ตายทางวิญญาณ พระเจ้าจึงกล่าวว่ากินในวันใด จะตายในวันนั้น. ข้อนี้ เล็งถึงยุคใด สมัยใด ที่มนุษย์รู้เรื่องความคีชั่วและยึกถือกันแล้ว ยุคนั้นสมัยนั้น มนุษย์จะมีความ ทุกข์ชนิกใหม่ ที่ร้ายกาจลึกซึ้งกว่าความทุกข์อย่างอื่นหมด เกิดขึ้นทันที, และจัดว่าเป็น ความตายทางวิญญาณเกิดขึ้นเป็นบัญหาอันใหม่ สำหรับจะต้องรักษาเยียวยากันต่อไปอย่าง ใหญ่หลวงกว่าบัญหาอื่นทั้งหมด. การที่เรียกการกินผลไม้นี้เข้าไป ว่าเป็น **การสร้าง** บาปดั้งเดิม (original sin) ของมนุษย์นั้นเป็นการถูกต้องอย่างยิ่ง เพราะเป็นจุด เริ่มแรกที่มนุษย์เริ่มถลำเข้าไปในบาป และติดเนื่องสืบต่อกันมาจนถึงทุกวันนี้อย่างไม่ ขากสาย. บางคนไม่ยอมรับว่า บาปของมนุษย์คนแรกที่กินผลไม้เข้าไป จะติดมาถึงลูก หลานสมัยหลัง ๆ ได้อย่างไร เพราะบาปกรรมนั้น เป็นของเฉพาะตัวผู้ทำ. ข้อความนี้ เล็งถึงการที่มนุษย์ในโลกได้ตั้งต้นทำผิดอย่างดีหรืออย่างสูงมาแล้วในยุคนั้น และสืบเนื่องกันมาด้วยการถ่ายทอดความหลง (โมหะ) อันนี้ ให้แก่กันและกันสืบมาอย่าง ไม่ขาดสาย และอย่างไม่รู้สึกตัว. ถ้าตีความหมายในภาษาธรรมกันอย่างนี้แล้ว หลัก เรื่องบาปดั้งเดิม ในศาสนาคริสเตียนก็เป็นสิ่งที่เข้าใจได้ และยอมรับได้สำหรับ-พุทธบริษัททั่วไป เพราะมีใจความอย่างเดียวกัน กล่าวคือ ไม่ให้ยึดเรื่องความ ดีและความชั่ว จนเกิดเป็นทุกข์ขึ้นมานั้นเอง.

สำหรับเรื่อง ต้นไม้แห่งชีวิต ที่กินแล้วไม่ตาย นั้น แม้จะไม่ได้กล่าวถึง โดยตรงอีกต่อไป ก็เป็นการกล่าวอย่างยิ่งอยู่แล้วในตัวคือ ข้อความทุก ๆ แห่งที่พระเยซู คริสต์ได้ตรัสถึงการปฏิบัติเพื่อเข้าถึงชีวิตนิรันดรนั้นเอง เป็นการกินผลไม้แห่ง ชีวิตที่พระเจ้าหวงแหน ถึงกับขับไล่อากามกับอีฟให้ออกไปเสียจากสวนนั้นเลย. แต่ ในที่สุดพระเยซูคริสต์ก็ได้เปิดโอกาสให้ลูกหลานของอาดามในสมัยของพระองค์ ได้ กินผลแห่งต้นไม้ชีวิตนั้นจนได้. สำหรับพุทธศาสนาไม่ได้กล่าวเป็นอุปมาทำนองนั้น แต่กล่าวตรง ๆ ถึงการปฏิบัติธรรมจนกระทั่งหมดความยึดมั่นถือมั่นในสิ่งทั้งปวง ลุถึง อมตธรรมที่ทำผู้ได้บรรลุให้กลายเป็นผู้ไม่มีบัญหาเกี่ยวกับความตายอีกต่อไป, ไม่เห็นว่ามี ใครเกิดและใครตาย, มีแต่สภาพที่เรียกว่า "ธรรม" หรือ "พระเจ้า" ปรากฏแก่ความ รู้สึกอยู่ตลอดไป. นี้คือ การตีความหมายเรื่องพระเจ้าห้ามไม่ให้กินผลไม้ ที่กล่าวไว้ อย่างภาษาคน ออกมาเป็นภาษาธรรม แล้ว ลงรอยกันได้ในระหว่างคริสตธรรม กับพุทธศาสนา.

ตัวอย่างอันสุดท้าย คือข้อความใน เยเนซิส หก/๕–๖–๗ มีว่า "พระ เจ้าได้ทรงเห็นแล้วว่า ความขั่วของมนุษย์ในโลกนี้แน่นหนาขึ้น, และว่าความคิดผื้นต่างๆ ของมนุษย์นั้น เป็นไปแต่ในทางชั่วโดยส่วนเดียวอย่างไม่ขาดสาย, และพระเจ้าได้ทรง เสียพระทัยว่าพระองค์ได้ทรงสร้างมนุษย์ขึ้นมาในโลกนี้, และมันได้ทำให้พระองค์รู้สึก สลดใจอย่างลึกขึ้ง ดังนั้นพระเจ้าจึงตรัสว่า เราจะทำลายมนุษย์ที่เราได้สร้างขึ้นให้หมดไป จากพื้นผิวโลกนี้, ไม่ว่าจะเป็นมนุษย์หรือสัตว์ หรือสัตว์เลื้อยคลาน หรือนกในอากาศ, เพราะว่าเราเสียใจในการที่เราได้สร้างสิ่งเหล่านี้ขึ้นมา," ดังนี้.

ข้อนี้ถ้าแปลเป็นภาษาธรรม ก็อาจจะแปลใค้หลายนัยเช่นว่า พระเจ้าก็ทำผิดใดใหมือนกัน เพราะในพระเจ้านั้นเป็นที่รวมแห่งสิ่งทุกสิ่ง คือ รวมอยู่ทั้ง วิชชา และ อวิชชา. การสร้างโลกขึ้นมา จัดเป็นอวิชชา. การคิดจะเลิกล้างเสียไม่สร้างนั้นเป็นวิชชา. เราจะถือว่า พระเจ้าในที่นี้ เป็นบุคคลที่รู้จัก รัก โกรธ คีใจ เสียใจเป็นค้นอย่างนี้ ไม่ถูกแน่, เพราะในข้อความนั้นมีกล่าวอยู่ชัคว่า พระเจ้าจะทำลายเสีย

กระทั่งนกในอากาศ ซึ่งโดยแท้จริงแล้ว ไม่ได้ทำชั่วอะไรเลย. คังนั้น ความสลดใจของพระเจ้าในที่นี้ย่อมจะหมายถึงความรู้สึกของมนุษย์ การสร้างหรือการปรุงแต่งค่างๆ นั้น การหยุดสร้าง หมายถึงการทำความสงบ. ทำลายเสียนั้น คือ การทำลายอุปาทาน และมนุษย์เริ่มมีความรู้สึกชังต่อการเวียนว่ายตายเกิด ซึ่งเรียกในพุทธศาสนาว่าวัฏฏสงสาร ในที่นี้ กล่าวไว้ในฐานะเป็นความรู้สึกของพระเจ้าในส่วนที่เป็น วิชชา หรือความรู้ในทางที่จะไม่สร้างไม่ปรุงแต่ง. เสียทรง ๆ คั้งที่ตัวหนังสือกล่าวไม่ เพราะเป็นคำพูดภาษาธรรมอีกนั้นเอง เช่นเคียวกับ ที่กล่าวว่าถ้าอาคามกินผลไม้นั้นแล้วจะต้องตายทันที คังนั้นคำที่ว่าจะทำลายโลกเสียนั้น เมื่อแปลตามภาษาธรรม ก็คือเริ่มเห็น โทษของการสร้างสิ่งต่าง ๆ อย่างจริงใจ แต่แล้วมนุษย์ตามธรรมดาทั่วไป สร้างนั้นสร้างนี้ด้วยกิเลสตัณหาของคนได้ไม่ จึงต้องทนทุกข์อย่างมนุษย์ธรรมดา. อย่างไรก็ตาม ความรู้สึกเบื้อต่อการสร้างนั้น ก็เป็นเหมือนรุ่งอรุณแห่งโลกุตตรธรรม ซึ่งจะผลิตคอกออกผลต่อไปในกาลข้างหน้า ในจิทใจของมนุษย์บางคนเ ป็นลำคับไป. กวามรู้สึกที่สูงขึ้นมาข้อนี้ ก็คือ พระเจ้าในส่วนที่เป็นวิชชาของมนุษย์ นั่นเอง. ก็คือการกระทำให้เกิดวิชชาชนิดนี้ด้วยเหมือนกัน ความสงบหยุคสร้างหยุคปรุงแค่งที่เรียกว่านิพพาน ได้ด้วยสิ่งที่เรียกว่าวิชชานั้นโดยตรง.

โดยเนื้อแท้นั้น สิ่งที่เรียกว่าพระเจ้าอันแท้จริงนั้นย่อมอยู่เหนือความผิด และความถูก ทั้งที่ความผิดและความถูกมีครบถ้วนเต็มที่อยู่ในพระเจ้านั้นเอง. พระเจ้า ไม่อาจจะถูกกล่าวว่าดีหรือชั่ว ทั้งที่ความดีและความชั่วมีอยู่เต็มที่ในพระเจ้า. ทั้งนี้ก็เพราะ ว่า สิ่งที่เรียกว่าความผิดหรือความถูกก็ตาม ความดีหรือความชั่ว เป็นต้นก็ตาม เป็น เพียงความรู้สึกของมนุษย์เอง หาใช่ของพระเจ้าไม่. สำหรับพระเจ้านั้น อะไรที่มีความหมายว่าอะไร, คือจะมีโรคระบากเกิดขึ้น หรือไม่เกิดขึ้น กันดี ก็มีความหมายเท่ากัน หรือเป็นสิ่งสิ่งเดียวกัน, แต่สำหรับมนุษย์นั้น มันมีความ หมายมาก จนถึงกับต้องการอย่างหนึ่ง และไม่ต้องอีกอย่างหนึ่ง ซึ่งตรงกันข้าม คังนี้ เพราะเหตุนี้เอง จึงมีคำกล่าวที่ถูกต้องที่สุดว่า น้ำท่วมหรือไม่ท่วม ไฟไหม้ หรือไม่ไหม้ มีโรคระบาคหรือไม่มี แม้ที่สุดแต่ความมีชีวิตอยู่หรือความตาย ฯลฯ และ อื่น ๆ อีกมากมายซึ่งเป็นคู่ ๆ ครงกันข้าม ก็ล้วนแค่ เป็น "พระประสงค์" ของพระเจ้า โดยเท่ากัน ไม่มีอะไรแตกต่างกันสำหรับพระเจ้า. แต่สำหรับมนุษย์ ที่ยังไม่เข้าถึง พระเจ้า ยังไม่เป็นอันเคียวกันกับพระเจ้านั้น ย่อมทนไม่ไหว, ย่อมจะเลือกเอาแค่ส่วน แค่ผู้ที่ถึงพระเจ้า หรือถึง "ธรรม" ที่ถูกใจคน และไม่ยอมรับส่วนที่ครงกันข้าม. แล้วจริงก็ไม่รู้สึกว่ามีอะไรที่ตรงกันข้าม เห็นเป็นของที่ไม่มีความหมายเสมอกันไร หมด และไม่ยินดียินร้ายต่อส่วนใหนเลย การที่กล่าวว่า พระเจ้าพอพระทัย หรือ พระเจ้าทรงพิโรธ นั้นเป็นภาษาคน ที่ต้องแปลความหมายเป็นภาษาธรรม โดย ทานองนี้ทั้งนั้น. และเมื่อสามารถเข้าใจความหมายอันถูกต้องนี้แล้ว คนนั้นจะชอบใจ เลื่อมใส นับถือ และรักพระเจ้าอย่างไม่ก็นคลาย และยอมรับว่าพระเจ้าเป็นสิ่งสูงสุด เหนือสิ่งทั้งหลาย ไม่มีอะไรสูงไปกว่า, และคือ สิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" ในพุทธศาสนา นั้นเอง. ในศาสนาอื่น ๆ อาจจะเรียกอย่างอื่น, แม้แท่สิ่งที่เรียกว่า "ตำว" ในลัทธิตำว ก็ต้องมีความหมายเช่นนี้ค้วยเหมือนกัน.

เป็นอันกล่าวได้ว่า พระเจ้า และเรื่องราวของพระเจ้าทุกข้อทุกกระทง ที่มี การกล่าวไว้อย่างภาษาคนนั้น อาจจะแปลความหมายให้เป็นภาษาธรรมได้ทั้งนั้น และ จะสำเร็จประโยชน์แก่คนในโลกได้จริง ก็ต่อเมื่อได้มีการเข้าใจความหมายในภาษา ธรรมอย่างถูกต้องแล้วทั้งนั้น. การที่เราเรียกพระเจ้าว่าพระบิคา หรือเรียกว่า ปฐมเหตุ (The cause) เป็นทันก็กาม ก็เนื่องจาก พระเจ้า เป็นที่รวมแห่งสิ่งทั้งปวง เป็นที่ใหล ออกแห่งสิ่งทั้งปวง, ทั้งที่เป็นวิสัยโลก และเหนือวิสัยโลก, ราวกะว่าเป็นผู้สร้าง โลก และทำลายโลกค้วยพร้อมกันไปในตัว ในเมื่อกล่าวอย่างภาษาคน นั่นเอง. และคำว่า "โลก" ในที่นี้เล็งถึงโลกที่มีอยู่ในใจของมนุษย์โดยตรง, ซึ่งเป็นโลกในภาษา ธรรม แต่นำมากล่าวอย่างภาษาคน.

ท่อไปนี้ จะได้พิจารณากันถึง พระเจ้าในนามว่า "พระบุคร" ซึ่งเล็งถึงพระ เยซูกริสต์ ในฐานะเป็นผู้ประกาศคำสอนแทนพระบิคา และเป็นผู้ไถ่บาปของมนุษย์ ทั้งหลายค้วยชีวิตของพระองค์ เพื่อให้มนุษย์พันจากบาปคั้งเคิมจนกระทั่งเข้าถึงพระ เป็นเจ้า หรือชีวิตนิรันครได้ในที่สุด กันต่อไป.

## ๔. พระเจ้าในฐานะที่เป็นพระบุตร.

พระบุตรซึ่งเล็งถึง พระเยซูคริสต์นั้น มีความหมายที่จักต้องศึกษา ถึง ๔ ความหมาย ค้วยกันคือ ๑. พระเยซูคริสต์ ในฐานะเป็น บุตรดาวิค, ๒. พระ เยซูคริสต์ในฐานะเป็น ศาสดาพยากรณ์, สองความหมายนี้ เป็นอย่างภาษาคน. ๓. พระเยซูคริสต์ในฐานะเป็น บุตรพระเจ้า, และ ๔. พระเยซูในฐานะเป็น พระเจ้า เสียเอง. สองความหมายนี้เป็นภาษาธรรม.

ในไบเบิลที่มีข้อกวามเกี่ยวกับพระเยซูกริสท์นั้น **ไม่มีข้อกวามที่เป็นการ** เล่าประวัติของพระองค์เองโดยพระองค์เองเลย มีแก่ที่อยู่ในถ้อยกำของผู้เขียนบันทึก ในเวลาต่อมาทั้งนั้น. ทั้งนี้กงจะเป็นเพราะระยะกาลของพระองค์เป็นเวลาสั้นเพียงสามปี, มีการบันทึกได้น้อย และผู้บันทึกก็เรียงความอย่างย่อ, และอาจจะเป็นเพราะไม่มีการทำ

สังคายนาคำสอนกันทันทีที่พระองค์กับขันธ์ เหมือนการทำสังคายนาในพุทธศาสนา.
สำหรับพุทธประวัติในพระไตรปิฏกอันมากมายของพุทธบริษัทนั้น มีข้อความมากมายที่
ทำให้พระองค์ได้ตรัสเล่าถึงความเป็นไปของพระองค์เองโดยทั่ว ๆไป ตั้งแต่ยังทรงเป็น
กุมาร จนกระทั่งนิพพาน. เมื่อรวมข้อความเหล่านี้เข้าด้วยกันทั้งหมดแล้ว มีปริมาณ
มากเกือบเท่าคัมภีร์ new testament ทั้งหมดทีเดียว. ดังนั้นเราจึงต้องถือเอาประวัติของ
พระเยซูคริสต์ไปตามเท่าที่มีผู้บันทึกไว้. คัมภีร์มัดธาย, มารโก, ลูกา, และโยฮัน, ๔
คัมภีร์ มีปริมาณมากเกือบครึ่งหนึ่งของ new testament นั่นเอง. และจากคัมภีร์ทั้ง ๔ นี้
เราจะพิจารณากันถึงประวัติของพระเยซูคริสต์ทั้งสี่ความหมายนั้น.

(ก) พระเยซูในฐานะเป็นบุตรดาวิด. ข้อนี้เป็นการกล่าวอย่างภาษากน ตามธรรมดา เช่นพุทธศาสนาถือว่า พระพุทธองค์เป็นโอรสของพระเจ้าสุทโธทนะ คังนี้ ซึ่งถือว่ามีความหมายน้อยมากในภาษาธรรม. พระเยซูเอง ก็ทรงปฏิเสธ ฐานะอันนี้ คังที่กล่าวไว้ใน มัคธาย สิบสอง/๔๙, มารโก สาม/๓๔ ว่าผู้ที่เป็นมารคา และพี่น้องของพระองค์ คือผู้ปฏิบัติตามประสงค์ของพระบิดาของพระองค์เท่านั้น ไม่ใช่ เมื่อเป็นคังนี้ การที่จะสืบสาวไปถึงกษัตริย์คาวิด ซึ่งเป็น ผู้ที่ให้กำเนิดทางร่างกาย. บรรพบุรุษของโยเสฟ ซึ่งที่แท้ก็มิใช่บิดาของพระองค์อยู่แล้ว และดึงลงมาเป็นบรรพ-บุรุษในนามว่าบิดา ของพระองค์นั้น เป็น **สิ่งที่เพิ่งจะกระทำกันในภายหลัง** เพื่อเป็น การถวายพระเกียรทิแก่พระเยซู ดังเช่นที่ในหลวงรัชกาลที่ ๖ กล่าวไว้ในหนังสือเทศนา เสือบ่านั้น โดยแน่นอน. แต่อีกทางหนึ่งนั้นดูกลับจะตรงกันข้าม คือเป็นคำสบประมาท อยู่ในตัวว่า มิใช่บุตรพระเจ้า ดังเราจะสังเกตเห็นได้ในข้อความบางแห่ง แห่งพระกัมภีร์ นั้นเอง. ข้อนี้เช่นเคียวกับที่ถ้าใครเรียกพระพุทธองค์โดยชื่อบรรพบุรุษที่เป็นต้นโคครว่า "พระสมณโกคม" คังนี้ ก็ถือว่าเป็นการไม่เคารพและสบประมาทอยู่ในตัว. ดูปรากฏจะ เป็นครั้งแรกในมักธาย เก้า/๒๗ ที่มีการเรียกพระเยซูว่าบุตรคาวิค โดยคนตาบอกสองคน ที่มาให้พระองค์ช่วยรักษา. นี้เป็นการประหลาดที่ว่า ถ้าเขาเชื่อว่าพระเยซูเป็นบุคร พระเจ้าจึงจะสามารถรักษาเขา แล้วทำใมจึงไปเรียกว่า บุครดาวิค. ดังนั้นทำให้เข้าใจ ว่า เรื่องบุตรดาวิดนี้อาจจะพลัดเข้ามาในชั้นหลัง คือเมื่อถึงสมัยที่ต้องการจะเทอด-ทุนพระเยซูให้ยึ่งขึ้นไป แม้ในทางการกำเนิดผ่ายร่างกาย. ข้อนี้ เช่นเดียวกับที่หนังสือ ชั้นหลัง ๆในพุทธศาสนา เช่นปฐมสมโพธิ์เป็นต้น เทอดทุนพระพุทธองค์ ด้วยการ สืบสายบรรพบุรุษของพระองค์ขึ้นไป จนถึงพระเจ้าสมมติราช ซึ่งเป็นกษัตริย์องค์แรก ของโลกนั้นเอง ซึ่งข้อนี้ไม่มีกล่าวถึงในพระพุทธภาษิต หรือแม้ในพระไตรบีฏกเองเลย. ข้อนี้สรุปความว่า เราต้องยอมรับกันโดยดีว่า ข้อความต่าง ๆ เกี่ยวกับประวัติของพระศาสดาแห่งพระศาสนาใหนก็ตาม ต้องมีส่วนเกินอยู่บ้างเป็นธรรมดา, แต่เราก็ต้อง ยอมรับนับถือ และนำมาใช้กันจนเป็นธรรมเนียม และมันคงขึ้นเองในชั้นหลัง.

(ข) พระเยซูดริสต์ในฐานะเป็นศาสดาพยากรณ์. คำว่า ศาสดา พยากรณ์ หรือ prophet นั้นเป็นคำที่ใช้แก่พระเยซูดริสต์ด้วย ดังที่ปรากฏอยู่ในถ้อยคำ ของพระองค์เองใน มักธาย สิบสาม/๕๗ ว่า "ศาสดาพยากรณ์ ย่อมเป็นผู้มีเกียรติ เว้น เสียแต่ในประเทศของตน และในบ้านเรือนของตน." ข้อนี้เช่นเดียวกับพระพุทธเจ้า ที่เป็นพระศาสดาองค์หนึ่งในบรรคาศาสดาทั้งหลาย และในที่บางแห่งยังทรงจัดพระองค์ เองเป็น "เคียรถีย์" ลัทธิหนึ่งด้วยเหมือนกัน. เมื่อพูดถึงพวกอื่น ก็ตรัสเรียกว่า อัญญูเคียรถีย์. แต่ในภาษาไทยที่ใช้กันอยู่ หามีหลักอย่างนั้นไม่ คือเอาคำว่าเดียรถีย์ ไปให้พวกอื่นหมด ราวกะว่าตนเองมิใช่เดียรถีย์. ดังนั้น แม้พระเยซู ก็เป็นเดียรถีย์ หนึ่งด้วยเหมือนกัน และไม่ควรเข้าใจว่าเป็นคำค่า ถ้ามีใกรกล่าวเช่นนั้น เพราะ ศาสดา หรือศาสดาพยากรณ์หนึ่งๆ ก็เป็นเดียรถีย์หนึ่ง นั่นเอง. การที่นำข้อนี้มากล่าวไว้ ในที่นี้ ก็เพื่อกันความเข้าใจผิด, เพราะมีพุทธบริษัทที่ยังโง่เขลา ใช้คำว่าเดียรถีย์ แก่พระเยซู ในความหมายที่เป็นคำสบประมาทอยู่บ่อยๆ.

สำหรับ การที่พระศาสดาไม่ได้รับความนับถือในถิ่นของตน นั้น ข้อ นี้ดูจะเป็นของธรรมคาทั่วไป. ในพุทธศาสนาก็ปรากฏว่า พระญาติวงศ์ของพระพุทธ-องค์ ก็แสดงความกระค้างกระเคืองต่อพระองค์ ไม่ยอมรับนับถือเต็มที่เหมือนในถิ่นอื่น ทั่วไป แม้ในตอนหลังก็ยังมีญาติบางหมู่ที่ไม่ยอมรับนับถือพระองค์เลย.

สำหรับ ความที่เป็นพระศาสดาสมบูรณ์ นั้น เราทราบได้จากคำของ พระเยซูเองในมักธาย ยี่สิบแปก/จส ว่า *"อำนาจครอบครอง (authority) ในแผ่นดิน* ชัยชนะที่พระองค์ได้รับ หรือประสบความสำเร็จในหน้าที่การงานของ และส่วนตัวพระองค์เองก้วย. ส่วนตัวพระองค์ก็คือไม่ได้ตกจมอยู่ในโลก, ส่วนผู้อื่นก็คือทรงกระทำให้เขากลับใจ โดยทรงเอาชีวิตของพระองค์เป็น ข้อนี้หมายความว่า ทรงชนะก็เลสที่เป็นเหตุให้ถูกผูกพันอย่างเด็ดขาด, แม้จะมีคำกล่าวที่ท่างกัน ความหมายทำนองคล้าย ๆ กันกับพุทธศาสนา พระพุทธองค์ตรัสว่า "ภิกษุทั้งหลาย บัดนีเราพันแล้วจากบ่วง ห หลาย ทั้งที่เป็นของที่พยู่ทั้งที่เป็นของมนุษย์, ์ แม้เธอทั้งหลาย ก็พ้นแล้วจากบ่วง หงักเป็นของมนุษย์" – (มหา.วิ.). ถึงชัยชนะ เหนือสิ่งทั้งปวง อย่างเคียวกันนั้นเอง, ทำให้เรากล่าวได้ในแง่ที่สำคัญที่สุด สำหรับผู้ที่เป็นศาสกาคือ "ศาสดาแห่งชัยชนะ" เหมือนกันทุกองค์. รับพระเยซูคริสต์ได้ในฐานะเป็นผู้ชนะอีกเหมือนกัน.

สำหรับ วิธีการแห่งการสั่งสอนเพื่อประกาศพระศาสนา นั้น น่าประหลาด ใจที่ว่า พระเยซูคริสต์มีวิธีการเช่นเคียวกับที่ใช้กันอยู่ในบรรคาศาสนาในประเทศอินเคีย ทั้งที่ระยะเวลาห่างกันตั้งห้าศตวรรษ และคนละท้องที่. ข้อนั้นคือ การสอนโดยใช้ อุปมาอันลึกซึ้ง. ธรรมเทศนาบนภูเขา ของพระเยซูที่มีสำนวนอย่าง คำว เท็ กิง ของ เล่าจือก็คี, ธรรมเทศนาที่เปรียบค้วยการหว่านพืช(มัคธายสิบสาม/๓–๙) ก็คี มีลักษณะ เหมือนที่พระพุทธองค์ทรงใช้อยู่ทุกประการ. คำตรัสของพระเยซูที่คนธรรมภาพังแล้ว ตกใจ เช่นว่า คนเศร้าคือคนมีความสุข, คนหิวคือคนอื่ม, คนถูกเบียดเบียนคือคนได้ รับการประสาสน์พร คังนี้เป็นต้น ซึ่งปรากฏอยู่ในมัคธาย ห้า/๔–๖–๑๐ นั้น พระพุทธองค์ก็มีการใช้วิธีการที่ตรัสคำอันน่าตกใจทำนองเกียวกันนั้นว่า "จงฆ่าบิดา มารดาเสีย", "จงเป็นคนอกตัญญู"—(ธ.ขุ.) คังนี้เป็นต้น. คำเหล่านี้ มีคำอธิบาย พิเศษโดยเฉพาะ และเป็นคำอุปมาในภาษาธรรมเหมือนกัน.

สำหรับคำสอนที่เป็น หลักสำคัญของคริสตธรรม คือเมตตา นั้น ในเมื่อ พระเยซูตรัสสอนว่า "ถ้าเขาตบแก้มขวาของท่าน ก็จงให้เขาตบแก้มข้ายด้วย, ถ้าเขา พื่องสาลเพื่อจะปรับเอาเสื้อของท่าน ก็จงให้เสื้อคลุมแก่เขา เสียด้วย" — (มักธาย ห้า/๓๘ — ๔๐) ซึ่งนับว่าเป็นความอคกลั้นและเมตตาอย่างสูงสุด. ส่วนพระพุทธองค์ตรัสใน กรณีนี้ว่า "ถ้าใจรจับเธอมัด แล้วเอาเลื้อยเลื้อขจากหนังถึงเนื้อ จากเนื้อถึงกระดูก จากกระดูกถึงเยื้อในกระดูก ภิกษุใดมีความรู้สึกขัดแค้นต่อโจรนั้น ภิกษุนั้นมิใช่คน ของเรา" — (กกจูปมสูตร ม.ม.) คังนี้, ท่านทั้งหลายลองเปรียบเทียบกันดู ว่ามีความแตก ท่าง หนักเบา มากน้อย กว่ากันอย่างไร. อย่างไรก็ตาม เราอาจกล่าวได้โดยไม่กลัวผิด ว่า ทั้งสองศาสนาเป็นศาสนาแห่งความเมตก, เสียแต่ว่า ศาสนิกแห่งศาสนาที่มีความ เจริญแล้วแห่งสมัยนี้ ได้ย้อนกลับไปหาลัทธิ "พันต่อพัน, ตาต่อตา" กันเสีย โลกจึง ระอุค้วยสงคราม อย่างเป็นวิกฤตกาลถาวรอยู่ในทุกวันนี้. คำสอนของศาสนาในข้อนี้ ดูจะเป็นหมันมากกว่าข้ออื่น เท่าที่เกี่ยวกับมนุษย์เราทั่วโลกปัจจุบัน.

วิธีการให้บรรพชา หรือการบวช นับว่าเป็นสิ่งที่น่าขันอย่างยิ่ง ในเมื่อ ได้ทราบว่า ทั้งพระเยซูคริสต์ และพระพุทธองค์ได้ทรงใช้วิธีเดียวกัน คือ วิธีเอหิภิกขุ อุปสัมปทานั้นเอง. เมื่อพระเยซูตรัสกับซีโมนว่า "จงตามเรามา" — (มารโก หนึ่ง/ ๑๗) หรือที่ครัสกับเลวีอย่างเคียวกัน ในมารโก สอง/๑๔ เพียงเท่านี้ก็เป็นอันว่า การ บวชเป็นสาวกของพระองค์ สมบูรณ์แล้ว. พระพุทธองค์ก็ได้ให้การอุปสมบทแก่กุลบุคร ค้วยพระองค์เอง ค้วยถ้อยคำสั้น ๆ เพียงเท่านั้นเหมือนกัน คือว่า "จงมา เพื่อประพฤติ การทำที่สุดแห่งทุกข์" พิธีอุปสมบทอันยึกยาว เหมือนที่ทำกันอยู่ในตอนหลังนั้น พระพุทธองค์ไม่ได้เคยทรงใช้เลย. เรื่องนี้แม้ค่อนข้างจะเป็นเรื่องเบ็คเคล็ค แต่ก็น่าขัน มากที่ไปครงกันอย่างไม่น่าเชื่อว่าเป็นเพียงการบังเอ็ญ หรือ co Incident ไปได้เลย.

ที่นี้อยากจะกล่าวถึงเรื่องที่เรียกว่า ปาฏิหาริย์.

เรื่องปาฏิหาริย์ นั้ นับว่าเป็นบัญหายุ่งยากที่สุดเกี่ยวกับศาสนา. พวกที่ มีความขลาดและยังไม่เข้าถึงธรรมนั้น สิ่งที่เรียกว่าปาฏิหาริย์มีความจำเป็นมากลำหรับเขา, มิฉะนั้นแล้วเขาจะไม่เกี่ยวข้องกับศาสนาเอาเสียทีเดียว. "ปาฏิหาริย์" มีความหมายแต่ เพียงว่าสิ่งที่น่าอัศจรรย์จนกรอบจำใจคนให้กล้อยตาม, แต่มิได้หมายความแต่เพียงการ กระทำฤทธิ์เดชที่น่ากลัว หรือประหลาดจนอธิบายไม่ได้นั้น หากแต่หมายถึงวิธีการ ธรรมดา ๆ เช่น การพูดจาสั่งสอน จนคนยอมกลับใจอย่างไม่น่าเชื้ออีกด้วย. พระ พุทธองค์ทรงใช้ และแนะให้ใช้แต่ปาฏิหาริย์อย่างนี้, และทรงติเตียนและห้ามปาฏิหาริย์ การกระทำฤทธิ์เดชอย่างที่เขาทำกัน และทรงอธิบายว่า ปาฏิหาริย์แบบนั้น พวกมายาวี ทั่วไปก็ทำได้ เดี๋ยวคนจะหาว่าพระองค์ก็เป็นพวกมายาวีพวกหนึ่ง ดังที่พระเยซูลูกกล่าว หาว่าขับผีได้ ก็เพราะเป็นนายแห่งพวกผี หาใช่เพราะเป็นบุครพระเจ้าไม่.

อิทธิปาฏิหาริย์ ชนิคที่กล่าวว่า ทำคนตาบอกให้หาย คนหูหนวกได้ยิน กนใบพูดได้ คนง่อยเดินได้ ลูกแกะเล่นกะเสือหรือราชสีห์ได้เป็นต้น นั้น ในหนังสือ ชั้นหลัง เช่นนิทานกถาแห่งอรรถกถาชาคก กล่าวว่าได้ปรากฏขึ้นเองในโลกนี้ ในขณะ ที่พระพุทธองค์ได้ทรัสรู้อนุตทรสัมมาสัมโพธิญาณ. แต่แม้กระนั้น พุทธบริษัททั่วไป

ก็ยังถือว่าเป็นปาฏิหาริย์ที่ค้องแปลความหมายจากภาษาคนเป็นภาษาธรรมอีกนั้นเอง เช่น ความหมายวามนษยดาบอดเพราะมอวชชา, ก็หมายความว่ามนุษย์อย่างน้อยคนหนึ่ง คือพระองค์เอง หรือความกับทุกข์นั้นเอง. ที่ว่า คนหูหนวกหายจากหูหนวก นั้น เขาพั่งอะไรไม่รู้เรื่องอันเกี่ยวกับความดับทุกข์หรือนิข สามารถ สั่งสอนให้เข้าใจได้ นั่นเอง. คนงอยเดน ใต้ หมาย ความว่ามนุษย์ตามธรรมดาเดินข้ามจากความทุกข์ไปสู่ความดับทุกข์ไม่ได้ คนใบ้พูดได้ หมายกวามว่ามนุษย์พูกเรื่องความ ทุกข์หรือนิพพานไม่เป็น เกี๋ยวนี้พูกเป็น. ลูกแกะ ลูกเนื้อ เล่นกับเสื้อหรือราชสีห์ ธรรมที่พระองค์ใก้ตรัสรุ้นั้น ทำให้เกิดเมตตากรุณากัน กนแข็งแรงไม่เบียดเบียนคนอ่อนแอ ดังนี้เป็นต้น. คำพูดเหลานั้น ต้องแปลความ สิ่งที่เรียกว่าปาฏิหาริย์จึงจะเป็นปาฏิหาริย์ หมายเป็นภาษาธรรมเสียก่อน ท่านทั้งหลายลองกำนวณคเถิกว่าการรักษาคนตาบอดให้หายสักคนห กับ การทำคนที่มีอวิชชาให้หมดอวิชชา นั้น อันไหนเป็นปาฏิหาริย์กว่ากัน ? อันไหน อันไหนทำยากกว่ากัน? นิยม อนุสาสนียปาฏิหาริย์ คือ การทำคนให้เข้าถึงอมตธรรม ว่าเป็น แท้จริง ยึ่งกว่าปาฏิหาริย์ใด ๆ. แม้ว่าเราจะสามารถทำคนตายให้กลับเป็นขึ้นมาได้ ยังเป็นทุกข์เท่าเดิม แต่ถ้าเขายังโงเทาเดิม คั้งนั้นปาฏิหาริย์ชนิคที่ว่า ทำกนทายให้กลายเป็นกนเป็นขึ้นมานั้น แผ่นดินพระเจ้าได้นั่นเอง, ข้าพเจ้าเข้าใจว่า คำกล่าวในไบเบิลที่ว่าพระเยซูคริสต์ทำคนที่

ตายให้เป็นได้นั้น ควรจะมีความหมายอย่างนี้, หากแต่การกระทำเช่นนี้ มีค่าหรือหมาย ลึกเกินไป พวกฟาริซายหรือข้าศึกของพระองค์ไม่อาจจะเข้าใจได้ จึงไม่เชื่อพระองค์ และทำการกำจัดพระองค์เสีย.

ปาฏิหาริย์ทั้งหมดของพระเยซูคริสต์ เป็นสิ่งที่กล่าวได้ว่าเป็นหมัน ต่อพวกฟาริซาย พระองค์จึงไม่ทรงประสงค์จะแสคงปาฏิหาริย์แก่คนพวกนี้อีก เพราะ ทำให้เขาไม่เชื่อพระองค์ยึงขึ้นไปอีก ๗ เท่า ดังคำตรัสของพระองค์ว่า "เมื่อผีถูกขับออก มาจากคนคนนั้นแล้ว มันก็เที่ยวไปตามที่แห้งแล้งต่าง ๆ เพื่อหาที่พักอาศัยแต่ก็ไม่ได้, ดังนั้นมันจึงพูดว่ากลับไปที่เรื่อนของคนที่เราเพิ่งออกมา, เมื่อไปถึงเรื่อนนั้น มันได้พบว่า เรื่อนว่างสะอาดเป็นระเบียบดี มันจึงไปพาผีอื่นที่ชั่วร้ายยิ่งกว่ามันมาอีกเจ็ดผี แล้วเข้าสิ่ง อยู่ในเรื่อนนั้น. ดังนั้นสภาพของคนคนนั้นในตอนนี้ ก็กลับเลวร้ายลงไปยิ่งกว่าตอนแรก เสียอีก." —(มักธาย สิบสอง/๔๓—๔๕). พระองค์ทรงรู้สึกว่าไม่มีประโยชน์อะไรที่จะ ทำปาฏิหาริย์กะคนที่ไม่เชื่อพระองค์, มิหนำซ้ำจะกล่าวหาพระองค์ว่าขับผีออกได้เพราะ ฤทธิ์ของนายผี ดังที่กล่าวไว้ในมัดธาย สิบสอง/๒๔ ยึงขึ้นไปอีกเท่านั้นเอง.

จากข้อความในมักราย สิบสอง/๔๑ และสิบหก/๔ ทำให้เราทราบได้ว่า
บรรดาปาฏิหาริย์ต่างๆ ของพระเยซูทั้งหมด นั้น ปาฏิหาริย์คือการที่พระองค์สิ้น
พระชนม์แล้วสามวันสามคืนก็กลับคืนชีพใหม่ นี้เป็นปาฏิหาริย์สูงสุดกว่าปาฏิหาริย์ใด.
แม้ปาฏิหาริย์ข้อนี้ ก็ยังต้องแปลความหมายจากภาษาคนเช่นนั้น ไปสู่ภาษาธรรมอยู่
นั้นเอง. ข้อนี้หมายความว่าเมื่อพระองค์สิ้นพระชนม์ไปแล้ว "สามวันสามคืน" ซึ่ง
อาจจะเล็งถึงกาลเวลาสมัยหนึ่ง ซึ่งจะเป็นสามปีหรือสามสิบปี หรือสามร้อยปีล่วงมา
คำสั่งสอนของพระองค์จะรุ่งเรืองขึ้นในโลกและครองโลก ซึ่งมีความหมายตรงกับคำว่า
ฟืนคืนซีพขึ้นมา; เช่นเดียวกับ พุทธศาสนาเพิ่งจะรุ่งเรืองเด่นขึ้นมา ก็ต่อเมื่อถึง
ศตวรรษที่สามหลังจากปรินิพพาน คือสมัยพระเจ้าอโศกมหาราชทรงนับถือและเผยแผ่

พุทธศาสนานั้นเอง. อีกอย่างหนึ่งควรจะนึกถึงข้อความในหนังสือชั้นหลังที่กล่าวว่า ถึง เวลาหนึ่งพระอัฏฐิธาตุของพระพุทธองค์ที่มีอยู่ในโลก จะรวมตัวกันเข้าเป็นพระพุทธองค์ ที่พื้นคืนชีพขึ้นมาอีกครั้งหนึ่ง จะทรงแสดงธรรมอันรุ่งเรื่องยิ่งกว่าคราวที่แล้วมา แล้ว จึงนิพพานโดยแท้จริง. ข้อนี้ชวนให้คิดว่า ความคิดที่ว่าพระศาสดาซึ่งดับขันธ์แล้ว กลับพื้นคืนชีพขึ้นมาอีกนั้น เป็น คติที่มีต้นตอมาจากอินเดียตั้งแต่ก่อนพุทธกาล ครัยซ้ำไป และเป็นสิ่งที่ต้องที่ความหมายในภาษาธรรม เช่นเดียวกับ "นิทานโบราณ ของโลกเซบราย" นั้นเหมือนกัน; หรือว่าใครจะยืมของใครมา เป็นสิ่งที่ต้องค้นคว้ากัน ต่อไป. สรุปความว่า สึงที่เรียกปาฏิหาริย์นั้น ในศาสนาพุทธก็ตาม ในศาสนา คริสต์ก็ตาม ที่มีข้อความอันกล่าวไว้อย่างภาษาคน สำหรับเด็ก ๆ หรือผู้ใหญ่ที่ยัง มีความรู้สึกอย่างเด็ก ๆ นั้น เป็นสิ่งที่ต้องตีความหมายออกเป็นภาษาธรรมเสมอไป. ขึ้นเชื้อตรงตามตัวอักษรแล้ว จะต้องโง่ลงไปอีกเจ็ดเท่าตัว ราวกะว่าผีเข้าสิ่งเพิ่มขึ้น อีกเจ็ดผืนั้นเอง.

ที่นี้มาถึงเรื่อง สาวกทรยศ. เรื่องสาวกทรยศนี้ มีด้วยกันทั้งแก่พระ เยซูกริสท์ และแก่พระพุทธองค์, กล่าวคือ ยูดาสอิสการิออก และพระเทวทัศท์ นั้นเอง.

สึ่งที่แปลกประหลาด ก็คือ พระเยซูคริสต์ก็ทรงทราบดีว่ายูดาสจะทำเช่น นั้น คังที่เราทราบได้จาก โยซัน เจ็ด/๖๔—๗๐ พระพุทธองค์ก็ทรงทราบดีว่า พระ เทวทัตต์จะต้องทำเช่นนั้น คังที่ปรากฏอยู่ในอรรถกถาชาดกมากมายหลายสิบแห่ง. แต่ แล้วทำไมพระศาสดาทั้งสอง จึงยอมรับคนสองคนนี้เข้ามาเป็นสาวกของพระองค์ ? สำหรับยูกาสนั้น ปรากฏว่าพระเยซูทรงเลือกเขาเองค้วยซ้ำไป, ทำไมจึงทรงทำอย่างนั้น เป็นสิ่งที่ต้องอธิบายกันตามแบบภาษาธรรมอีกนั้นเอง. คำตอบอาจจะรวม ๆ กันไปได้ ว่า เป็นเพราะเป็น ความประสงค์ของพระเจ้าที่จะให้เป็นเช่นนั้น เพื่อให้สิ่งที่เรียกว่า

"การไถ่มนุษย์จากบาป" (redemption) เป็นไปได้สำเร็จตามความประสงค์ของพระเจ้า, หรือเป็น การกรุณาแก่คนชั่วอย่างสูงสุดทั้งที่รู้อยู่, คังนี้เป็นต้น. แต่สำหรับพระ พุทธองค์นั้น อาจจะทรงถือว่าเป็น เรื่องที่ต้องเป็นไปตามกรรมของพระเทวทัตต์เอง, หรือกล่าว อีกอย่างหนึ่งก็ว่า เป็น เรื่องธรรมคา ไม่มีความหมายอะไรเป็นพิเศษสำหรับ ผู้หลุดพ้นแล้วจากอุปาทาน จึงทรงปล่อยให้สิ่งค่าง ๆ เป็นไปคามกฎของมันเอง. ไม่มี การทรยศ ไม่มีการไม่ทรยศ สำหรับพระองค์, หรืออีกนัยหนึ่งก็คือไม่มีความหมายสำหรับ พระองค์ผู้ไม่ประสงค์อะไรจากใคร, ไม่มีการได้การเสีย, การอยู่หรือการตาย อีกต่อไป. ถ้าจะมองกันในแง่ของการไถ่บาป ก็พอจะมองได้บ้างว่า การรับคนที่โลกเรียกว่าคนทรยศ เข้ามาเพื่อเบียกเบียนพระองค์เองนั้น เป็น สิ่งหนึ่งที่ทำให้คนทั้งปวงเกิดความสนใจ ในธรรมของพระองค์เป็นพิเศษ และบุชาการเสียสละของพระองค์, เหล่านั้นในการที่จะเข้าถึงธรรมด้วยเหมือนกัน. และที่สำคัญกว่านั้นก็คือ จะต้องเป็น ที่ยอมรับกันว่า การทรยศของสาวกบางคนนั้น เป็นสิ่งหนึ่งซึ่งพระศาสดาทุก ๆ พระองค์จะต้องเผชิญ หาใช่เฉพาะแต่พระเยซูกริสต์และพระพุทธองค์แต่เพียงสอง พระองค์ไม่. บัญหาเหลืออยู่แต่เพียงว่า ผลแห่งการทรยศนั้น จะแตกต่างมากน้อยกว่า กันอย่างไรเท่านั้น และย่อมจะขึ้นอยู่กับมติของมหาชนที่นั้นส่วนหนึ่งค้วย.

ค. พระเยซูคริสต์ในฐานะเป็นบุตรพระเจ้า. ผู้ที่ไม่ยอมเชื่อหรือ นับถือพระเยซูคริสต์ ย่อมสบประมาทพระองค์ว่าเป็นบุตรที่ไม่มีบิคา. แต่ในมักธาย หนึ่ง/๒๐ มีข้อความกล่าวว่า "เมื่อโยเสฟกำลังไตร่ตรองอยู่นั้น ทูตของพระเจ้าได้ปรากฎ แก่เขาในความผื่น และบอกเขาว่า โยเสฟผู้บุตรแห่งคาวิค, ท่านอย่ากลัวในการที่จะรับ มาเรียภรรยาท่าน, เพราะว่าบุตรที่ปฏิสนชิในครรภ์ของมาเรียแล้วนั้น เป็นบุตรแห่ง วิญญาณบริสุทธิ์. มาเรียจะคลอดบุตรเป็นชาย และท่านจงขนานนามนั้นว่า เยซูส เพราะว่าท่านจะช่วยคนทั้งปวงให้พ้นจากบาปของเขา." ข้อนี้หมายความว่า พระเยซู คริสต์ เป็นบุตรของพระเจ้า, ในเมื่อกล่าวอย่างภาษาคน. สำหรับพระพุทธองค์
ก็มีเรื่องราวที่แสกงว่าเป็นบุตรพระเจ้าในทำนองนี้ ปรากฏอยู่ในหินสลักพุทธประวัติยุค
พ.ศ. ๔๐๐ เศษ เช่นหินสลักภารหุดเป็นค้น ที่กล่าวว่า มีช้างเผือกลงมาจากสวรรค์
วนรอบพระกายพระนางมหามายาสามรอบแล้ว เข้าไปในอุทร และตั้งปฏิสนธิพระสิทธัตถกุมารในเวลานั้น อันเป็นเวลาที่พระมารคากำลังอยู่ในอุโบสถศีลไม่ข้องแระค้วยผู้ชาย
และบรรทมหลับทรงพระสุบิน. ข้อความนี้มาปรากฏอยู่ในหนังสือรุ่นต่อมา เช่นคัมภีร์
ปฐมสมโพธิ์เป็นค้น มีข้อความตรงกัน. นี่แสกงให้เห็นว่า คติที่ว่าพระสาสดาที่
สำคัญ ๆ จะต้องเป็นบุตรพระเจ้า, ไม่ใช่บุตรมนุษย์นั้น, มีในอินเดียแล้วตั้งแต่
ก่อนการกำเนิดของพระคริสต์ตั้ง ๑—๒ ศตวรรษ, คังนั้นการที่พระเยชุคริสต์จะถือ
กำเนิดจากพระเจ้าอีกองค์หนึ่งนั้น ย่อมไม่เป็นของแปลกสำหรับพุทธบริษัท และทั้งยัง
จะถือว่าคติหรือลัทธิเช่นนี้มีแล้วในอินเดีย ในฐานะเป็นต้นตอค้วยซ้ำไป. บัญหาเหลือ
อยู่แต่ว่าเราจะถือเอาตามตัวหนังสือเช่นนั้น, หรือว่าเราจะต้องคีกวามในภาษาธรรมกัน
เสียก่อนว่าอย่างไรเท่านั้นเอง. นีเรียกว่า ความเป็นบุตรพระเจ้าอย่างภาษาคน.

สำหรับ ความเป็นบุตรพระเจ้าในภาษาธรรม ซึ่งที่ความหมายออกไปจาก
ภาษาคนนั้นมีใก้หลายอย่าง เช่นว่า พระเยซูคริสต์เป็นส่วนหนึ่งของพระเจ้า ที่แยก
ออกมาเป็นคราวๆ เพื่อช่วยสั่งสอนโลกเช่นเคียวกับศาสภาพยากุรณ์องค์อื่น ๆ ตามยุค
ตามสมัยไป. สิ่งที่เรียกว่า "พระเจ้า" นั้นไม่ใช่รูปธรรมนามธรรม ไม่มีเนื้อตัว ไม่มี
ปากหรือเสียงจะพูก อย่างที่เราพูคกัน, แต่สามารถบันดาลให้เกิดมีเนื้อมีตัว มีปากมีเสียง
ที่จะพูก โดยทางบุคกลที่ถือกันว่าเป็นบุตรของพระองค์ เพราะเขาพูดสิ่งที่พระเจ้าทรง
ประสงค์จะให้พูก. คติมหายานในผ่ายพระพุทธศาสนา บัญญัติขึ้นไว้ว่า มี พระพุทธเจ้าอันกันนี้ เจ้าที่พุทธ" อยู่องค์หนึ่ง มีลักษณะเป็นอนันตกาลหรืออนันตชีพทำนองเคียว
กับที่กล่าวไว้สำหรับพระเจ้า. จากพระพุทธเจ้าองค์นี้ มีพระพุทธเจ้าอย่างที่เป็นมนุษย์

ในประวัติศาสตร์ เช่นพระโคคมพุทธ หรือพระเยซูเป็นค้น แยกตัวออกมาเป็นยุคเป็น คราว แล้วแต่เหตุการณ์จะเป็นไป. นี้เห็นได้ว่าเป็นเรื่องทำนองเดียวกันแท้. ถ้า ท่านทั้งหลายยอมรับว่า พระเจ้านั้นคือสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" คังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น ก็เป็นอันกล่าวได้ว่า ทุกสิ่งคลอดออกมาจากธรรม รวมทั้งผู้ที่จะเป็นพระศาสดาด้วย. ผิดกันอยู่ก็แต่ว่า ส่วนมากนั้นไม่พูด หรือไม่แสดงสิ่งที่ "ธรรม" ต้องการให้แสดงในฐานะ เป็นสิ่งคับทุกข์, แต่กลับไปแสดงสิ่งที่เป็นทุกข์หรือเป็นบาปกันเสียหมด จึงไม่ได้นามว่า บุตรพระเจ้า. จะเป็นบุตรพระเจ้าได้ ก็เฉพาะแต่ผู้ที่สามารถแสดงสิ่งที่ทำมนุษย์ให้เข้า ถึง "ธรรม" นั้นเท่านั้นเอง.

บุตรพระเจ้า ในภาษาคนก็ดี ในภาษาธรรมก็ดี, เป็นสิ่งที่ยอมรับได้ในหมู่ พุทธบริษัท โดยไม่มีข้อรังเกียจแต่ประการใด.

(ง) พระเยซูคริสต์ในฐานะที่เป็นพระเจ้าเสียเอง. มีข้อความในใบเบิล ส่วน New Testament นั่นเอง ที่แสดงร่องรอยให้เห็นว่า พระเยซูก็มีทูศสวรรค์ และมี แผ่นดินสวรค์. ข้อนี้ย่อมแสดงว่า คำว่าพระเยซูในกรณีเช่นนี้ เล็งถึงพระเจ้า โดยตรง, เพราะว่าเราอาจจะกล่าวได้ว่า ในองค์พระเยซูนั้น มีสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า. เรา อาจจะไล่ขึ้นไปตามลำดับโดยภาษาคนว่า ในร่างกายของพระเยซู มีวิญญาณที่มาจากพระเจ้า, ในวิญญาณนั้นมีคุณสมบัติแสดงลักษณะ หรือ qualificative faculty ของพระเจ้า อยู่โดยแน่นอน. ดังนั้นเมื่อเราจะระบุหรือซื้องค์พระเจ้า เราจะซี้ที่ร่างกาย หรือที่วิญญาณ หรือที่ "สิ่ง" ซึ่งมีอยู่ในวิญญาณนั้น หรือเป็นคุณสมบัติของวิญญาณนั้นกันดีเล่า? พระพุทธองค์ตรัสว่า "ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็นเรา, ผู้ใดไม่เห็นธรรม ผู้นั้นไม่เห็นเรา แม้ว่าเขาจะจับมุมจีวรของเราถืออยู่" —(อิติ. ขุ. ๒๔/๓๐๐). ข้อนี้หมายความว่า ผู้ที่ เห็นพระองค์นั้น คือผู้ที่เห็นธรรมอนมีอยู่ในใจของพระองค์, มิใช่เห็นที่ร่างกาย หรือใจของพระองค์, แต่เห็นที่ สิ่ง ที่มีอยู่ในใจ

พระเจ้า. คังนั้น สิ่งนั้นจะเป็นบุตรของพระเจ้า หรืออะไรของพระเจ้าไม่ได้อีกแล้ว นอก จากจะเป็นพระเจ้าเสียเอง. พุทธะก็คือ "ธรรม"; "ธรรม" ก็คือพระเจ้า. คังนั้น พระเยซูคริสต์ ในกรณีที่เล็งถึงสิ่งที่มีอยู่ในวิญญาณของท่าน ก็คือพระเจ้าเสียเองนั้นเอง. ร่างกาย และวิญญาณ เป็นเพียงเปลือกที่รอง ๆ ออกไป. นี่คือ พระเยซูคริสต์ในฐานะ ที่เป็นพระเจ้าเสียเอง ในเมื่อกล่าวอย่างภาษาธรรม.

บักนี้ เราหาพบพระเยซูคริสต์ใด้ครบแล้วทั้ง ๔ สถาน คือ พระเยซู กริสต์ในฐานะเป็นบุศรคาวิก ๑, พระเยซูคริสต์ในฐานะที่เป็นศาสดาในประวัติศาสตร์ ๑, พระเยซูคริสต์ในฐานะที่เป็นบุศรพระเจ้า ๑, และพระเยซูคริสต์ในฐานะที่เป็นพระเจ้า เสียเอง ๑, และเราสามารถรู้จักพระพุทธองค์ได้ในลักษณะ ๔ สถานนี้เช่นเดียวกัน.

## พระเจ้าในฐานะที่เป็นพระจิต หรือวิญญาณ.

เมื่อจะกล่าวกันถึง พระเจ้าในฐานะที่เป็นพระจิต หรือวิญญาณแล้ว ข้าพเจ้าอยากจะขอร้องให้ทุกคนระลึกถึงข้อความใน โยชัน หนึ่ง/๑—๕ กันอีกครั้งหนึ่ง. ข้อความนั้นมีว่า "พระคำมือยู่แล้วตั้งแต่เดิมที, และพระคำนั้นได้อยู่กับพระเจ้า, และ พระคำนั้นเป็นพระเจ้า. พระองค์ (คือพระคำ) ได้อยู่กับพระเจ้าตั้งแต่เดิมที; สิ่งทั้งปวงได้ถูกสร้างขึ้นจากพระองค์ (พระคำ). ไม่มีอะไรที่สร้างขึ้นแล้ว เป็นสิ่งที่สร้างขึ้นได้โดยปราศจากพระองค์ (พระคำ). ในพระองค์ (พระคำ) มีชีวิต, และชีวิตนั้นเป็น แสงสว่างของมนุษย์. แสงสว่างนั้น ส่องลงในความมืด และความมืดนั้นมิได้ครอบงำแสง สว่างนั้น," คังนี้. สิ่งที่เรียกพระคำ (The Word) หรือพระวจนะ นี้คืออะไรกันแน่. ข้าพเจ้าเข้าใจว่าพระคำนั้นเอง คือสิ่งที่เรียกอีกชื่อหนึ่งว่า Spirit ที่มาแปลกันเป็น ภาษาไทยว่า จิตหรือวิญญาณ, ซึ่งเป็นคำแปลที่ทำให้คนไทยเข้าใจผิดต่อสิ่งนั้น เป็น

อย่างยิ่ง, เมื่อเข้าใจผิกต่อกำว่า spirit แล้ว ก็ย่อมเข้าใจกำว่าพระเจ้าในฐานะที่เป็น พระจิต หรือพระวิญญาณ ผิดไปอีกต่อหนึ่ง, คือทำให้มีความหมายไปในทำนองที่เป็น consciousness หรือ soul ไปเสีย. สิ่งที่เรียกว่า พระกำ นั้นบ่งถึงชีวิต (life) และแสง สว่าง (light) อย่างชัดเจนอยู่ในข้อความแห่งโยชันนั้น. สิ่งที่เรียกว่า spirit นั้น มี ความหมายของกำว่า life และกำว่า light อยู่อย่างเต็มที่, ดังนั้นจึงไม่ใช่สิ่งที่เรียกว่าจิด หรือวิญญาณในภาษาไทย. ถ้าจะใช้คำว่าจิดหรือวิญญาณก็ตามก็ต้องให้ความหมายแก่กำ คำนี้เสียใหม่ ซึ่งมิใช่ความหมายที่ใช้กันอยู่ในภาษาไทยตามธรรมดา หรือแม้แต่ในภาษา บาลีซึ่งเป็นต้นกำเนิดของกำสองกำนี้ในภาษาไทย.

สำหรับ คำว่า The Word หรือพระคำ นั้น เห็นได้ชัดว่าเล็งถึง ธรรม ในฐานะที่เป็นกฎของธรรมชาติ หรือที่เรียกกันในพุทธศาสนาว่า "ส**จ**จธรรม" นั้น เอง. สิ่งนี้มีแล้วแต่เดิมที่, สิ่งนี้อยู่กับพระเจ้ามาแต่เดิมที่, สิ่งนี้เป็นอันเดียวกับ พระเจ้า, สิ่งนี้เป็นชีวิตและเป็นแสงสว่างของมนุษย์. คังนั้นจึงเป็น spirit หรือใจกลาง ของทุกสิ่ง. สิ่งที่เป็นใจกลางของทุกสิ่งนั้น ในพุทธศาสนาเรียกว่า "ธรรม" ไม่มีคำ อื่นที่ดีไปกว่าคำคำนี้. ดังนั้นเมื่อกล่าวกันคามภาษาธรรมดาแล้ว สิ่งที่เรียกว่า spirit นั้นก็คือ ธรรม ในพุทธศาสนานั้นเอง, มีความหมายเป็นได้ทั้งชีวิต และแสงสว่าง พร้อมกันไปในกราวเกี่ยว. ผู้ที่เชี่ยวชาญทางศัพทศาสตร (etymologist) ควรจะสอบ สวนรากคำของคำว่า spirit ซึ่งอยู่ในรูปของภาษากรี๊ก หรือละคิน คูกันเสียใหม่ เพื่อจะ ได้แปลคำว่า spirit นั้นออกมาเป็นภาษาไทยโดยถูกต้อง ทั้งโดยคำ และโดยความหมาย (คือทั้งโดยพยัญชนะและโดยอรรถ) เพราะเป็นคำที่สำคัญที่สุดคำหนึ่งในคริสตธรรมใน ฐานะที่เป็นพระเจ้า. ข้อนั้นจะเป็นการกี ใน การที่ชาวไทยจะได้เข้าใจคำว่าพระจิต หรือพระวิญญาณอย่างถูกต้อง ถึงกับยอมรับได้ว่าตั้งอยู่ในฐานะที่เป็นพระเจ้าได้จริง แล้วมีความสนิทสนมกับคริสตธรรมได้เต็มที่. สำหรับคำว่า holy ghost นั้น คนไทย พั่งแล้วสะกุ้ง แต่แล้วก็อธิบายไม่ได้ว่าเพราะเหตุไร. เพื่อเป็นการเข้าใจได้ง่ายยิ่งขึ้นไป เราอาจลองพิจารณาคำทั้งสามคำนี้ดูพร้อมๆ กัน โดยอาศัยคำว่า ตรีมูรติ หรือ trinity นั้นเอง.

### ๗. พระเจ้าในฐานะสิ่ง ๓ สิ่งรวมกัน (TRINITY).

ถ้าจะอธิบายให้เด็กๆ เข้าใจถึง trinity ได้ โดยง่าย หรือโดยเร็วแล้ว ควรใช้ อุปมาในภาษาคน คือ :—

> พระบิดา บนสวรรค์ เท่ากับเจ้าของบ่อพลอยมีเพชรพลอยมาก. พระบุตร คือพระเยซู เท่ากับผู้เอาเพชรพลอยไปแจกทั่วโลก. พระจิต หรือพระวิญญาณ เท่ากับเพชรพลอยนั้นเอง.

สิ่งทั้งสามนี้เป็นสิ่งเคียวกัน โดยมีเพชวพลอยค้วยกัน ทำงานรวมกัน ไม่ อาจจะแยกจากกันได้ เช่นเคียวกับ trinity ในพุทธศาสนา คือ พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์.

> พระพุทธองค์ คือผู้ค้นพบบ่อพลอยอันมหาศาล. พระธรรม คือเพชรพลอยเหล่านั้น. พระสงฆ์ คือผู้นำเพชรพลอยไปแจกทั่วโลก.

เมื่อเป็นคังนี้แล้ว ท่านทั้งหลายลองเปรียบเทียบ ครีมูรคิของพุทธบริษัท กับครีมูรคิของคริสคศาสนิก ดูเองเถิดว่า อะไรคืออะไร และจะมีอะไรแคกค่างกันที่ ครุงไหนหรือไม่. แต่สิ่งที่สำคัญที่สุดก็คือ คำว่า God the spirit ในที่นั้น การจะแปล คำว่า spirit นั้นออกมาเป็นภาษาไทยว่าอย่างไรดี จึงจะตรงกับความหมายคั้งเดิมในภาษา เฮบราย, ภาษากรี๊ก, และภาษาละติน ที่เขาใช้กันอยู่ในกาลก่อน. บางทีเราอาจได้ คำแปลในภาษาไทย ที่ดีกว่าที่ใช้กันอยู่ในเวลานี้ก็ได้.

ในที่สุด เราจะเห็นได้ว่า เมื่อเอา trintty เป็นหลักแล้ว พุทธบริษัทกับ คริสตศาสนิกชน ย่อมประสานงานกันในการทำสิ่งที่เป็นสันติสุขในโลก ให้แก่กันและกัน ได้เป็นอย่างดี อย่างที่ไม่เคยพบเห็นกันมาก่อน เป็นแน่ทีเดียว.

สรุปความ แห่งปาฐกถาที่สองนี้ว่า ผู้อยากจะเข้าถึงพระเจ้า จะต้อง พยายาม ศึกษาสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้านั้นให้ครบทุกแง่ทุกมุม เพื่อทำพระเจ้าที่แท้จริงใน ภาษาธรรมให้เกิดขึ้นในใจของตน และมีชั่วโมงที่พระเจ้าอยู่กับตน นั้นให้มากขึ้นทุกที่ ๆ จนกระทั่งกลายเป็น ผู้อยู่กับพระเจ้าตลอดเวลา ไม่มีระยะว่างเว้น, แล้วก็จะมีผลเช่น เคียวกับพุทธบริษัทผู้เข้าถึงธรรมโดยแท้จริง มีแต่จิตใจที่ สะอาด — สว่าง — สงบอยู่ ตลอดเวลา ฉันใดก็ฉันนั้น.

พระเจ้าในความหมายทั่วไป คือสิ่งที่ทุกคน ต้องเชื้อ ต้องกลัว ต้อง อ้อนวอน และต้องประจบด้วยการประพฤติตนให้ตรงตามที่พระองค์ประสงค์. พระ เจ้าในภาษาธรรม ของพุทธบริษัทนั้น เป็นสิ่งที่ต้องแยกออกเป็นส่วน ๆ คือส่วนที่ เป็นอวิชชาหรือทัณหาผู้สร้างสรรปรุงแต่งนั้น ต้องทำให้กลายเป็นวิชชา หยุดสร้าง และปรุงแต่ง เพื่อเกิดเป็นความสงบขึ้นมาแทน. ส่วนที่เป็นกรรมหรือกฏแห่งกรรม นั้น ต้องสังเกตและกระทำไปจนถึงกรรมที่ไม่ดีไม่ชั่ว แต่เป็นที่สิ้นสุดแห่งกรรมก็กรรม ชั่ว ก็จะลุถึงการหยุดเวียนว่ายและเป็นความสงบไปอีกเช่นเทียวกัน. พระเจ้าในภาษา คน มีไว้สำหรับสอนคนที่ยังมีความรู้สึกอย่างเด็ก ๆ และกล่าวไว้ในรูปของนิยาย หรือ mythology เพื่อจำง่าย เชื่อง่าย, พระเจ้าในภาษาคนทุกเรื่องทุกราว สามารถแปล ออกไปเป็นพระเจ้าในภาษาธรรมได้ทั้งสิ้น และจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องทำเช่นนั้น,

มิฉะนั้นแล้วมนุษย์จะไม่ถึงพระเจ้าที่แท้จริงได้ แต่จะจมปลักอยู่ในความเชื้อที่งมงายไปในที่สุด. พระเจ้าในฐานะที่เป็นพระบุตร กล่าวคือพระเยชูคริสต์นั้น ในฐานะที่เป็นบุตรดาวิคก็ดี เป็นบุตรดาวิคก็ดี เป็นศาสดาในประวัติศาสตร์ก็ดี เป็นบุตรพระเจ้าก็ดี หรือเป็นเพียง กุณธรรมอันประเสริฐที่มีอยู่ในใจของท่านเองก็ดี ล้วนแต่มีเรื่องราวที่อาจจะทำให้ กลมกลืนกันกับความเป็นไปในประวัติของพระพุทธองค์ ได้อย่างน่าประหลาดใจ. พระเจ้าในฐานะที่เป็นพระจิต ในคริสตธรรม ควรจะเล็งถึงสิ่งที่เรียกว่า นิยยานิกธรรม ในพระพุทธศาสนา เป็นของขวัญอันสูงสุดของสัตวโลก อย่างกะเป็นเพชรพลอยทาง วิญญาณ (spiritual gem) น่ายินดีปรีดาอย่างยิ่ง. ส่วน พระเจ้าในฐานะที่เป็นตรีมูรติ หรือ trinity นั้นเป็น ของกลางสำหรับโลก และมีอยู่แล้วด้วยกันในทุก ๆ ศาสนา ที่ ปรากฏแล้วแก่มนุษย์ในโลกนี้ หรือโลกอื่น ๆ ถ้าหากจะมี.

#### จบตอนที่สอง

(อันว่าด้วยการสร้างโลก พระบิดา พระบุตร และพระจิต)

คริสตธรรม – พุทธธรรม ตอนที่ ๓

## เรื่องการไถ่บาป และ การประสบความสำเร็จ.

ท่านผู้พึ่งทั้งหลาย,

ในการบรรยายครั้งที่สามนี้ จะได้พิจารณากันถึงสิ่งที่เรียกว่า การไถ่บาป และ ผลสำเร็จอันจะพึงได้รับในขั้นสุดท้าย, สองเรื่องค้วยกัน.

#### ๑. การไถ่บาป (redemption).

สำหรับ การไถ่บาปของพระเยซูคริสต์ นั้น พุทธบริษัทมีความรู้สึกว่ามี ความหมายตรงกันกับ "การบำเพ็ญบารมีเพื่อการรื้อขนสัตว์ออกจากกองทุกข์" นั่นเอง. ก่อนแต่ที่จะเป็นพระพุทธเจ้าโดยสมบูรณ์ จะต้องมีการบำเพ็ญบารมี เพื่อเห็นแก่ผู้อื่น กระทั่งยอมเสียชีวิศของคนเอง เสียสละบุศรภรรยาที่รักและเสียอวัยวะและอื่น ๆ มาแล้ว อย่างมากมาย จนกระทั่งเป็นพระพุทธเจ้าแล้ว ยังทำการ "รื้อขน" มนุษย์ออกจากกอง ทุกข์ ซึ่งเป็นเสมือนนรกในบัจจุบัน, ทำความร่มเย็นให้เกิดขึ้นในโลก แม้แก่สัตว์เครจะ ฉานทั่วไป. อาการอย่างนี้ มีความหมายตรงที่เสียสละชีวิตหรือความสุขส่วนตัว เพื่อ ช่วยผู้อื่นโดยตรง, จึงได้เรียกว่า เป็น "การไถ่" คือเอาการเสียสละของพระองค์ ไถ่สัตว์ ออกมาเสียจากการผูกพันของกิเลสตัณหา ซึ่งเป็นการผูกพันไม่มีอะไรเสมอเหมือน. สัตว์ ทั้งปวงมีอวิชชา เป็นเสมือนเจ้าหนี้ หรือพญามาร ยึดตัวเอาไว้ ในเมื่อพูดอย่างภาษาคน. และเมื่อพูดอย่างภาษาธรรม ก็คือ เขาจมอยู่ในความโง่ของเขาเองอย่างหลับหูหลับตา ไม่ยอมเชื้อพังใครง่าย ๆ จึงต้องมีผู้ยอมเสียสละ ถึงขนาดเสียสละชีวิต เพื่อทำให้เขา หายโง่ และเป็นอิสระจากความทุกข์ชนิดที่ไม่รู้สึกตัวของเขาเอง. การยอมสละชีวิตของ "ผู้ไถ่" นั้น มีผลยึดยาวตลอดกาลนาน เพราะได้มอบมรดกแห่งคำชี้แจงสั่งสอนนั้นไว้ ในโลก ตลอดเวลาเป็นศตวรรษ หรือเป็นสิบ ๆ ศตวรรษทีเดียว.

ความหมายที่สำคัญที่ต้องทำความเข้าใจกัน ให้ถูกต้องนั้น คือสิ่งที่เรียก ว่า "การไถ่" นั้นมีอยู่สองชั้น หรือสองซ้อน ชั้นแรก เป็น การไถ่ของผู้อื่น, ชั้นที่ สองเป็น การไถ่ของตัวเอง. พระพุทธองค์ทรงเสียสละทุกประการเพื่อกันให้พบวิธีฆ่า กิเลสหรือมารเสียก่อน แล้วจึงทรงเสียสละสั่งสอนสัตว์ค้วยการผ่าอันตรายอย่างยิ่งจน ชนะน้ำใจเขาได้, เมื่อผู้นั้นเข้าใจในคำสั่งสอนนั้นแล้ว ก็นำมาปฏิบัติเพื่อถอนตนออกจาก ความโง่หรือกิเลสของตนจึงรอดได้. ตอนแรกเป็นการไถ่ของพระศาสดา ตอนหลังเป็น การไถ่ของตนเอง, มีอยู่เป็นสองตอนดังนี้. แต่เนื่องจากความสำคัญที่สุดนั้นอยู่ในตอน สุดท้าย พุทธบริษัทจึงถือว่าไถ่ตนเองนั้นเป็นหลักสำคัญ ถึงกับเรียกว่า อตุตา หิ อดตใน นาโถ ซึ่งแปลว่า "ตัวเองเป็นที่พึ่งแก่ตัวเอง" — (อัตตวรรค ธ.ขุ.), และพระพุทธองค์ ก็ทรงรับรองเช่นนั้น โดยที่มีคำตรัสไว้ว่า "การเดินทางเป็นสิ่งที่ท่านทั้งหลายต้องเดินเอง, พระตถากตทั้งหลายเป็นแต่ผู้ชี้หนทาง" — (ธ. ขุ. ๒๕/๕๑). ถ้าปราสจากการเดินของ คนเองเสียแล้ว เราก็ถึง "แผ่นดินของพระเจ้า" ไม่ได้.

แต่อย่างไรก็ตาม ทุกคนยอมรับว่า ถ้าปราสจากการชี้ทางของพระพุทธ องค์เสียแล้ว การเดินทางก็ไม่มี แม้เผอิญจะมีใครบางคน คลำหาหนทางจนพบค้วย ความลำบากของตนเองสักคนสองคน เขาก็จะไม่สามารถกลับมารับใครได้ คือเขารู้แคบเกิน ไปเฉพาะตัวเขาเอง ไม่มีบัญญาที่จะพุดให้คนอื่นเข้าใจในเรื่องอันแสนจะลึกซึ้งนี้ได้, ต้อง เป็นสติบัญญาของบุคคลในระดับพระพุทธเจ้า จึงจะสามารถบอกให้เดิน และเดินตามตัว อย่างกันเป็นลำดับ ๆ มา, ผู้ไถ่บาปชั้นแรกจึงคือพระศาสดา และผู้ไถ่ที่เป็นตัวการ แท้จริง คือตัวผู้เดินทางนั้นเอง. ถ้ายอมรับหลักการอันนี้ เราจะมองเห็นได้ว่า การไถ่บาปนี้มีด้วยกันในทุก ๆ สาสนา, เหมือนกันโดยใจความ ผิดกันก็เพียงคำอธิบาย ที่ปลีกย่อย.

การไถ่บาป กับการล้างบาป นั้นไม่เหมือนกัน. การล้างบาปก็เป็น ไปในทำนองให้ผู้อื่นล้างให้ และเป็นเรื่องขลังหรือศักดิ์สิทธิ์ ไม่ยอมให้อธิบาย. ในผ่าย ขึ้นดู มีกล่าวถึงเรื่องพระรามช่วยทำการล้างบาปให้นางอหัลยาเป็นต้น ไม่มีความหมาย เป็นการไถ่บาปในที่นี้ เว้นเสียแต่จะแปลความหมายในภาษาคนทำนองนั้น ให้มาเป็น ความหมายทางภาษาธรรมเสียก่อนเท่านั้น. ทางพุทธศาสนาไม่ยอมรับเรื่องการล้าง บาป ด้วยวิธีศักดิ์สิทธิ์ หรือวัตถุศักดิ์สิทธิ์เช่นน้ำศักดิ์สิทธิ์เป็นต้น. ยอมรับได้เฉพาะ ไถ่บาปในความหมายดังที่กล่าวมาแล้ว.

สำหรับบัญหาที่ว่า การไถ่บาปชนิดไหนควรจัดเป็น "มหาไถ่" หรือ great redemption นั้น ทางพุทธบริษัทจะ ไม่ถือเอาสิ่งที่เสียสละออกไปเป็นประมาณ แต่ จะถือเอาสิ่งที่ผู้ถูกไถ่จะได้รับ เป็นประมาณ. ข้อนี้หมายความว่า ถ้าการไถ่นั้น ทำให้ คนได้รับประโยชน์อันสูงสุด เช่นได้รับนิพพาน หรือแผ่นดินพระเจ้าเป็นผลตอบแทน แล้ว ก็ถือว่าการไถ่นั้นเป็นการไถ่สูงสุด หรือ "มหาไถ่", ส่วนการที่จะต้องเสียสละชีวิต หรือไม่นั้น ไม่เป็นของสำคัญ. ถ้าเสียสละชีวิตไป แล้วผลเกิดขึ้นเพียงเล็กน้อย ก็เสีย

ชีวิคเปล่า ไม่เป็นการไถ่ที่สูงสุดไปได้. ดังนั้น การไถ่ที่สูงสุด ไม่จำเป็นที่ผู้ไถ่จะต้อง เสียชีวิตเลยก็ได้.

ข้าพเจ้าเข้าใจว่า พระเยซูคริสต์ได้รับสมญาว่า "พระมหาไล่" (GREAT REDEEMER) นั้น เป็นเพราะพระองค์ได้ทรงพยายามให้เชื้อสายของอาคามที่กินผลไม้ อันทำให้ต้องตายทางวิญญาณเข้าไปจนเกิดมี "บาปดั้งเดิม" กันทุกคนนั้น แห่งชีวิต (tree of life) กันเสียใหม่ แล้วพ้นจากบาปคั้งเคิมได้ กล่าวคือการปฏิบัติตาม คำสอนของพระองค์ จนเข้าถึงแผ่นคินพระเจ้าได้. อันนี้เป็นเหตุให้พระองค์ทรงได้ สมญาว่า "พระมหาไถ่", หาใช่เพราะการไถ่โดยเอาชีวิตเป็นเดิมพันไม่ เป็นสิ่งที่เล็กน้อยเกินไปสำหรับบุคคลอย่างพระเยซู หรือพระพุทธเจ้า. ได้สังเกตเห็นว่ามีคริสตศาสนิกจำนวนมาก ยึกถือกันที่การเสียสละชีวิตกันอย่างเคียว ข้าพเจ้าจึงขอเสนอความคิดของพุทธบริษัทเบ็นเครื่องเทียบไว้ในที่นี้. ข้าพเจ้าอยากจะ กล่าวว่า พระเยซูคริสต์จะเสียชีวิต หรือไม่เสียชีวิตก็ตาม เป็นเรื่องธรรมดาสามัญ ไม่เกี่ยว กับการไถ่ก็ได้, เพราะว่า ถ้าพระองค์ไปทรงสั่งสอนเช่นนั้นในประเทศอินเคีย โดย เฉพาะในสมัยพุทธกาลแล้ว พระองก์จะไม่ก้องเสียชีวิตเลย และอาจทรงสั่งสอนได้สืบ ไปจนคลอกอายุขัยของพระองค์. การไถ่อย่างสูงสุดของพระองค์ อยู่ที่การทำให้ คนเข้าถึงแผ่นดินพระเจ้าได้ ในฐานะที่เป็นผลอันประเสริฐ (consumation) นั้นเอง. ถ้าหากพระองค์จะไปพูดกับคนโง่แล้ว แม้จะทรงเสียชีวิตอีกกีครั้ง อันใกเลย เพราะไม่มีใครเข้าถึงแผ่นกินพระเจ้าได้ แม้แต่สักคนเดียว.

ความหมายของ redemption อันแท้จริง นั้น คือ การทำให้มีการเกิด ใหม่ ดังที่กล่าวถึงในโยฮัน สาม/๓ นั้นเอง และเป็นสิ่งที่พระเยซูทรงค้องประสงค์ อย่างยิ่ง. พระพุทธองค์ทรงผ่ำคาบขององคุลิมาลเข้าไปทำให้เขาได้เกิดใหม่ที่ตรงนั้นเอง. นี้เป็นตัวอย่างของการไถ่ส่วนบุคคลที่เป็นชั้นสูงสุดในพุทธศาสนา. ดังนั้นเราสรุปความ ได้อย่างสั้น ๆ ที่สุดว่า การไถ่บาปคือ การทำให้คนเกิดใหม่ทางวิญญาณในบัจจุบัน-ชาตินี้เอง. สาสนาทุกสาสนาต้องมีสิ่งที่เราเรียกกันในที่นี้ว่า "การไถ่" เป็นงาน สำคัญด้วยกันทุกสาสนา, มิฉะนั้นแล้วก็จะสูญเสียความหมายของความเป็นสาสนาเอา ทีเดียว.

ถ้าเขยิบออกไปอีกหน่อย เราอาจจะกล่าวได้ว่า การไถ่บาปนั้นเป็นงาน คนจะท้องมีเมคตาในขั้นสูงสุก จึงจะทำการไถ่ได้. พระเจ้ามาทำการไถ่ก็ยังกล่าวได้อีกว่า มาจากพระเจ้าแห่งเมตตา หรือเมคกาในฐานะที เป็นคุณสมบัติของพระเจ้า. พระเจ้าทรงเสียสละคนของท่าน ให้ทำการไถ่มนุษย์จาก ตามปกติ ก็มีเมตศาต่อตัวเองแล้ว ก็อาจที่จะทำการไถ่ตัวเองได้อีกทางหนึ่งเหมือนกัน, และในที่สุด ก็สามารถรับเอาวิธีการไถ่ของพระศาสภานั้นเอง มาทำการไถ่คน คือการ และทำให้การไถ่ของพระเจ้าสำเร็จเป็นความหมายอันแท้จริง ปฏิบัติตามคำสั่งจนถึงที่สุด กังนั้น ข้าพเจ้าจึงถือว่า การไถ่บาปของมนุษย์นั้น หน้าที่ของศาสนาทุกศาสนา และพร้อมกันนั้นก็ตกเป็น หน้าที่ของทุกคนที่จะต้อง และสามารถกระทำไปได้แม้ด้วยอำนาจแห่ง สัญชาตญาณ หรือ instinct, เพราะว่า สัตว์ที่มีชีวิตทั้งปวง ต้องการความรอกอยู่ได้ด้วยกันทั้งนั้น, แค่ความรอดในทางศาสนานั้น หมายถึงความรอดในระดับสูงสุดเท่านั้น. ก็เป็นสิ่งที่ต้องอาศัยความรัสึกของสัญชาตญาณเป็นรากฐาน จึงจะเป็นไปได้ โดยง่ายคาย.

สำหรับผู้ที่ไม่มีศาสนา หรือไม่มีความรู้ในทางศาสนา แต่มีสติบัญญา ตามปกทิสามัญชน ก็ย่อมนึกถึงความรอดของทั่วอยู่ไม่แบบใดก็แบบหนึ่งเสมอไป, แต่ ใจความอาจจะตรงกันในข้อที่อยากจะรอกจากทุกข์ทรมาน ที่กำลังทรมานจิตใจของเขาอยู่. พอเขากิดจะหาทางชนะมันเท่านั้น ก็เรียกได้ว่า เขามีศาสนาแล้วโดยไม่รู้สึกตัว และ สิ่งที่เรียกว่าการไถ่ตัวเอง ก็จะตั้งรากฐานขึ้นในตัวเขา และข้อนั้นแหละ เป็นสิ่งที่ อำนวยความสำเร็จให้แก่พระศาสดาทั้งหลายที่จะไถ่บาปให้คนในโลกนี้ได้. เพราะ ถ้าเขาไม่มีรากฐานอันนี้แล้ว พระศาสดาจะลงทุนเสียชีวิตเป็นเดิมพันไถ่บาปให้เขาสัก เท่าไร ก็ดูไม่มีทางจะสำเร็จได้. ดังนั้นเราควรจะถือว่า การไถ่บาปของทางศาสนา นั้นมีรากฐานอันตั้งอยู่บนสัญชาตญาณของสัตว์ที่ต้องการความรอดอยู่แล้วใน ระดับต่างๆกัน นั่นเอง. ถ้าทางการของศาสนาเอาใจใส่ให้เต็มที่แล้ว การไถ่บาปจะ ประสบผลที่น่าชื่นใจ เพราะจะทำให้โลกนี้สะอาดน่าอยู่อาศัยเหลือที่จะกล่าวได้ทีเดียว.

สัตว์โลกทั้งปวง ต้องร่วมมือกับพระเจ้าในการไถ่บาปให้แก่ตน โดย การทำ "กวามเกิดใหม่" ด้วยการปฏิบัติตามบทบัญญัติที่ทางศาสนามีไว้ให้ศึกษา ให้ สังเกต จนเกิดกวามรู้ความเข้าใจก้วยคนเองอย่างแท้จริง แล้วทำตามอย่างสุดชีวิตจิตใจ อย่างที่เราเรียกกันว่า พลีชีวิตเพื่อพระเจ้า จะได้ตรงตามพระประสงค์ของท่านในการ ที่จะช่วยเรา. นี้เป็นการกล่าวอย่างภาษาคน ระคนปนกันไปกับการกล่าวอย่างภาษาธรรม. ส่วนเนื้อแท้ก็คือเราต้องรักตัวเอง ช่วยตัวเอง ให้เอาชนะกิเลสให้ได้ เพื่อเป็นอิสระจาก ความทุกข์ทั้งมวล. ถ้าทำได้ดังนี้ บาปดั้งเดิม หรือ บาปใหม่ หรือ บาปครั้งสุดท้าย ก็ตาม จะถูกไถ่ถอนไปหมด ด้วยการกระทำอันนั้น.

สำหรับ กิริยาอาการไถ่ หรือการปฏิบัตินั้น ในคัมภีร์ของศาสนาต่าง ๆ อาจจะเขียนไว้ ต่างกัน โดยตัวหนังสือ ส่วนใจความนั้นตรงกัน. เช่นในคริสตธรรม อาจจะกล่าวถึง การสละตนเพื่อปรนนิบัติพระเจ้า. หรือ การปรนนิบัติผู้อื่นคือการปรนนิบัติ พระเจ้า, การทำตนให้เป็นพระญาติของพระเยขูคริสต์ตามที่ท่านต้องการ, คังนี้เป็นต้น. ส่วนในพุทธศาสนาอาจจะกล่าวว่า ทำบุญหรือความดีให้มากเข้าไว้, ทำอวิชชาให้หมด ไป, ทำจิตไม่ให้ชืดมั่นสิ่งใด ๆ ด้วยอุปาทาน, ทำกรรมที่ไม่ดีไม่ชั่ว อันเป็นที่สิ้นสุด ของกรรมดีกรรมชั่ว ในที่สุด, นี้พังคูแต่ตามตัวหนังสือแล้ว คล้ายกับว่าต่างกันคนละ

อย่างเพราะทางหนึ่งเต็มไปด้วยคำว่าพระเจ้า, อีกทางหนึ่งไม่มีกลิ่นไอของพระเจ้าเสียเลย, แต่ที่แท้นั้น เป็นเรื่องเคียวกันแท้.

สมมติว่าเราจะใช้คำว่า "อ้อนวอนพระเจ้า" มันก็ยังหมายความว่าเรา
แนะหรือจูงตัวเองให้ทำตามความประสงค์ของพระเจ้า. การทำตามประสงค์ของพระเจ้า
ก็คือการปฏิบัติธรรม ซึ่งหมายถึงการทำลายความเห็นแก่ตัว (sellishness) อย่างตรงกัน
ทุกศาสนา. บาปทุกชนิดรวมอยู่ที่ความเห็นแก่ตัว ซึ่งทำให้เกิดความโลภ โกรธ หลง
แล้วประกอบมลทินหรือความชั่ว ทางกาย วาจา ใจ ทุกชนิด. เราไถ่บาปนี้ออกไปให้หมด
สิ้นด้วยการกระทำที่ตรงกันข้าม ในลักษณะที่เหมือนกับ เมื่อเราจุดตะเกียงขึ้นแล้วความ
มึกก็หายไปไม่เหลืออยู่. เราปฏิบัติอย่างนี้คือ การอ้อนวอนพระเจ้า เพราะเราพยายาม
ประจบท่านด้วยการทำให้ถูกใจท่านอย่างสุดความสามารถของเรา.

ส่วนคำอ้อนวอนที่เป็นวาจานั้น คือคำจูงใจเราเอง หรืออ้อนวอนเราเอง ให้ทำตามประสงค์ของพระเป็นเจ้า, เพราะข้อความในคำอ้อนวอนนั้น ย่อมมีความหมาย ที่เป็นการจูงใจไปในทางดี หรือทางที่จะเข้าหาพระเจ้าเสมอ. พุทธบริษัทไม่รังเกียจ และยอมรับรองคำอ้อนวอนของศาสนาใคก็ได้ ในเมื่อได้แปลความหมายให้เป็นภาษา ธรรมแล้วอย่างสมบูรณ์และถูกต้อง. พุทธบริษัทยอมรับได้ทันที แม้ในคำอ้อนวอนของชาวศาสนาบาฮออิ (BAHAI I prayer) ที่ว่า :—

- ขอให้ความงามของพระองค์เป็นอาหารอันวิเศษแก่ความรู้สึกของ
  ข้าพเจ้า,
- ขอให้ความอยู่เฉพาะพระพักตร์ของพระองค์ จงเป็นน้ำอมฤต
   รดใจข้าพเจ้า,
- ขาบให้ความพอพระทัยของพระองค์ เป็นความหวังทั้งหมดของ
  ข้าพเจ้า,

- ขอให้การระลึกถึงพระองค์ เป็นเพื่อนเดินทางของข้าพเจ้า,
- ขอให้นิวาสสถานของพระองค์ เป็นบ้านเรือนของข้าพเจ้า.

กังนี้เป็นต้น. เมื่อแปลคำว่าพระองค์ให้เป็นสิ่งที่หมายถึง "ธรรม" ทั้งหมคนั้นก็กลาย เป็นหลักพุทธศาสนาไปทันที. ท่านทั้งหลายลองคิดดูเอาเองเถิด จะเข้าใจได้ โดยไม่ยากเลย. พุทธบริษัทก็มีการสวดอ้อนวอน ขอให้พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ยกโทษล่วงเกิน ให้แก่ทน อยู่ทุกเช้าเย็นด้วยเหมือนกัน หากแต่มีความหมายในภาษาธรรม คือการบีบ บังคับหรือปลอบโยนตัวเองก็ตาม เพื่อมิให้ทำผิดอีกต่อไป. ส่วนการที่จะมีบางคน เข้าใจการกระทำอันนี้ไปตามตัวหนังสือ เพราะการศึกษาไม่พอ, อยู่บ้างนั้น เป็นของ ธรรมดา และมีอยู่ด้วยกันทุกศาสนา. สำหรับพุทธบริษัทที่มีการศึกษาสมบูรณ์แล้ว ย่อม "อ้อนวอนพระองค์" ด้วยสิ่งที่เรียกว่า "ปฏิบีตติบูชา" ของเขาเอง.

สรุปความในข้อนี้ว่า การไถ่บาปของมนุษย์เรา มีเงื่อนต้นมาจากพระ ศาสดา ที่ทรงเสียสละอย่างยิ่งเพื่อช่วยเรา แล้วจบลงค้วยการตอบสนองของเรา ในการ พยายามทำความเข้าใจในคำสั่งสอนของพระองค์ แล้วปฏิบัติตามอย่างสุคชีวิตจิตใจนั้นเอง. การไถ่นั้นจะใหญ่หลวงหรือไม่ใหญ่หลวง ย่อมขึ้นอยู่กับคุณค่าของสิ่งที่เราได้รับ เป็นสิ่ง ที่ประเสริฐหรือไม่ประเสริฐนั้นเอง. การร่วมมือกันไถ่บาปทำนองนี้ เป็นเนื้อแท้ ของศาสนาทุกศาสนา, เพราะเป็นการจำระโลกนี้ให้สะอาดปราศจากบาปและความ ทุกข์ ซึ่งเป็นวัตถุประสงค์ของการมีศาสนาสำหรับมนุษย์ โดยทุกประการ.

### ๒. ผลสุดท้ายจากศาสนา (consumation)

ผลสุดท้ายที่มนุษย์พึงได้รับจากการปฏิบัติในศาสนาของคน ๆ นั้น ก็คือ ความสุข อันเขาจะพึงได้รับในโลกนี้ และ ประโยชน์ที่จะได้รับในโลกของพระเจ้า ข้างหน้า. เมื่อกล่าวโดยที่แท้แล้ว ประโยชน์ในโลกนี้ เช่นการมีทรัพย์ มีชื่อเสียง มีการสมาคมกี คลอกถึงความราบรื่นเรียบร้อยในครอบครัวนั้น ควรจะเป็นเรื่องของ วัฒนธรรมทั่วไป ไม่จำเป็นจะต้องเป็นเรื่องของศาสนา ก็ยังได้. และวัฒนธรรมส่วน ใหญ่ในโลก ก็แยกตัวออกมาจากระบบของศาสนานั้นเอง หรือจะกล่าวว่าเป็น ศาสนาใน ระดับที่ยังอ่อนอยู่ ก็ยังได้. ถ้าเป็นคังนี้แล้ว ประโยชน์ที่จะได้รับจากศาสนาโดย-ตรง ก็ต้องเป็นประโยชน์ที่เกี่ยวกับโลกอื่น ที่อยู่เหนือวิสัยที่วัฒนธรรมเป็นต้น จะอำนวย ให้ได้, ซึ่งเรามักจะเรียกกันว่า โลกของพระเจ้า นั้นเอง.

โลกของพระเจ้านี้ ก็ยังมีความหมายต่างกัน. ถ้าพูดอย่างภาษาคน ก็พูด ว่าเป็นโลกที่จะไปถึงได้ต่อเมื่อตายแล้ว, ถ้าพูดอย่างภาษาธรรม ก็ว่า โลกของพระเจ้านั้น แท้ที่จริงก็อยู่ในโลกมนุษย์บัจจุบันนี้เอง หากแต่เราไม่มองเห็นเอง.

อีกประการหนึ่ง ในภาษาคนนั้น เข้าใจกันว่าโลกของพระเจ้ามีของสวย งามเอร็กอร่อยสนุกสนานทำนองในโลกนี้ หากแต่มีมากกว่า ดีกว่า ได้อย่างอกอย่างใจกว่า ดังนี้เป็นต้น. แต่ถ้ากล่าวโดยภาษาธรรมแล้ว หามีสิ่งเหล่านั้นไม่ หากแต่มีความสงบ เย็น ไม่ต้องคิ้นรนเร่าร้อนหลงใหลมัวเมาไปตามอารมณ์เหล่านั้น แทน, และรสของความ สงบนี้ เป็นที่น่าพอใจ หรือจับใจยิ่งไปเสียกว่า สิ่งสวยงามเหล่าโน้นไปเสียอีก. ในทาง พุทธศาสนาเรียกความสงบนี้ว่านิพพาน และเป็นสิ่งที่อาจได้รับแม้ในโลกบัจจุบันนี้. และ สภาพอันนี้เอง คือแผ่นดินของพระเจ้า ที่มนุษย์ต้องเข้าให้ถึง ให้เร็วที่สุดก่อน แต่ที่จะดับขันธ์.

สิ่งที่น่าสนใจที่สุดในใบเบิล เกี่ยวกับความสงบ ทำนองนี้ คือข้อความ ในโครินเธียน หนึ่ง, ๗/๒๙ — ๓๑ ที่สอนให้ปฏิบัติอย่างไม่ยึกมันถือมั่นค้วยอุปาทาน ว่า มีภรรยา ก็มือย่างกะไม่มี, มีความโศก อย่างกะไม่มีความโศก, ยินดี อย่างกะไม่ยินดี, ขื้อของอย่างไม่รับเอาอะไรมา, ใช้สอยสิ่งต่างๆในโลกอย่างกะมิได้ใช้" ดังนี้เป็นค้น.
การปฏิบัติอย่างนี้ เรียกในพุทธศาสนาว่า การเป็นอยู่ด้วยจิตว่างจากอุปาทานในสิ่งใดๆ ว่า
เป็นตัวเรา หรือเป็นของเรา. การปฏิบัติอย่างนี้ เป็นความจำเป็นในชีวิตประจำวัน
คือมีอะไรมากระทบใจ ทางตาก็ตาม ทางหู จมูก ลิ้น ผิวกาย ก็ตาม หรือในใจกิดขึ้นมา
เองก็ตาม ต้องสามารถควบคุมไว้ มิให้ปรุงเป็นความคิดชนิดที่เป็นตัวตนคือ egoism
หรือ sellishness ขึ้นมา แล้วมีสติบัญญาเต็มที่ มีใจคอเยือกเย็นอยู่เสมอ. การทำได้
อย่างนี้ในเวลาใดชื่อว่า อยู่ในแผ่นดินพระเจ้าในเวลานั้น เพราะมีแต่ความบริสุทธิ์
สะอาด ความสว่างใสวแจ่มแจ้ง และความสุขสงบเย็นหาที่เปรียบมิได้, และสามารถ
ทำการงานเพื่อประโยชน์ตนและ ประโยชน์ผู้อื่นได้ถึงที่สุด.

อีกอย่างหนึ่ง เราได้พบว่า พระเยซูคริสต์ทรงสรรเสริญจิตชนิดที่เป็นจิต อย่างเด็ก ๆ ไม่เคียงสา (innocent) คั้งที่ปรากฏอยู่ในมักธาย สิบเก้า/๑๔ และสิบแปก/๓—๖ เป็นต้น จนทำให้ได้นามว่า "พระเยซูผู้รักเด็ก". ข้อนี้หมายความว่า จิตของ เก็กไม่ยึกถืออะไรเป็นตัวตนหรือของตนมากเหมือนผู้ใหญ่, ไม่มีความคิดที่เป็นบาปมาก เหมือนผู้ใหญ่, รวมความแล้วก็คือ ไม่ยึดถือจนเป็นทุกข์ นั่นเอง. คั้งนั้น ถ้าท่าน เข้าใจเรื่องทั้งสองนี้ดี ท่านจะมองเห็นได้ด้วยตนเองว่า คริสตธรรมกับพุทธศาสนานั้น มีอะไรที่ไปด้วยกันได้ มากกว่าที่ท่านเคยรู้ หรือเคยคิดหรือ เคยหวัง.

ที่น่าขันอีกอย่างหนึ่ง คือข้อที่เขียนไว้ตรงกันว่า สิ่งที่ดีที่สุดในศาสนานั้น เป็นของแจกฟรี หรือให้เปล่า. ในมักธาย สิบ/ส มีข้อความว่า "สิ่งที่ได้รับมา เปล่า ๆ จงให้กันเปล่า ๆ" ในวิวรณ์ ยี่สิบเอ็ค/๖ ว่า "เราจะให้เขาดื่มจากบ่อน้ำพุแห่งชีวิต โดยไม่ต้องเสียค่าอันใด", และในวิวรณ์ ยี่สิบสอง/๑๗ ว่า "และผู้ใดประสงค์ ก็จงมา ดื่มน้ำแห่งชีวิต โดยไม่ต้องจ่ายมูลค่าอันใด" ดังนี้เป็นต้น. ในพุทธศาสนามีคำกล่าวว่า

"ลทุธา มุธา นิพุพุติ ภุญชมานา" "ได้นิพพานมาบริโภคอยู่เปล่า ๆ" — (รถนสูตร ซุทุ.
ชุ.) ดังนี้เป็นค้น. ทั้งหมดนี้แสดงว่า สิ่งสูงสุดของพระเจ้านั้น เป็นสิ่งที่แจกฟรี
หากแต่ว่าผู้ที่จะได้รับนั้นต้องขยันขันแข็งในการเข้าไปรับ ดังที่กล่าวไว้ในมัดธาย สิบเอ็ด/
๑๒ ว่า "แผ่นดินสวรรค์เป็นสิ่งที่ต้องชิงเอา", ซึ่งเข้าใจว่าต้องเป็นการแข่งขันกันยิ่งกว่า
การเข้าจับของเหมืองทองคำหรือบ่อเพชรพลอยในโลกนี้เสียอีก. แต่เป็นที่น่าเสียดาย
อย่างยิ่งว่ามีใครสักกี่คน ที่รู้จักสิ่งเหล่านี้ และขยันขันแข็งในการที่จะเข้าไปรับเอา.

เป็นอันว่า ผลสำเร็จในขั้นสุดท้ายของศาสนาที่มนุษย์จะได้รับ นั้น คือ สิ่งที่เรียกกันว่า บรมธรรม หรือ สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์จะพึงได้รับในชีวิตนี้ มิใช่หลังจาก ทายแล้ว, เว้นเสียแท่จะเป็น "การตายอยู่ทางวิญญาณ" ซึ่งคนธรรมดากำลังตายกันอยู่ ทุกคน. พอปฏิบัติตามคำของพระเจ้า ก็เลิกการตายชนิดนั้นเสีย เกิดใหม่เป็นผู้ที่ไม่มี การตายชนิดนั้นอีกต่อไป, เรียกโดยสำนวนคริสเตียนว่า "การเข้าสู่แผ่นดินของพระเจ้า" และเรียกว่า "การเข้าถึงอมตธรรม" โดยสำนวนพุทธศาสนาในภาษาธรรม, และเรียกว่า "เข้าสู่เมืองนิพพาน" โดยภาษาคน นั่นเอง. ข้อนี้จะเป็นการได้ในชาตินี้ในชีวิตนี้ หรือจะได้ต่อเข้าโลงไปแล้ว นั้น ผู้มีบัญญาจงใกร่ครวญกูเองก็แล้วกัน.

# สรุปความ แห่ง ปาฐกถาทั้งสาม.

การทำความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนา เป็นสิ่งที่ต้องทำ ในฐานะ เป็นสิ่งที่พระเจ้าทรงประสงค์. ต้องมีการผ่อนสั้นผ่อนยาวแก่กันและกัน เพราะ ต่างผ่ายต่างมีความรู้ ไม่สมบูรณ์แม้ในศาสนาของตน ๆ อยู่ด้วยกันทั้งนั้น เพราะ เราเรียนตำรากันมากเกินไปกว่าที่พระเจ้าท่านต้องการ เราไม่ปฏิบัติตามบท บัญญูติให้มากเท่าที่เราเรียน, พระเจ้าในคริสตธรรมนั้น คือสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" ใน ๔ ความหมายในพุทธศาสนา, มีอะไรครบบริบูรณ์อยู่ในสิ่งนี้ จนเราไม่จำเป็น จะต้องไปสนใจกับสิ่งอื่นเลยก็ได้. ถ้าผู้ใดเข้าถึงสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม" นี้แล้ว ผู้นั้น จะเป็นพุทธบริษัทที่ดี คริสเตียนที่ดี อิสสลามิกที่ดี พร้อมกันไปใน คราวเดียวกัน. การสร้างโลก การไถ่บาป และผลสุดท้ายที่มนุษย์จะพึงได้รับ นั้น ถ้าแปลความหมายออกมาเป็นภาษาธรรม ตามวิธีของพุทธบริษัทแล้ว ไม่มี อะไรเหลืออยู่สำหรับขัดแย้งกันในปัญหาระหว่างศาสนาเลย.

จบปาฐกถาที่สาม

(เรื่องการไถ่บาป, ผลของศาสนา, และบทสรุปความ.)